



نام كتاب : اعلام الموقعين عن رب العالمين (جلداول)

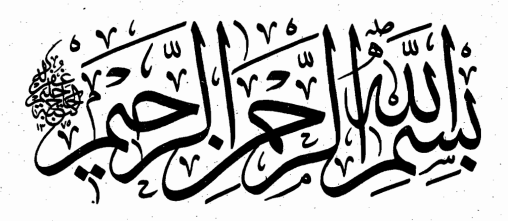
مصنف : حافظ امام ابوعبد الله سمس الدين ابن القيم الجوزيير وعليه

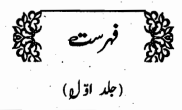
زجمه: مولانا محمد جونا گرهی مشتر

صفحات : ۲۱۱

اشر : مكتبه قدوسيه







| صفحه       | عنوان                                                     | صفحه        | عنوان                                    |
|------------|-----------------------------------------------------------|-------------|------------------------------------------|
| ***        | حضرت ابن عباس بيهية كاعلى تبحر                            |             | NOZ                                      |
| <b>.</b> . | حضرت عثان بناتھ اور حضرت علی بناتھ کے فتوب                |             | 🚜 حشهاوّل 🎇                              |
| 20         | علم دین کے مبلغ صحابہ جماعی                               |             | - Esp                                    |
|            | حفرت عاتشه وكأأها كاعلم                                   | . ~~        | خطبه کتاب ٔ حمر و نعت                    |
| "          | سيد النابعين حضرت سعيدبن مسيب رطيقيه                      | 75          | كلمه شهادت كي فضيلت                      |
|            | مفتى مديشه از تابعين يُطِينِين                            | rr          | حضور للهياكي بركات                       |
| <b>771</b> | مفتيانِ مَكْه مَرمه                                       | 10          | يلم وعمل كي فضيلت                        |
| <b>"</b>   | مفتإن بصره                                                | 10          | صحابه رقماته کا فضیلت                    |
| ٣٤         | مفتيانِ كوفه                                              | 10          | تابعين مُكِشِيرُ كي نضيلت                |
| . "        | ابن ابی لیل کے ایک سوبیس استاد صحابہ وی تفاقیم ہیں        | ry          | رائے ویاس اور تعلید کی ایجاد             |
| •          | منتيانِ شام                                               | 74          | مقلدين كامتاراال عِلم مِين شين           |
| . "        | مفتيانِ مصر                                               | m           | ندمت تقليد                               |
| . ۳۸       | منتيانِ يمن                                               | 12          | تبلغ دین کی دو صورتیں                    |
| . "        | منتيان بغداد                                              | •           | مدح محدثين والشياغ                       |
| <b>1</b> 4 | المام احمد رواقعه كاذكر خير                               |             | مدح مجتندين ومطيعين                      |
| . "        | امام احد روای کے پانچ اصول                                | ۲۸          | أولى الآمرى تفيير                        |
|            | پیلی اصل                                                  | . ".        | امراءاورعلاء                             |
| "          | آپ کا قرآن و مدیث پر قناعت کرنا                           | . 19        | عِلْم وصدانت                             |
| ."         | آپ کاانکارا جماع                                          | 19          | ادّل علمبردار تبليغ دين                  |
|            | دو سری اصل                                                | . <b>**</b> | صحابہ و کھنا فلم میں سے مفتی حضرات       |
| т.         | ا قوالِ صحابه رمُيَهُ شَمْ كَلَ عظمت                      | . **        | وہ محابہ میں شام جن سے فتوے کم بیں       |
| ٠ (٣٠٠)    | تيرى اصل                                                  | ۳۱          | صحابہ رمین عالموں اور مفتوں کے مردار ہیں |
| "          | ا قوالِ صحابہ رمی کھی میں ہے انتخاب                       | ۳۱          | وصيت حضرت معاذ محاذ محافظ                |
| . "        | چوتھی اصل ضعیف مدیث                                       | ""          | علم کے سمندر                             |
| . "        | امام ابو حنیفه روانتیه کاضعیف حدیثوں کو قیاس پر مقدم کرنا | . ٣٢        | حفرت عمره فاتحد كاعلمي بليه              |
| *          | امام شافعی رطاتیه کالیمی اصول                             | ٣٢          | حضرت عبدالله بن مسعود رفاته كاعلمي بله   |

|            | _                                            |                  | <u> </u>                                      |
|------------|----------------------------------------------|------------------|-----------------------------------------------|
| صفحه       | عنوان                                        | صفحہ             | عنوان                                         |
| , H        | اختلاف کے فیلے قرآن و مدیث سے ہی ہوسکتے ہیں  | <br>M            | امام مالك رطيعة كايي اصول                     |
| ۵r         | طاغوت کی حقیقت                               | -                | پانچیں اصل                                    |
| .,,        | حدیث اور خلاف حدیث چیزیس تعناد ہے            | . "              | قیاس کا مرتبہ                                 |
| ٥٣         | آيت ﴿ لا تقدمو ابين يدى الله ﴾ الخ "كي تغير  | •                | اجاع سلف                                      |
|            | عِلْم کے اُٹھ جانے کی حقیقت                  | -                | ملف سے فتوے ہے گریز                           |
| ۵۳         | ندمت رائے قیاس آنخضرت مانکا کے فرمان سے      | -                | شرى پاڳل                                      |
| "          | ذمت رائے قیاس حفرت صدیق اکبر رفاقتہ کے فرمان | . (PP            | ابنِ عباس بِنُيَ اللهُ كَ بَكُون فَأُوب       |
|            | <b>.</b>                                     | • •              | اقوالِ ائمه كالشلاف                           |
| "          | ندمت رائے قیاس حضرت عُمرفاروق صف کے فرمان سے | -                | منتوں کی تقسیم                                |
| ۵۵         | جننه گاہ کے مل جانے سے عنسل                  | •                | سلف کی اصطلاح تنخ                             |
| "          | ذمت رائے قیاس میں حضرات ابنِ مسعود رہاتھ کے  | 44               | امام ابو حنیفہ رطائیے کے متعلق خواب           |
|            | اقوال                                        |                  | مفتى اور حاكم كامنصب                          |
| ra         | ندمت رائے قیاس میں اقوالِ حضرت عثمان بڑاتھ   | win.             | قیاسی فتوول کی ندمت                           |
|            | ندمت رائے قیاس میں حضرت علی بڑھڑ کے اقوال    | ۳۵               | سلف کے نزدیک مکروہ کے معنی حرام کے ہیں        |
| 4          | حضرت ابنِ عباس جُهُولاً کے اقوال             | ואאן             | امام احمد روافتیه کی الیبی روایتیں            |
| . 11       | حصرت سہیل بن حنیف بڑاتھ کے اقوال             | M2               | امام ابو حنيفه رطاني كي اليي روايتين          |
|            | حضرت عبدالله بن عمر بناتاته ك اقوال          |                  | امام مالک رطافته کی الیمی روایتیں             |
| ۵۷         | حضرت زید بن ثابت بی افغال کے اقوال           | . <del>.</del> . | امام شافعی روانید کی الیمی رواییتیں           |
|            | حضرت معاذین جبل بڑاتھ کے اقوال               | . "              | امام شافعی رہ گئی کے نزدیک محکم شطرنج         |
|            | حضرت ابو موی اشعری بزائد کے اقوال            |                  | قرآن وحديث ميں كراہت كااطلاق حرمت پر          |
|            | حضرت معاوید بناتھ کے اقوال                   | •                | متاخرين كي اصطلاح                             |
| ۵۸         | ان تمام بزرگول كالجماع                       | - ሮአ             | مفتول كونقيحت                                 |
| <b>. "</b> | الل دائے کی دلیلیں                           | "                | شرائط مفتى                                    |
| 4•         | ال کاجواب                                    | -164             | امام احمد رماتينه كوچه لا كه حديثين حفظ تحيين |
| 41         | رائے کی قشمیں                                |                  | تقليدعكم نهيس اور مقلدعاكم نهين               |
|            | رائے مثل خزر کے ہے                           | <b>64</b>        | مفتی کے بارے میں امام شافعی رہائیے کا قول     |
|            | باطل رائے کی قشمیں                           |                  | رائے سے فتوی دینے کی حرمت                     |
| · · •      | (۱) خلاف مديث و قرآن رائے =                  |                  | قرآن و صدیث کے سواجو ہے خواہش پرستی ہے        |
|            | (۲) نے ولیل رائے                             | ۵۰               | تقلید کی زبردست دلیل کانهایت ہی پاک وصاف جواب |
| 44         | (٣) صفاتِ خدا میں رائے                       | л                | خداو رسول کے مقابلے پر دوسرے کی اطاعت حرام ہے |
| 47         | سنتول میں تبدیلی کرنے والی رائے              | ۵۱               | ہر مسلے کی دلیل قرآن و حدیث سے لو             |
|            |                                              | II ,             |                                               |

| عااه الموقعين                                                                             |      | _(2)                                                       |               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|------|------------------------------------------------------------|---------------|
| نوان                                                                                      | صفحه | عنوان                                                      | صفحه          |
| ۵) مرة ج رائے                                                                             | 41"  | امام مالك روانينه كا قول                                   |               |
| شدنى واقعات كاسوال                                                                        | , ,  | امام قاسم رمانيته كا قول                                   |               |
| عابه و الله على الله على الله على الله على الله على الله الله الله الله الله الله الله ال |      | امام مالك رواني كا قول                                     |               |
| رآن میں سوالات سے منع                                                                     | 40   | محنون رطفيه كاقول                                          | ۸۲ ۰          |
| رمت رائے میں اقوالِ تابعین وغیرہ                                                          | ar   | امام احمد رطنتيه كي وصيت                                   | . "           |
| مام شعبی روافیہ کے اقوال                                                                  | ".   | امام احمد رواتل ك اشعار                                    |               |
| ام جابر بن زید روانته کے اقوال                                                            | п.   | بمترین رائے کی قتمیں                                       |               |
| تفرت سفیان روانتی کے اقوال                                                                | ,    | <i>پ</i> یل حم                                             |               |
| نفرت عمر بن عبد العزيز رطيتي ك اقوال                                                      | -    | امام شافعی راثیه کار ساله بغدادیه                          |               |
| نفرت ابو سلمہ راہی کے اقوال                                                               |      | امام شافعی روانتی کے نزدیک بدعت کیا ہے؟                    | 49            |
| عفرت ابو وائل راہی کے اقوال                                                               |      | حضرت فاروق اعظم رفاتنز كي موافقت وحي                       |               |
| نفرت ابوشهاب رمالتی کے اقوال                                                              | n    | حضرت سعد رطاقته کی موافقت وحی                              | 4.            |
| نفرت عردة رمانته کے اقوال                                                                 | 7    | حضرت ابني مسعود رئاتي كي موافقت وحي                        | " "           |
| تفرت سالم رطفتہ کے اقوال                                                                  | -    | بمترین رائے کی دو سری فتم                                  | ۷۱            |
| نظرت ربید روانی کے اقوال                                                                  | · 44 | كلاله كافيصله                                              | ۳.            |
| نفرت ابوب سختیانی راتلہ کے اقوال                                                          | ".   | عدہ رائے کی تیسری فتم                                      | <b>"</b>      |
| ام اوزاعی روانتی کے اقوال                                                                 |      | قاضى شرئ روثينه كوفاروق اعظم وثاثته كى وصيت                | **            |
| تفرت سعید بن عبدالعزیز رماتیہ کے اقوال                                                    |      | محود رائے کی چوتھی تنم                                     | ∠٢            |
| تفرت امام ابو حنیفہ رہ اللہ کے اقوال                                                      | ,    | بادشاه کے ظاف جج کافیصلہ                                   | . "           |
| مفرت امام مالک روانی کے اقوال                                                             | , ,  | حضرت عمر بناتفه كارساله جو حضرت ابو موى بناتفه كو لكها تفا | * :           |
| تفرت امام شافعی رواثیہ کے اقوال                                                           | ,    | حق گوئی کا بورا فائده                                      |               |
| مفرت امام احمد رطفتہ کے اقوال                                                             |      | يلم ادب اور يلم نسب كاشرى درجه                             | ∠٣            |
| معیف حدیث بھی امام ابو حنیفہ رہالتہ کے نزدیک رائے سے                                      | 14   | یلم دین کی تین قشمیں                                       |               |
| تر <i>ب</i>                                                                               |      | رسالهٔ فاروتی کی شرح                                       |               |
| ام احر روالیہ کا بھی لی ندہب ہے                                                           |      | صحت فهم اور مقصد نیک                                       | . "           |
| رمت دائے پراحاع                                                                           | "    | ضعیف و کمزور حاکم معزول کر دیا جائے                        | _∠~           |
| ين وهب رطاقيه كا قول                                                                      |      | بی اسرائیل کاقصته                                          | ·.            |
| بن دينار روافير كا قول                                                                    |      | دليل مدعا كاسيرحاصل عجيب وغريب بيان                        | <b>~ ~ \0</b> |
| ام حسن روانيد كا قول<br>ام حسن روانيد كا قول                                              |      | لفظ بینہ صرف گواہوں کے ساتھ مخصوص نہیں                     | , ,           |
| ام مسروق رواتیه کا قول                                                                    | ,,   | اس غلطی کاانصاف میں رخنہ                                   | , #           |
| بن شهاب رواتيد كا قول                                                                     | . 0  | ائمه اربعہ کا اختلاف                                       | .∠9           |
|                                                                                           | II I | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                      | . ;           |

| موقعين  | lr    | í.lı |
|---------|-------|------|
| لموقعين | مہ اا | اعل  |

|           | _ ( \ )       |                                      |           | أعلام الموقعين                                  |
|-----------|---------------|--------------------------------------|-----------|-------------------------------------------------|
| صفحہ      |               | عنوان                                | صفحہ      | عنوان                                           |
| 101"      |               | آزاد کرده غلام اور رشتے دار کی گواہی |           | گواه اور قتم پر فیصله                           |
| 101"      |               | احكام ونيا ظاهريرين                  | ۸•        | رضاعت کی گوائی                                  |
| 1+14      |               | فتم بھی دلیل ہے                      |           | اس بحث کی تفصیل کی وجہ                          |
| · "       | 1             | قیاس میں حق و باطل دونوں کااخمال ــ  | -         | زنا کے چار گواہوں کی مصلحت                      |
|           |               | قیاسی حضرات کی دلیلیں                | A1        | بچوں کی گواہی                                   |
| •         |               | قرآن کی مثالوں سے دلیل               | "         | غلام کی گواہی                                   |
| -         |               | قياس صحح اور ميزان                   | Ar        | صحيفه عمروبن شعيب وفاتند                        |
| п         |               | لفظ قیاس کتاب الله میں نہیں          | Ar        | ايك گواه پر فيصله                               |
|           |               | اس کی تشریح جلد دوم میں ملاحظہ ہو    | ۸۳        | فتم كون كھائے؟                                  |
| • .<br>•. | 485           |                                      | `^        | دليل بذمه مدعى اور فتم بذمه مدعيٰ عليه          |
| ,         |               | حصّه روم                             | ٨٣        | فيصلئه سليماني                                  |
|           | , <b>V</b> OL |                                      | "         | قرائن پر فیصلہ                                  |
| 104       |               | قیاس کی قشمیں                        | ۸۵        | خبروامد کی قبولیت                               |
| 104       |               | قياسِ علت                            | <b>PA</b> | حضرت معاذ بناشحه كاوعظ                          |
| 1•٨       |               | اس کی مثالیں                         |           | يركار عو يرمود                                  |
| 1+9       |               | ار کانِ قیاس                         | \A9       | رسالهٔ فاروقی کی شرح                            |
| 11•       | 1.            | قياسِ دلالت                          |           | صلح واصلاح كابيان                               |
| IIT       |               | آخرت کی دلیلیں                       | 90        | حق الله اور حق العباد                           |
| 1111      |               | اس کی آئیتیں                         | ."        | خلاف شرع وعدلِ صلح كالحقم                       |
| 116       |               | قیاسِ دلالت کی اور مثالیں<br>م       | 91        | رسالهٔ فاروقی کی شرح                            |
| 110       |               | صلب و توائب کی تغیر                  | Ϋ,        | وامن حق نه چھوڑنا چاہیے                         |
| 114-      |               | پہلی پیدائش دلیل آخرت ہے             | "         | ناقابل اعتبار گواه                              |
| 114       |               | قاسِ شبہ                             | 92        | رشية كنبے والول كى گواہى                        |
| , IIA     |               | قرآنِ کریم کی مثالیں                 | 91        | طرفداری کے شبہ سے گواہی کا نامعتبر ہو جانا      |
| IIA       |               | منافق کی مثال                        | "         | باپ میون کی شادت                                |
| 119       |               | مؤمنوں کی مثال                       | 97        | جھوٹی گوائی کا گناہ                             |
| 14.       |               | حیاتِ دنیا کی مثال                   | 94        | جھوٹ کی زمت                                     |
| 14.       |               | اندھے بسرے کی مثال                   | 44        | جھوٹ کاوبال                                     |
| Iri       |               | کڑی جانے کی مثال                     | . "       | شری سزایافته مخص کی گواہی                       |
| iri       |               | اعمالِ کفار کی مثال                  | •         | تهمت زنالگانے والے کی گواہی                     |
| irr       |               | اند هیروں والوں کی مثال              | 141.      | اس کی گواہی کے نامعتر ہونے کے والا کل مع جوابات |

| اعلام الموقعين                |        | _ ( 1 )                             | : :  |
|-------------------------------|--------|-------------------------------------|------|
| عنوان                         | صفحه   | عثوان                               | صفحه |
| چوپایوں ہے مثال               | 111    | جزا سزامثل عمل ہے                   | 16.4 |
| تردید شرک می مثال             | . 1505 | حروف تغليل                          | 100  |
| غلام کی مثال                  | 110    | حدیثوں میں بیان شدہ علتیں اور اوصاف | 10+  |
| مپلی مثال                     | 110    | امام بخاری رافته کاند ب             | 101  |
| دو سری مثال کی تغییر          | 110    | قیاس کے بارے میں اختلاف             | IDT  |
| فضيلت عدل                     | JPY    | اجتماد كابيان                       | ior. |
| آيت كااور مطلب                | 172    | ضعيف احاديث يرعمل                   | ۱۵۳  |
| اعراض کی مثال                 | 172    | اجتهاد محابه ومحافظ                 | 100  |
| علمائے يهود كى مثال           | 114    | استعالِ قياس                        | ۱۵۵  |
| عالم بے عمل کی مثال           | 172    | قاس سائل                            | 16Y  |
| کتے کی بر حصلتیں              | IFA    | لفظ اور معلى                        | 10Y  |
| اس مثال کی تحمتیں             | 119    | غلام کے مخصوص احکام                 | ۱۵۸  |
| ایک اعتراض ادر اس کاجواب      | 15.0   | واقعات كو نظيرومثال سے الحاق        | IDA  |
| غیبت کی بڑائی                 | اس).   | مد شراب نوشی                        | POI  |
| اعمالِ کفار کی مثال           | IMA    | فارجیوں سے مباحث                    | เม   |
| کلمہ طبیبہ کی مثال            | 184    | محابه بی قراء                       | 144  |
| تجديدائكان                    | lkth.  | عموم لفظ وعلن عراد                  | Hm   |
| خبیث کلمے کی مثال             | 1127   | چار آفتوں کابیان                    | M    |
| عذابِ قبر كاثبوت              | , p~4  | ان کی مثالیں 🖹                      | IYY  |
| مشرکوں کی مثال                | 1142   | ا قراط و تقریط                      | 112  |
| معبودانِ باطل کی مثال         | 18"A   | لفظ ومعنى                           | 144  |
| کا فروں کی مثال               | 1129   | دليل نبوت                           | IY4  |
| خیرات کی مثال                 | 10.0   | زديد قياس كى دلييس                  | 12.  |
| خیرات کو باطل کرنے والی چیزیں | 101    | رو قیاس از کتاب الله                | ഥ    |
| اطاعت میں جو خرچ نہ ہو        | IMI:   | قياسى ديل                           | 121  |
| مشرک و موحد کی مثال           | IM     | اس کا بواب                          | 121  |
| دو عبول المتيام كى بيويان     | 104    | قیاس کے بد زین مسائل                | 127  |
| دو نیک بیویاں                 | 107    | رد رائے کے اور ولائل                | 121  |
| خواب کی تعبیرول کابیان        | llun.  | مدیث کی شالیں                       | 121  |
| تعبیر خواب کے قواعد           | l/~4   | اس أمت كي مثال                      | 121  |
| مختلف چیزول کی تعبیریں        | 16.7   | اورمثالیں                           | 120  |
|                               | # ( )  | P                                   |      |

|               | _ ( '' /)                                      | 1.            | 0==9008=.                                  |
|---------------|------------------------------------------------|---------------|--------------------------------------------|
| صفحہ          | عنوان                                          | صفحه          | عنوان                                      |
| <b>Y+</b> ∠   | اس کی مزید مثالیں ۱۱ تک                        | 121           | نی منتها کی اور امت کی مثال                |
| ۲•۸           | قیاں کے چٹ پے مسائل ۲۵ تک                      | 141           | اور مثالیں ۴۴ تک                           |
| MI            | ای کی اور مثالیں ۲۹ تک                         | 1/4           | ایک عجیب حدیث                              |
| rır           | . ای کی مزید مثالین ۳۶ تک                      | 1/4           | ان مثالول کافائدہ                          |
| rır           | اس بے اصولی کی اور مثالیں ۴۰ تک                | · IVI         | رائے کے بد ترین مسائل                      |
| rir           | اس بے اصولی کے اور نمونے ۴۴ تک                 | · IAT         | ایسے آٹھ مسائل                             |
| 110           | اس بے اصولی کے اور نمونے ۵۰ تک                 | IAP           | رائے کے رگڑے کی تردید                      |
| M             | قیاس کے ایسے ہی حیاء سوز مسائل ۲۷ تک           | fAr:          | ایک ائل دلیل                               |
| 112           | ان کے قیاسوں میں تعارض کی ایسی بی مثالیں اے تک | IVL"          | رائے کی زبردست روک                         |
| <b>***</b>    | اور بھی ایسے ہی واہی قیاسات ۲۸ تک              | IAS           | مديث و قياس ميں فرق                        |
| ***           | قیاس کرنے اور اس کوچھوڑنے کی اور مثالیں ۷۸ تک  | ΡŃ            | رائے کی بدولت چھوڑی ہوئی حدیثیں            |
| ***           | مزيد سائل ٨٤ تک                                | íΔΛ           | اليي حديثين ۵۲ تک                          |
| 770           | ایے ہی متعارض قیاسات ۹۴ تک                     | 1/19          | اليي مديثين ٨٢ تك                          |
| <b>TT</b> Z - | بلاوجه تفریق و جمع کی الی ہی مثالیں ۱۰۹ تک     | 190           | رد قیاس کی صرح مدیثیں                      |
| 229           | ای کی مثالیں ۱۱۳ تک                            | 191           | قياس كى اقوالِ محابه رُفيَةُ اللهِ         |
| rr•           | ای جمع و تفریق کانمونه ۱۱۸ تک                  | 191           | ردِ رائے کے اقوالِ تابعین وغیرہ            |
| rrr           | ای ظلم کے نمونے ۱۲۳ تک                         | 191           | ايهاى واقعه                                |
| .۲۳۳          | ای بے اصولی کے کارنامے ۱۲۴ تک                  | .191          | امام جعفراورامام ابوحنيفه براضينا          |
| ۲۳۳           | ای بناؤ بگاڑ کی مزید مثالیں ۱۳۰۰ تک            | "             | ايهابي واقعه                               |
| *             | مال ز كوة كى خورد برُد                         | 190           | امام ابو حنیفه رطانی کا فرمان قیاس کی بابت |
|               | وبى بنانا اور بكا زنا ١٣٨١ سے ١٣٧ تك           | 190           | قیاس حق نہیں                               |
| ۲۳۸           | قياسِ باطل كالمسااوال مسئله                    | 192           | اختلافاتِ قياس                             |
| ۲۳1           | ایسے ہی مسائل ۱۳۳۶ تک                          | 199           | قیاس دراصل بچوں کی افکل ہے                 |
| rrr           | ایے بی مسائل ۱۳۷ تک                            | 700           | قیاس سے قیاس کی تردید                      |
| ٠٣٣           | ایسے ہی قیاسی غلط مسائل ۱۵۶ تک                 | <b>F**</b>    | قیای حضرات کی آپس کی سر پھٹول              |
| ۲۳۳           | نکاح به شرط حج                                 | . <b>۲</b> •1 | قیاس کی ضرورت شریعت محمید میں نہیں         |
| ۲۳۳           | قیاس کاایاای چٹ پٹا۱۵۸وال مئله                 | 101           | قیاس حضرات کی افراط و تفریط                |
| ree           | بالغه لڑی کا نکاح باپ کاکیا ہوا                | rop           | قیاس کے بارے میں سچافیصلہ                  |
| ۲۳۵           | تين ند مبول كامتفقه غلط قياسي مسئله            | 4.1           | خود قياس مين قياس والول كااختلاف           |
| rra           | خاتمه واطلاع                                   | 1.0           |                                            |
|               |                                                | ۲۰۴۲          | اس بے اصولی کی نو مثالیں                   |
|               |                                                | II            | · I                                        |

| · <u></u>     | _ (")                                                                      | اعلام الموقعين |                                                              |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------|----------------|--------------------------------------------------------------|
| صفحہ          | عنوان                                                                      | صفحه.          | عنوان                                                        |
| 124           | مخالفین قیاس کے اصول                                                       |                | NO SIA                                                       |
| 122           | قرآن و حدیث کافی ہے ، قیاس کی ضرورت دین اسلام                              |                | عقبہ سوم 🗱                                                   |
|               | میں مطلقاً شیں                                                             |                | Y88_1                                                        |
| 144           | سمجھ کے ہیر پھیر کی مثالیں 'اختلافِ صحابہ رش فی فیرہ                       | rr2            | چاروں ندہیوں کا خلاف شرع و خلاف قیاس مسئلہ                   |
| 121           | شرک و کفر کاایک ہونا                                                       | rr2            | فقهاء کی ناانصافیوں کاایک اور در دناک منظر                   |
| ۲۷۸           | ای کی ندیز مثالیں ۱۷ تک                                                    | rm.            | وقف کی شرطول میں ان کی اُلجھن                                |
| ۲۲۸           | دینی مسئلہ ہتلانے پر انعام                                                 | 100            | أن شرطوں كابيان جو شرعاً باطل ہيں                            |
| r <b>∠</b> 9  | حصرت ابنِ عباس ريه الله على قرآن داني                                      | rar            | تتيول ندببول كاخلاف شرع وخلاف قياس مسئله                     |
| . <b>*^</b>   | اختلافی مسائل                                                              | 122            | خطبه م فاروقی                                                |
| <b>*</b> A•   | بھائی بمن کی میراث                                                         | 200            | خطبه <sup>م</sup> ببوی                                       |
| , MAI         | ماں کی میراث                                                               | 200            | حد و تعزیر کا فرق                                            |
| 222           | بہنوں کی میراث اڑکیوں کے ساتھ                                              | ۲۵۴            | بدلے اور قصاص کے مسائل                                       |
| 1/4           | عصبہ کابیان                                                                | 100            | مثليت اور قيمت والى چزول كافيصله                             |
| 797           | الوكيوں كى ميراث<br>                                                       | 102            | حضرت سليمان اور حضرت واؤد السيجا كافيصله                     |
| 798           | پوتی کی میراث                                                              | 101            | توژپچوژ کابدله                                               |
| 191           | دادا کی میراث بهنوں کے ساتھ                                                | - 129          | زبانی برلے کے احکام                                          |
| 790           | باپ دادا كاايك تهم مين بونا                                                | P44 .          | قیاس کی تردید                                                |
| ۳••           | دينِ اسلام ميں قياس كادخل نه ہونا                                          | rym.           | درمیانی جماعت کافیصله                                        |
| , <b>m</b> •1 | * شریعت کے کمی مسللہ کاخلاف عقل نہ ہونا                                    | 242            | احكام حوادث كي بابت تين نداهب                                |
| ۳•۲           | عقل و قیاں کی دو قشمیں                                                     | 146            | کل قیاس کاباطل ہونا                                          |
| <b>M•M</b>    | اُس کام کی تین قشمیں جس سے مقصود مال ہے<br>. یہ سیار                       | PYY            | قیاں کی باہت تیسری جماعت                                     |
| m.h.          | شراکت کے احکام                                                             | MZ             | حق کے ایک رائے کی بندش باطل کے کئی رائے کھول<br>             |
| r•6           | معاملات کی ممنوع صورتوں کی حکمت                                            |                | دي <i>ق ہے</i><br>دائ                                        |
| ۳•۵           | احكامِ اسلام كي فلاسفي                                                     | <b>117</b> ∠   | مخالفین قیاس کی خطا                                          |
| ۳•4           | (۱) حوالیہ کامسکلہ مطابق عقل سلیم ہے<br>توزیر میں سیدہ عقبی سا             | PYA            | امتعحاب کی اقسام اور مراتب                                   |
| r•2           | (۲) قرض کامئلہ مطابق عقل سلیم ہے<br>ا                                      | P79            | احتیاط پر عمل کرنااولی ہے<br>متعدد سے وقت ا                  |
| ۳•۸.          | (۳) زوالِ نجاست کامسکلہ مطابق عقل سلیم ہے<br>ان جاری اور جاری ان محکم پرین | 12.            | الشعجاب كي فتم ثالث                                          |
| <b>7.49</b>   | اوصاف واصل کے بدلنے پر تھم کابدلنا                                         | 127            | شرطوں اور وعدوں کا بیان<br>۱۰۰                               |
| ۳۱۰           | (۴) شراب کی نجاست کامتله<br>در روز در ساح شد سخطه بروسته عقا               | 728            | وعدہ وفائی ضروری ہے<br>مناف سرور یہ بر بر ال                 |
| <b>171</b> •  | (۵) اونٹ کے گوشت سے تھم وضو بھی مطابق عقل ہے<br>در سنتگا گائی نہ           | 724            | مخالفول کا جواب اور جواب الجواب<br>قامه حود سرک مهر الرفاط ا |
| MIT           | (٢) سينگي لگوانے سے روزہ ٹوٹ جانے کی حکمت                                  | 1/20           | قیاسی حضرات کی اصولی غلطیاں                                  |

|             |                                                      |             | اعلام الموقعين                                        |
|-------------|------------------------------------------------------|-------------|-------------------------------------------------------|
| صفحه        | عنوان                                                | صفحه        | عنوان                                                 |
| ٣٣٣         | بمطابق عقل ہے                                        | rir         | (۷) تیم کا حکم عقلی طور پر بالکل درست ہے              |
|             | (۲۲) اولاد کے بارے میں قرعہ اندازی                   | <b>"</b>  " | (٨) تيمتم ميں دو عضو كے باقى ركھنے كى حكمت            |
| ٣٣٣         | نب کا تعلق باپ ہے ہے                                 | mm          | (٩) بچے سلیم کاخلاف قیاس نہ ہونا                      |
| ۳۳۷         | (۲۳) کافر بچ کو جماد سے لانے والا مسلمان ہی اُس کا   | 210         | (۱۰) غلام کامکاتب کرناخلاف عقل نهیں                   |
|             | حقدارب                                               | 210         | (۱۱) اجاره کامسکله بھی خلاف عقل نہیں                  |
| <b>ም</b> ሮለ | بچوں کے متعلق اور احکام                              | mn          | اس کے مزید دلا کل                                     |
| <b>ም</b> ፖለ | ہر منقول معقول ہے                                    | MIA         | نامعلوم لما جلا بهبر                                  |
| ۳۳۸         | معترضین کا دعویٰ مع ولا کل کہ منقول معقول کے خلاف    | 119         | زمین کے اندر رہنے والی تر کاریوں کی تئے               |
|             | 4                                                    | ۳۲۰         | باغ کے پھلوں کی رہنے کے مسائل                         |
| ٣٣٩         | اس کی مثالیں بچاس تک جہال دو برابر کی چیزوں میں تھم  | mrm         | دائی کے دودھ پلانے کی اُجرت کامسکلہ                   |
|             | جداگانہ ہے                                           | ۳۲۳         | (۱۲) عورت کے رشتہ داروں پر دیت ڈالنا خلاف             |
| ۳۵۱         | اس کی آٹھ مثالیں کہ دو جداگانہ چیزیں تھم کے لحاظ ہے  |             | قیاس ختیں                                             |
|             | ایکیں                                                | rry         | (۱۳۳) دودھ روکے ہوئے جانور کی بیج کا مسلہ بھی خلاف    |
| rar         | ان تمام دلیلیون کااجماعی معقول و منقول جواب          |             | عقل و قیاس نهیں                                       |
| ۳۵۳         | ان دلائل کے مفصل جواب اور اس کا ثبوت کہ شریعت        | rry         | خوداس مسلہ میں حنفیوں کے خلاف کارد                    |
| ·           | کا ہر تھم عقل اور مصلحت کے مطابق ہے                  | rry         | اس مسلمہ میں حفیوں کے دلائل                           |
| ٣٥٣         | ادکامِ اسلامی کی فلاسفی کے ثابت کرنے کے لیے          | rry         | ان دلیلوں کے جوابات                                   |
| •           | معرضول کے ان چھپن اعتراضوں کا ایک ایک کر کے          | ۳۲۸         | (۱۲۳) صف میں جگہ ہوتے ہوئے تنانماز پڑھنے والی کے نماز |
|             | جواب جو انہوں نے کیے ہی                              |             | کے نہ ہونے کی عقلی وجہ                                |
| ۳۵۳         | منی اور پیثاب کے فرق کی تھمت ظاہری<br>               | mrq         | (۱۵) ربن رکھے ہوئے جانور کی سواری اور دودھ خلاف       |
| 200         | ودوھ پیتے لڑکے اور لڑکی کے پیشاب کے جداگانہ عظم      |             | قیاں نیں                                              |
|             | شرع کی وجہ عقلی                                      | <b>""</b> • | ابنی ہوی کی لونڈی سے وطی کرنے والے کی سزامھی مطابق    |
| 200         | مسافر پر آدهی نماز کردینے کافلسفہ                    |             | عقل وقیاس ہے                                          |
| 200         | حائفنہ عورتوں پر روزوں کے قضا ہونے اور نماز کی قضانہ | rrr         | اس پراغتراض ادر جواب                                  |
|             | ہونے کی حکمت و مصلحت                                 | mmh         | (۱۷) حج فاسد کو پورا کرنا بھی خلاف قیاس نہیں          |
| 200         | لونڈی اوپر آذاذ عورت کے فرق کی عقلی وجہ              | rra.        | (۱۸) بھولے سے کھا کی لینے سے روزے کا نہ ٹوٹنا بھی     |
| - 700       | ورت کاچمرہ اور ہاتھ نماز میں کھلا رہے                |             | خلاف عقل و قیاس نہیں<br>تبریب                         |
| 201         | ُ ڈاکواور چور کے تھم میں فرق کاعقلی سبب<br>س         | ۳۳∠         | (۱۹) گمشدہ خاوند کی بیوی کا تھم بھی عین حکمت ہے       |
| <b>7</b> 0∠ | اس پر اعتراضات اور اُن کے جوابات                     | . "         | مال کسی کاہے تو تو بہ کی کیا صورت ہے؟                 |
| <b>76</b> ∠ | چور کی چھوٹی مقدار میں ہاتھ کٹنا اور کئے ہوئے ہاتھ ک | المهم       | (۲۰) گڑھے میں گرنے والوں کی دیت                       |
|             | بریی قیت ہونا یہ بھی مطابق عقل و قیاس ہے             |             | (۲۱) دیکھتے اور اندھے کے کؤئیں میں گر پڑنے کامسکہ بھی |

|                     |                                                           |             | اغلام المؤقفين                                         |
|---------------------|-----------------------------------------------------------|-------------|--------------------------------------------------------|
| صفحه                | عنوان                                                     | صفحہ        | عنوان                                                  |
| <b>m</b> 2 <b>m</b> | وونول كافرق والمتاه والمعادة                              | ا∠۵۳        | چوری کی قیت کے مقرر فرمانے کی محکت                     |
| ٣٧٣                 | (۲۸) طلاق کے احکام کے فرق کی عقلی وجہ                     | ran         | تهمت زنا پر حد ہونا اور تهمت کفریر نه ہونا بھی عقل و   |
| ۳۷۳                 | (۲۹) اونٹ کے گوشت اور دو سرے جانورول کے گوشت              |             | حکمت سے پُر ہے                                         |
|                     | كافرق                                                     | ۳۵۸         | (۱۰) قل کے دو گواہ اور زنا کے چار گواہ مقرر کرنے کی    |
| ۳۷۳                 | (۳۰) سیاه اور غیرسیاه کتے کا فرق                          | ٠.          | حكمت ومصلحت                                            |
| ۳۷۴                 |                                                           | 201         | (۱۱) آزاد کو تهمت لگانے والے پر حد ہے اور غلام پر تهمت |
| ٣٧٢                 | (۳۲) اونٹ اور گھوڑ سے محم ز کو ہے فرق کی علت و            |             | لگانے والے پر نہیں'اس کی عقلی مصلحت و حکمت             |
|                     | بب                                                        | ۳۵۸         | (۱۲'۱۳) موت اور طلاق کی عدت ' فرق کی فلاسفی            |
| r_0                 | (٣٣) شجارت کلیت اور کان کی زکوة میں کی بیشی کی            | ۳۵۸         | (۱۲۲) عدت کی تحکمتیں عدت کی قشمیں                      |
|                     | ظاہری محکمت                                               | ۳4۰         | (۱۵) عدت موت اور عدت طلاق کا فرق                       |
| <b>72</b> 4         | احکامِ ذکاة کی عمدگی                                      | m.At        | خلع کی عدت کابیان                                      |
| <b>7</b> 22         | (۳۴) چور کا ہاتھ کاٹنا زانی کی شرمگاہ نہ کاٹنا' اس کی     | ראד         | عورتوں کی علیحدگی کی تین قشمیں                         |
|                     | حكمت                                                      | 777         | (۱۲) تین طلاقوں والی عورت کی کمبی عدت کی وجہ عقلی      |
| <b>4</b> ∠9 .       | شرعی سزاؤں کے چھ اصول                                     | ייונייי     | (۱۷) اس طلاق کے بعد حرام ہو جانے کی عقلی وجہ اور       |
| r'Al                | ثبوت جرم کے بعد سزا                                       | -           | حكمت                                                   |
| <b>!</b> "ለተ        | (۳۵) قُلْ ك بدل ك تُلَلُّ كَى فلاسفى                      | ארא         | احکام طلاق میں اس شریعت کی فوقیت اور شریعتوں پر        |
| ۳۸۲                 | معترض کے اعتراض کا مجمل جواب                              | 244         | (۱۸) ہوا نکل جانے سے وضو کرنے کے تھم کی حکمت           |
| ۳۸۳ .               | معترض کے اعتراض کا تفصیلی جواب                            | <b>24</b>   | (۱۹) مجرموں کی توبہ کی قبولیت کا مسئلہ                 |
| ۳۸۵                 | (۳۶۱) گھر کپڑااور جانوراس تھم میں کیوں نہیں؟              | ۳۲۸         | (۲۰)غلام کی روایت اور شهادت معتبر ہے                   |
| ۳۸۹                 | (٣٤) چور کا ہاتھ کاٹنااور زانی کی شرمگاہ نہ کاٹنا بھی عین | <b>24</b> 9 | (۲۱) بعض جانوروں پر ز کوۃ ہے اور بعض پر نہیں ہے اس     |
|                     | حكمت ومصلحت ہے                                            |             | کی فلاسفی                                              |
| ۳۸۷                 | گناہوں کی تعداد اور اُن کی بُرائی کے مطابق سزا کامقرر     | "MA         | (۲۲) آزاد اور لونڈی سے نکاح شدہ کے زناکی صد کا فرق     |
|                     | ા મ                                                       | ٣2٠         | (۲۳) عضو مخصوص کو چھونے سے وضو کرنے گی محمت و          |
| ۳۸۸                 | (٣٨) شريعت ك اس تحم كى فلاسفى كه آزاد اور فلام كى         |             | مضلحت                                                  |
|                     | سزامیں فرق رکھا                                           | ٣2٠         | (۲۴) کیا وجہ ہے کہ شریعت نے شراب پر حد رکھی اور        |
| <b>7</b> /19        | (٣٩) تهت زنا لگانے والے اور خود اُس عورت کے               |             | پیشاب پینے پر نہیں رکھی                                |
|                     | خاوند میں فرق کی تھکت                                     | ا∡ت         | (۲۵) کیا مصلحت ہے کہ شریعت نے چار بیوبوں تک کی         |
| 1790                | (۴۰) آزاد و راحت والے مسافر پر نماز کا آدھارہ جانااور-    |             | اجازت دی؟                                              |
|                     | تکلیف و مشقت والے مقیم پر اس تخفیف کے نہ ہونے             | · ۳∠۲       | (۲۷) مورت کوچار شو ہرول کی اجازت نہ ہونے کی فلاسفی     |
|                     | كي حكمت ومصلحت                                            | ۳۷۳         | عورت مرد سے کم شموت والی ہے                            |
| <b>44</b>           | (۱۳۱) اطاعت کی نذر اور قتم کے فرق کی دنیوی علت            | ,           | (۲۷) مرداور اُس کی لونڈی۔ عورت اور اُس کاغلام۔ان       |
| -, 1                |                                                           |             | l e e e e e e e e e e e e e e e e e e e                |

|         | _ (゚゚゚)                                                 |              | اعلاه الهوصيين                                            |
|---------|---------------------------------------------------------|--------------|-----------------------------------------------------------|
| صغحه    | عنوان                                                   | صفحہ         | عنوان ,                                                   |
| ۱۱۳     | (۵۴) اور مردول پر تنن دن اور خاوند پر زیاده سوگ         | rar          | (۴۲) بجو کی حرمت و علت کی بحث اور علت پر اعتراض کا        |
| • • •   | ر کھنے کی عقلی وجوہات                                   |              | عقلي جواب                                                 |
| rir     | شربیت کی کامل محکمت کی صراحت                            | mar          | (۱۳۳ مفرت خزیمه بن ثابت رفاتند کی شهادت قائم مقام دو      |
| 711     | (۵۵) مرد و عورت کے بعض احکام میں برابری اور بعض         | 2            | شہادتوں کے ہونے پر اعتراض اور اس کے عقلی جوابات           |
|         | میں کمی بیشی کی معقول وجوہات اور سبب                    | mar          | (۲۳) چه ماه کی بکری کی قرمانی کو صرف ایک محالی روای کے    |
| . MIM   | (۵۲) بعض اوقات اور بعض مقامات کی فضیلت کی               |              | لیے کیوں جائز رکھا؟                                       |
|         | عقلی وجہ                                                | m9m          | (۴۵) نماز میں قرآت بلند ویت رکھنے کی عقلی وجوہات          |
| MID     | شریعت نے مخلف حیثیوں کو تھم میں ایک نہیں کیا اس         | 290          | (٣٦) پچا کے لڑکے کو وریثہ وسٹینے اور خالہ کو نہ میٹینے کی |
|         | كافجوت                                                  | ·            | حكمت ومصلحت                                               |
| 110     | (۱) بلی اور چوہے کے جموٹے کے ایک علم میں رکھنے کی       | 290          | (42) حق شفعہ مقرر کرنے میں کیا کیا حکمتیں اور             |
|         | عقلی وجہ                                                |              | اسرار بیں؟                                                |
| . Ma    | (۲) از خود مرا بوا اور بت پرستی کاذی کیا بواایک تھم میں | <b>29</b>    | (٣٨) منقولي چيزول مين شفعه نه بونے كى بحث                 |
|         | ر کھنے کی فلاسفی                                        | MAY          | پڑوی کے حقوق کا بیان                                      |
| MIZ     | (٣) وضو کے پانی اور تیم کی مٹی کو ایک تھم میں رکھنے کی  | <b>799</b>   | كتابت پراعماد                                             |
|         | عقلی حکمت                                               | <i>i</i> *** | ریوں کے حق شفعہ والی صدیث کی پر کھ                        |
| M12     | حضرت عمرفاروق رہائنہ کے خط کی ہاتی شرح                  | l~•1         | اس شفعہ کے محرین کے ولا کل                                |
| M12     | عبادت کی فرضیت بھی انسانی حالات کے ماتحت ہے             |              | اس مسئله كاصحيح فيصله                                     |
| ۳۱۸     | موجووصوفيت كاابطال                                      | r•r          | (۳۹) کیم شوال کا روزه حرام اور آخری رمضان کا فرض          |
| 19      | نامه فاروقی کابقیه حصه                                  |              | کیول ہے؟                                                  |
| · "*    | وہ تین عمل جن پر اللہ کاسامیہ میسر ہو تاہے              | <b>۳۰۳</b>   | (۵۰) جھیتی اور بھانجی سے نکاح کی حرمت کی عقلی وجوہات      |
| ۳ri     | خط و خطبه ً فاروقی                                      | 4.4          | (۵۱) کیا وجہ ہے کہ عاقلہ پر دیت قتل خطاہے اور تلف مال     |
| rr      | ظاہروباطن کی بیک رنگی                                   |              | کابدلہ نمیں                                               |
| ۳۲۳     | افلام عمل کی تاکید                                      | 4.4          | (۵۲) شریعت کے اس تھم کی عقلی خوبیاں کہ حیض میں وطی        |
|         | ونیاو آخرت کی جملائی                                    |              | حرام اور استحاضه میں حلال                                 |
|         | علم بغیر تقلید کر کے فقے وینے اور مسلے بیان کرنے        | 4.4          | (۵۳) سودی معالمات کی تشریح اور سود کی دنیوی اور عقلی      |
| 1.1     | کی ومت                                                  | '            | قباحتوں کابیان                                            |
| ሲ<br>ተ  | سلف صالحين كي فتوب ديين مين احتياط                      | ۳٠۵          | ان سودوں اور چیزوں کابیان جن کے متادلہ میں سود ہے         |
| ۳۲۵     | تقلید کی تردید کی آیتیں                                 | r•∠          | زیور کوسونے عاندی سے خریدنے کے احکام                      |
| ٣٢٦     | ان پر اعتراض اور أس كاجواب                              | _ ۲۰۰۷       | گوشت کو جاندار حیوان کے بدلے بیچنے کے احکام               |
| , · · • | حرمت تقليدكى ساتويس آيت                                 | P+9          | سكد كى قتم كانى ما في الدرآت ك خلفاء راشدين وكالف         |
| . " ;   | اس پر اعتراضات اور اُن کے جوابات                        | 1.           | نے شیس بنایا                                              |
|         |                                                         | ll .         | 1                                                         |

|              |                                                                      |                | <b>0. 30 3</b>                                      |
|--------------|----------------------------------------------------------------------|----------------|-----------------------------------------------------|
| صفحه         | عنوان                                                                | صفحہ           | عنوان                                               |
| ray          | اليي حديثين پکيس تک                                                  | ۲۲۷            | اتباع و تقليد كي ساتوس آيت                          |
| ۲۵۷          | الیی حدیثیں اکتیں تک                                                 | ۸۲۸            | تردید تقلید کی مزید آیتیں                           |
| ۳۵۸          | اليي حديثين پينتيس تک                                                | ٩٢٩            | ترديد تقليد كي حديثين                               |
| lr.4+        | الى مديثين چواليس تاسيناليس تك                                       | ٠٣٠            | الی ہی اور حدیثیں سولہ تک                           |
| ··• ;        | حفی ندیب کی نماز کا نقشه                                             | ا۳۳            | تابعین اور ائمہ دین مُکھیم کے ارشادات               |
| MAL          | اليي حديثين ستاة ن تااتھتر تک                                        | ۳۳۲            | ترديد تقليد كى عقلي دليلين                          |
| ۲۲۳          | ان مدينوں كے خلاف فقہ صفح                                            | ۳۳۳            | اتباع و تقليد كافرق                                 |
|              | دلائل حفید کی طرف سے اور ان کوجوابات                                 |                | مقلدول سے سوال و جواب                               |
| ۳۲۷          | تقلیدی دلائل کے جوابات کی بحث کار                                    | וישיא          | چاروں اماموں سے حرمت تقلید کا جوت                   |
| MAN          | مقلدین کوا کاؤن سے بچین تک جوابات                                    |                | 809                                                 |
| r/_+         | ٥٦ وال جواب وعوت رسول ماليكاكي عموميت                                |                | حسة چارم                                            |
|              | ً ستاونوال جواب رائے قیاس کی بے قاعد گی                              |                | 200                                                 |
| اک۳          | بطلان تقليد کې اثھاد نویں دلیل                                       | ۲۳∠            | محقق ادر مقلد كامناظره                              |
| r2r          | يمي دليلين انسٹي تک                                                  | و٣٩            | تقليد کی دليلیں                                     |
|              | باسموین دلیل                                                         | 444            | تقليد كي معقول دليلين                               |
| 142m         | تريسھ سے چھياشھ تك وليليں                                            | 441            | تقليد كى دليليل ازا قوالِ ائمه يُطْقِينِيْ          |
| ,r'\         | اهلُ الذِّيخُوكِي صحح تفير                                           | <sub>የ</sub>   | ثبوت تقليد مين از دلائل عقليه                       |
| r20          | وہ مسائل جن میں حضرت عمر حضرت ابو بکر ریمانیا کے                     | 444            | ان دلیلوں کے جواب                                   |
| ·            | ظا <b>ن</b> بیں                                                      | prr            | اثھارہ پوایات                                       |
| ۲۷۳          | حضرت عمر بوالتر ك قول سے تقليد كا ثابت نه ہونا                       | <b>የ</b> የየዝ - | أنيس سے چيميس تك جواہات                             |
| 422          | حصرت ابني مسعود بناته كامقلدنه بونا                                  | ~~ <u>~</u>    | ستائیس سے اکتیں تک جوابات                           |
| . "          | مقلدين كى انهتروير وليل كاجواب                                       | a              | بتیں سے اڑتیں تک جوابات                             |
| r29          | حضرت معاذ بخاتنز والح واقعه كاجواب                                   | الماس          | أمتاليس اور چاليسوال جواب                           |
| <b>6</b> ΨΨ. | آيت أولى الاغر كاجواب                                                |                | ا کالیس سے بینتالیس تک جوابات                       |
| MAI          | آيت ﴿ والذين اتبعوهم ﴾ كاجواب                                        | ۳۵۰            | چىيالىسوال جواب                                     |
| <u>'</u> ሶለተ | اتباعِ محابه وتينه كالمحكم تقليد كو فابت نهيل كرنا                   |                | دہ حدیثیں جن کے ایک عصے کو البین فرمب کے مطابق پاکر |
| . ,          | محابہ و اللہ علی اللہ اللہ علی اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ ال |                | حنی مائے ہیں اور اس کے دوسرے صفے کو خلاف ندہب پا    |
| ۳۸۳          | حضرت عبدالله بن مسعود رفاته ك قول كاجواب                             |                | کر نہیں مانتے                                       |
|              | منتت خلفاء كي تحكم كامطلب                                            | ۳۵۲            | اليي مديثين دس تك                                   |
| и.           | حصرت عمرفاروق بوالته كعط سے تقليد كا البت نه مونا                    | ۳۵۳            | اليي مديثين پندره تک                                |
|              | تقليد كي ترويد مين ٨٠ ٦٩٢ تك وليلين                                  | ۳۵۳            | اليي حديثين اٹھارہ تک                               |
| · [          |                                                                      | 1              |                                                     |

| 100   |                                                |      | <u> </u>                                            |
|-------|------------------------------------------------|------|-----------------------------------------------------|
| صفحہ  | عنوان                                          | صفحہ | عنوان                                               |
| ۵19   | حضرت ابن مسعود بواثنه كارجوع                   | ۳۸۳  | مقلدین کی اس دلیل کاجواب که تقلید نه کرنا خرابی ہے  |
| •     | اخلاف محابد وكأفي كافيعله حديث نوى من الكافيات | ۳۸۵  | تقلید کی اور مزے مزے کی ولیلیں اور ان کے            |
| ٠.    | امام زفرره الله وغيره كافرمان                  |      | چٺ پے جوابات                                        |
| ۵۲۰   | امام شافعی را تھے کے رو تھلید کے اقوال         | 790  | رو تقلید کی ۹۴ ویں دلیل                             |
|       | رائے قیاس کامٹل خزر ہونا                       | ~9∠  | ا قوالِ ائمه سے تقلید کا ثابت نہ ہونا               |
| •     | ر ك تقليدى ايك سوانتاليسوين وليل               | 644  | امام شافعی راید کے قول کے جوابات                    |
| ۵۲۱   | حضرت امام شافعی رواتی کے رو تقلید کے اقوال     | ,,   | يلم صحابه ومن أشار كا نضيلت                         |
| ۵۲۲   | آپ کے اپنے دس اقوال                            | ۵•۱  | استادی شاگردی سے ثبوت تقلید مع تردید                |
| ۵۲۳   | حضرت امام شافعی روانته کار فع الیدین پر مناظره | ,    | فرقِ ذہن سے جوت تقلید مع جوابات                     |
| ara   | حفرت امام شافعي والتيدكي اتباع حديث            | ۵۰۳  | ترويد تقليد كې ننانويل وليل                         |
| 111   | قرآن و حدیث میں کوئی مخالفت نہیں               | ۵۰۳  | محابہ ری افغا کے فتووں سے تقلید کی دلیل             |
| ۲۲۵   | امام صاحب کی وارد کرده آیتی                    | ۵۰۵  | تقلید کالوازمات شرع سے نہ ہونا                      |
| ۵۲۷   | نی مان کاکس کام کونہ کرنا اس کے ناجاز ہونے کی  |      | راويوں کی تقلید کاجواب                              |
|       | رليل ہے                                        | Y+4  | ولیل کی سمجھ کی خطا                                 |
| ۵۲۸   | فرقه جميه كابيان                               | ۵٠۷  | وه حديثين جو حضرت الوير صديق بناتنه كومعلوم نه تقين |
| ·: .n | ان كاصفات بارى سے انكار                        | 11   | وه حديثين جو حضرت فاروق اعظم بناتي كومعلوم نه تفين  |
| ora   | ان كاعرش شيني خدا سے انكار                     | ۵۰۸  | وه حديثين جو حضرت عمان غن برات كومعلوم ند تفين      |
|       | قدريه فرقے كابيان                              | Δff  | رويد تقليد مي ١٤ اس ١١١ تك وليلين                   |
| , .u. | جريه فرقے كابيان                               | ماده | حق والے بھی مقلد حسیں ہوئے                          |
|       | خارجيون كابيان                                 | ۵۱۳  | بندش اجتهاد کی بحث                                  |
| 000   | ويدار باري كانكار                              |      | مقلد ہو کر پھر جمتند بننے کی کوشش                   |
|       | الله كافاعل خود مخار مونا                      | مادم | مقلدين كافرق مراتب ندكرنا                           |
| ₹.#   | نعل ڪيم خالي از ڪمت نهيں                       |      | حضرت ابد جریره رفاقت کے شاکر دون کی تعداد           |
| ٥٣١   | شرى اور قدرى اسباب                             | ۲۱۵  | آیت و حدیث کے ظاف جو ہو مردود ہے                    |
| . n.  | محرين اسباب كارد                               | ę    | اس مضمون کی آیتیں                                   |
| ۵۳۳   | جميه كاكلام اللي سانكار                        | ےاہ  | اس مضمون کی حدیثین                                  |
|       | صفاتِ اللي كاانكار                             | *    | اس مضمون كاواقعه وفاروقي                            |
| ۵۳۳   | استواء على العرش ك ولائل                       | ٠٠ . | اس مضمون كاواقعه حفرت عمرين عبدالعزيز رطفية         |
| · • · | بلندی اور علوالی کے دلائل                      | ۵۱۸  | اس مضمون كاواقعه قاضي اسلام كا                      |
| ۵۳۵   | محرى جاعت كاذكر                                | •    | تقليد شكن فاردتي كولا                               |
| ۲۳۵   | ويدار بارى تعالى                               | n.   | امام شافعي رافع ك اقوال                             |
|       |                                                |      |                                                     |

|      | <u> </u>                                        |       | اعلاقه الفواصدين                                 |
|------|-------------------------------------------------|-------|--------------------------------------------------|
| صفحه | عنوان                                           | صفحہ  | عنوان                                            |
| ۵۸۵  | حفیوں کی نہ مانی ہوئی اٹھا ئیسویں حدیث          | ۵۳۷   | رافعیوں کی تردید                                 |
| "    | المحتسويل حديث                                  |       | خار جیوں کی تروی <u>ر</u>                        |
| ۵۸۸  | اس حدیث کے جواب اور جواب الجواب                 | ۵۳۸   | وه حدیثیں جنہیں حنفی نہیں مانتے                  |
| ۵۸۶  | بتسویں اور تینتیسویں حدیث جے حنفی نہیں مانتے    | ۵۳۹   | حفیوں کے اس اصول کی تردید کہ حدیث سے قرآن پر     |
| ۵91  | اذان سحری کی مکمل بحث                           |       | زیادتی ن <i>ئیں ہو سک</i> ق                      |
| ۵۹۳  | چونتیویں حدیث جے حنفی نہیں مانتے                | ا۳۵ ا | حفيوں کااپنے اس اصول کاخلاف کرنا                 |
| ۵۹۵  | ۳۵ ۱۳۹ اور ۳۷ ویس الی ہی حدیث                   | ۵۳۳   | <u>ای</u> ے پندرہ مسائل                          |
| . "  | اس پر اعتراض اور جواب                           | ۵۳۳   | حنفیوں کا غیر ثابت احادیث سے قرآن پر زیادتی کرنا |
| 694  | اڑ تیسویں حدیث جے حنفی نہیں مانتے               |       | حفیوں کا حدیث پر تقلید کو ترجیح دیتا             |
| ۸۹۸  | حنفيول كاچاليسوال خلاف حديث مسئله               | ۲۵۵   | زیاوتی کے ناجائز ہونے کی حنفیوں کی دلیل          |
|      | مغرب میں اور و ترمیں فرق                        |       | ان دلیلوں کی تفصیل                               |
| ۵۹۹  | ايباأكتاليسوال مسئله                            | "     | ان دليلول كے جوابات                              |
| • .  | صبح کے فرضوں کے ہوتے ہوئے سنتیں بردھنی حرام ہیں | ۵۳۹   | چار جوابات                                       |
| 4++  | ۲۴ ویں حدیث جے حنی نہیں مانتے                   | ا ۵۵۰ | یانچوال اور چھٹا جواب                            |
| 4+1  | تینالیوال مسلد ایک سلام کھیرنے کا               | ۵۵۵   | مات سے تمیں تک جوابات                            |
| 1•r  | الل مدينه كاعمل ججت شرى نهيل                    | ے۵۵   | حنفیوں کی دور گئی                                |
| •    | اس کی ہیں دلیلیں                                | ודם   | سینتیں سے پچاس تک مسئلے اور جواب                 |
| 4.0  | حفید کاایناصول کاخلاف کرنا                      | ۳۲۵   | حفیوں کے نزدیک مدیث سے تو نہیں لیکن قیاس سے      |
| Y•Y  | الل مدينه كاعمل دليل شرى نهيں                   |       | كتاب الله ير زياوتي جائز ب                       |
| 4.2  | قولى مديثين                                     | - 41  | وه حدیثیں جنہیں حنفی نہیں مانتے                  |
|      | فعلى مديثين                                     | ۱۲۵   | اليي حديثين تيره تك                              |
|      | تقریری سُنت                                     | ا ∠۲۵ | حنی زہب کے قیاس چیٹ ہے سائل                      |
| . "  | ایی تمیں سنتیں                                  |       | ایسے ہی قیاسی چیٹ پیٹے مسائل ۵۹ تک               |
| 410  | نی میں کا ترک فعل بھی مسنون ہے                  | ۵۷۴   | وه حدیثیں جنہیں حفی نرمب لوگ نہیں مانتے          |
| "    | ان سنتول پر سیر حاصل بحث                        | -     | اہتلاء اور دوام کے تھم کا فرق                    |
|      | <b>A</b>                                        | ۵۷۵   | صحت صلوة صبح كي حديث كي زبروست بحث               |
|      |                                                 |       | حضرت امام ابن تیمیه رهافته کی شان علمی           |
|      |                                                 | · , • | حنفیوں کی نہ مائی ہوتی اٹھار ہویں حدیث           |
|      |                                                 | ۵۷۸   | اکیس تا چھیں مدیث تک                             |
|      |                                                 |       | اليي ايك مديث پر سيرهاصل بحث                     |
|      |                                                 | ۵۸۰   | ای بحث کا تتمه                                   |
|      |                                                 |       |                                                  |

## لبم الله الرحن الرحيم

الله رب العزت كالا كه لا كه شكر ب كه اعلام الموقعين جيبا بلندپايه على شابكار بم قارئين كرام كى خدمت ميں پيش كر
رب بيں - مدت سے اس بات كى خوابش تقى كه شخ الاسلام حضرت امام ابن تيمية اور شخ الاسلام حضرت امام ابن قيم كى تصنيفات شائح
كى جائيں - حضرت امام ابن قيم كى تصنيفات ميں اعلام الموقعين كو بالحضوص بزى مقبوليت حاصل بو ئى - اعلام الموقعين ميں شخ الاسلام
نے اپنے قارئين كى اس منزل كى طرف راہ نمائى فرمائى ہے جس تك پنچانے كے لئے ہر دور ميں الله رب العزت نے انبياءور سل كو
بيجا تاكہ كائنات انسانى راہ متنقيم پرگام زن رہ سے - اس كتاب لاجواب ميں شخ الاسلام نے انتہائى موثر انداز ميں رجوع الى القرآن والمنہ كى تبلغ فرمائى ہے - بقول حضرت مولانا ابوالكلام آزاد "مباحث فقہ وصدیث میں متاخرین كاكانی ذخیرہ موجود ہے ليكن اس سے بہتر اورا صلے كوئى كتاب نہيں - اسے اردو ميں ترجمہ كردينا اس گوشے كى تمام ضروريات بيك وقت پورى كردينا ہے - "

" چونکہ اسلام کے اندرونی نہ اہب و مشارب کی پیچید گیوں سے عموماً مسلمان باخبر نہیں ہیں 'اس لئے بسااو قات ان کا نہ ہبی شخف غلط راہوں میں ضائع جاتا ہے -اس کتاب کا مطالعہ ان پرواضح کردے گا کہ حکمت و دانش کی حقیقی راہ کن لوگوں کی ہے؟ تمبعین کتاب و سنت کی یااصحاب جدل و خلاف کی ؟"حضرت مولانا ابوالکلام آزاد نے اپنی ان آراء کا اظہار ان دو مکتوبات میں کیا ہے جو انہوں نے مولانا محمد جوناگر بھی کو اعلام الموقعین کے ترجے کے سلسلے میں ابر سال کئے تھے - حضرت العلام نواب صدیق حسن خان جو بر صغیر پاک و ہند میں الل حدیث کے امام تنے 'وہ فرماتے ہیں کہ اگر کسی شخص کو علامہ ابن تیمیہ اور ان کے تلمیذر شید (امام ابن قیم اُک کی تعنیفات سے استفادہ کاموقع ملے تو جہاں تک دین اور حکمت دین کا تعلق ہے 'وہ متقد میں اور متاخرین کی جملہ تعنیفات سے بے نیاز ہوجاتا ہے -

شیخ الاسلام امام ابن تیمید اور حضرت امام ابن قیم کوہر دور میں امت مسلمہ کے جید علماء نے ای طرح نزاج سخسین پیش کیا ہے اور ان کی تصنیفات بھی عوام وخواص میں اس طرح متداول ہیں 'جہاں بھی مسلمان موجود ہیں 'وہاں ان کی تصانیف بڑے ذوق و شوق سے پڑھی جاتی ہیں -

اعلام الموقعین کے مترجم حضرت مولانا محمہ جوناگڑ ھی اپنے زمانے کے نامور خطیب اور عالم دین تھے۔ آپ بیبیوں کتب کے مولف تھے۔ تفسیر ابن کثیر جلیبی نہایت اہم کتاب کے اردوتر جے کی سعادت بھی آپ کے حصے میں آئی۔

اعلام الموقعین کا اردو ترجمہ سب سے پہلے ۱۹۳۵ء میں دبلی سے شائع ہوا۔ آخری بار لاہور سے اسلامی کابوں کے معروف ناشر شخ محمد اشر ف مرحوم نے ۱۹۷۱ء میں اس کوشائع کیا۔ اس زمانے میں لیتھو پر کتا ہیں شائع ہوتی تھیں۔ اگر چہ آج کل وہ انداز طباعت ذوق سلیم پر گراں گزر تا ہے 'لیکن اگر اس وقت دستیاب سہولتوں کا تصور کیا جائے تو لیتھو طباعت بھی بری فنیمت محموس ہوتی ہے۔ بہر حال سے کمپیوٹر کادور ہے 'طباعت کی بہتر سہولتیں میسر آچکی ہیں۔ اب ضرورت محموس ہورہی تھی کہ اعلام الموقعین جیسی بلند پایہ کتاب کواس کے شایان شان طبع کیا جائے اور دور جدید کی سہولتوں سے فائدہ اٹھایا جائے۔ اس جذبے کے تحت ہم نے کوشش کی ہے کہ اعلام الموقعین زیادہ سے زیادہ معیاری انداز میں شائع کی جائے۔ اس سلیلے میں جن احباب نے ہم سے تعاون کیا ہے ہم ان کے دل کی گرائیوں سے شکر گزار ہیں۔ دعا ہے کہ اللہ رب العزب کوائل اسلام کے عقائد واعمال کی اصلاح کا سب بنا ہے اور مصنف 'ناش' اور ناشر کے والدین کے لئے ذخیرہ آخرت بنائے۔

ابو بکر قدوی ۲۸-جولائی ۱۹۹۹

#### يرالكام آزاد كادور المتوب

میں ان کا مطالہ فرد کی جو کا مطالہ فرد کی جو کا انسانے میں اسلے میں انداوری کے بیان کی انسانے میں انسانی کی انسانی کی انسانی کی دو مکتوبات کے دو مکتوبات کے دو مکتوبات کے دون کے

#### علام البند مولانا ابوالكلام آزاد رحمة الله عليه كالبهلا مكتوب م

### امام الهند حضرت مولانا ابوالكلام آزاد كأدوسرا مكتوب

جی فی اللہ السلام علیم !!اعلام الموقعین کاتر جمہ دکھ کر نہایت خوشی ہوئی - مباحث فقہ وحدیث اور حکمت ،
تشریع اسلامی میں متاخرین کی کوئی کتاب اس درجہ محققانہ اور نافع نہیں ہے جس درجہ یہ کتاب ہے - اللہ تعالیٰ آپ کو
جزائے خیر دے کہ اس مفید خد مت دینی پر متوجہ ہوئے - میں ان تمام لوگوں کو جو نہ ہبی معلومات کا شوق رکھتے ہیں
اور اصل عربی کا مطالعہ نہیں کر سکتے 'مشورہ دوں گا کہ اس کتاب کا مطالعہ ضرور کریں 'چونکہ اسلام کے اندرونی
نداہب و مشارب کی پیچید گیوں سے عمومًا مسلمان باخبر نہیں ہیں اس لئے بسااو قات ان کا فہ ہبی شخف غلط راہوں میں
ضائع ہو جاتا ہے - اس کتاب کا مطالعہ ان پر واضح کر دے گا کہ حکمت و دائش کی حقیقی راہ کن لوگوں کی راہ ہے ؟ متبعین
کتاب و سنت کی یااصحاب جدل و خلاف کی ؟خود صاحب اعلام اپنے قضیدہ نوئیہ میں کیاخوب فرماگئے ہیں ۔

العلم قال الله قال رسوله قال الصحابة هم اولو العرفان ما العلم نصبك للحلاف جهالة بين النبى و بين ارأى فلان

(یعنی علم دین وہی ہے جو قرآن و حدیث میں ہے 'جو معرفت خداوندی میں ڈوبے ہوئے فیضان صحبت رسول کے فیض یافتہ صحابہ کرام گی زبان سے ظاہر ہواہے 'کسی کی رائے کو سنت و حدیث سے ظرانا' رائے کے غلبے کے لئے دلائل قائم کرنا اور اپنی جہالت کا ثبوت دیتے ہوئے رائے کے جھنڈے خلاف حدیث بلند کرنے کا نام علم دین نہیں) ضرورت تھی کہ اس کتاب کا ترجمہ کتاب کی شکل میں شائع کیا جاتا - موجودہ صورت حال کا یہ نہایت افسوس ناک منظر ہے کہ اس طرح کی قیمتی اور ضروری خدمات پر اہل خیر واستطاعت کو توجہ نہیں' مجھے امید ہے بہت جلد ایسے حالات فراہم ہو جائیں گے کہ آپ اس کا دوسر الیڈیشن شائع کر سکیں گے ۔ یہ بھی آپ نے خوب کیا کہ حافظ میادالدین ابن کثیر کی تفییر کا ترجمہ شائع کر دیا - متاخرین کے ذخیر و تفییر میں یہ سب سے بہتر تفییر ہے - امید ہے کہ اصحاب خیر واستطاعت اس کالم میں بھی آپ کے مساعدومد دگار ہوں گے -

ابوالكلام كان الله لذاز كلكته





# مجدد دين المم ابوعبدالله مُحدّ بن ابوبكر

## الْمَعَرُؤفبِهٖ

# المم ابنِ قيم رايسي مصنف اعلام الموقعين كي مخضر سوانح عمري

پاسا پانی کا۔ آپ برسوں تک اپنے استاد حضرت امام ابنِ تیمید رہائٹد کی صحبت میں رہے۔ اپنے استاد رہائٹد کے ساتھ اور آپ کے بعد بھی آپ کے بہر کہ اور بری بوی مصبتیں پنچائیں۔ لیکن بد امام صاحب ہی کا ور بری بوی مصبتیں پنچائیں۔ لیکن بد امام صاحب ہی کا دِل گردہ تھا کہ پیشانی پر شکن تک نہ آنے دی۔ اور حق مسائل کے پھیلانے میں دنیا کی دشنی کی مطلقاً پروا نہ کی۔

صدیث و قرآن کی جو باریکیاں خدائے تعالی نے آپ کو بطائی اور سمجھائی تھیں۔ آپ نے اس امانت خداوندی کے پنچانے میں بھی بخل و بزدلی سے کام نہ لیا۔ حق تو یہ ہے کہ عشق حدیث نے آپ کو اس منزل تک پنچا دیا تھا کہ سوائے اشاعت احادیث کے آپ کے ول میں اور کوئی دھن ہی نہ تھی۔ مائی نقصانات آبرو کے نقصانات یماں تک کہ جسمانی اور جائی نقصانات کی بھی آپ نے پرواہ تک نہ کی۔ ونیا آپ کے قدموں پر گری لیکن آپ نے شکرا دیا۔ عزت و جاہ منصب و مال آپ کے سامنے پیش ہوالیکن آپ نے بھی اس پر نظر تک نہ وائی اسپیل کے گھا ٹیپ اول گھر گھر کر آئے۔ لیکن آپ کی لازوال قوت ایمانی نے ان کا رُخ اِدھرے اُدھر پھیردیا۔ منت رسول صدیث نبونی کی اشاعت میں لوگوں کو اندھی تقلید کے پرخطر گڑھے سے نکالنے میں وہ وہ ختیاں ہمیں کہ پھر بھی ہوتا تو پائی ہو جاتا۔ لیکن کیا مجال جو ہمارے معروح کا پیچے نہ بٹنے والا قدم ذرا سی دیر کے لیے بھی رکا ہو۔ قید کے گئے 'وسوا کیے گئے' مصیبت میں گرفار کیے گئے۔ آہ! اونٹ پر باندھ دیے گئے۔ بازاروں میں گھمائے جاتے ہیں' کوڑے کھا رہے ہیں اور زُبان پر جی جادی ہے۔ آئی اشاعت حق میں کوہ خراجی کی پروا تمیں۔ گو تنا ہیں گئی اشاعت حق میں کوہ عمل کے مدیث پر عمل پیرا ہونے میں ساری وُنیا کی مخالفت کی پروا تمین۔ گو تنا ہیں گئی اشاعت حق میں کوہ بھی ہوں گے کہ حدیث پر عمل پیرا ہونے میں ساری وُنیا کی مخالفت کی پروا تمین۔ گو تنا ہیں گئی اشاعت حق میں کوہ بھی ہوں گے کہ حدیث پر عمل ہیرا ہونے میں ساری وُنیا کی مخالفت کی پروا تمین۔ گو تنا ہیں گئی اشاعت حق میں کوہ بھی کوہ جمرائے میں وہ دو جو جوں عمر ساٹھ سال وفات پائی۔

#### لِسْمِ اللّٰبِ الرَّظٰنِ الرَّطْمِ ۗ

#### ترجمه

# ﴿اعلام الموقعين عن رب العالمين ﴾

الله تعالی کے لیے تمام تعریفیں ہیں جس نے قتم قتم کی محلوق پیدا کی اور ان کی پیدائش میں بارہا جس طرح کا جاہا اپی قدرت و عزت سے تصرف کیا۔ اور انسانوں اور جنوں کی طرف انہیں آگاہ کرنے اور ان کے عدر مثانے کے لیے اپنے رسولوں کو بھیجا۔ اور ان کی فرمال برداری کرنے والوں کو اپنی بھرپور نعتوں سے نوازا۔ اور ان کا ظاف کرنے والوں پر اپنی جت بوری کردی ولیلین قائم کردی است ظاہر کردیا ورث دور کردیے معدوری دفع کردی جب قائم کردی سیائی واضح کر دی اور کھلے لفظوں میں فرما دیا کہ میری سیدھی راہ ہی ہے' اس کی پیروی کرد اور دو سری راہوں کے پیچھے نہ لگو۔ ہید. ہیں میرے انبیاء جو خوشخبریاں دینے والے اور ڈرانے والے ہیں۔ ان کے آ چکنے کے بعد کسی کی کوئی جمت میرے سامنے نہیں چلنے کی۔ اس کے عدل و انصاف کے قربان جائیں کہ اس نے اپنے بندوں کو اپنے رسولوں کی زبانی اپنا دعوت نامہ پنچا دیا۔ اور اپنے خاص فضل و کرم اور لطف و رحم سے جے چاہا ہدایت کی صحیح راہ پر لاکھڑا کر دیا۔ جن کے حصے میں پہلے ہی سے سعادت آ چکی تھی' انہوں نے لیک کرہدایت خداوندی کو ہاتھوں ہاتھ لیا۔ اور پھر رب سے دعائیں کرنے لگے کہ باری تعالی تو توفیق عطا فرماکہ ہم پر اور ہمارے ماں باپ پر جو نعمت تو نے عطا فرمائی ہے ہم اس کی کامل شکر گزاری کریں اور ان نیک اعمال میں لگے رہیں جو تیری رضامندی کے ہوں۔ اے پروردگار! تُو ہمیں اپنی خاص رحمت سے اپنے نیک بندوں کے گروہ میں شامل کر لے۔ ہاں جن پر بد بختی نے چھایہ مار رکھا تھا انہوں نے بن دیکھے اس نعمت سے دست برداری کرلی۔ پس توفیق ہدایت فضل خُدا اور انعامِ خُدا ہے۔ نہ تو اس کا فضل ختم ہونے والا ہے ' نہ اس کے انعام بند ہونے والے۔ اور ہدایت سے محرومی بھی قضا و عدل سے خالی نہیں۔ مخلوق میں سے کس کا زہرہ ہے جو اس سے باز پرس کر سکے؟ باں وہ علی الاطلاق حاکم کل ہے جس سے چاہے باز پرس کرے۔ ہم اپنے اس پالنہار پاک پروردگار کی پاکیزگیال بیان کرتے ہیں جس نے اپنے بندول پر ائی رحمت کے برستے ہوئے باول بیجے اور اپنے اوپر رحم و کرم کرنا لازم کرلیا اور خود آپ ہی لکھ دیا کہ میری رحمت میرے غضب پر غالب ہے۔ برکتوں والا ہے وہ اللہ جس کی ربوبیت اور وحدانیت۔ جس کے علم اور جس کی حکمت کی گواہی ہر ہر چیز وے رہی ہے اور سب سے چھم یوشی کر لینے کے بعد بھی صرف میں ایک چیز کیا کم ہے؟ کہ کمال کے مرتبول میں اس نے اتنا زروست فرق رکھا کہ ایک کو ایک ہزار سے بھی بمتر بنا دیا۔ کیا اس سے ہم صحح طور پر بیہ نمیں معلوم کر سکتے؟ کہ اس نے توفیق کو ٹھیک جگہ ہی نازل فرمائی ہے اور اپنے فضل کو مناسب جگہ اٹارا ہے' اور اپنی رحمت سے جے چاہے مخصوص فرمالیتا ہے۔ فی الواقع وہ علم و حکمت والا ہے۔ اس کے ہاتھ میں فضل و کرم ہے ، جسے چاہے عطا فرمائے۔ وہ بہت برے اور سارے كے سارے فضل كا مالك ہے۔ يس اس كى حديميان كرتا موں اور سے توبيہ ك حد كے بيان كى توفيق بھى اس كا ايك زبردست احسان ہے۔ میں اس کاشکر ادا کرتا ہوں اور اس کی شکر گزاری ہی اس کے فضل و کرم اور لطف و رحم کی زیادتی کا سبب ہے۔ میں اس سے اینے گناہوں کی معافی جاہتا ہوں۔ گناہوں کی وجہ سے بی نعتیں زائل ہو جاتی ہیں اور مصینیس گھرلتی ہیں۔ میری گواہی ہے کہ معبود برحق صرف اللہ تعالی ہی ہے۔ وہ اکیلا ہے اس کاکوئی شریک نہیں۔ یمی کلمہ شمادت وہ ہے جس سے زمین و آسان قائم ہیں۔ اس فطرت پر تمام مخلوق کی پیدائش ہوئی ہے۔ اس پر اسلام جیسے سیخ دین کی بنیاد ہے اور اس پر کعبہ منصوب ہے اور اس کے لیے مجامدین کی تکواریں میانوں سے نکلنے کے لیے بیتاب ہیں اور اس کا قطعی تھم اللہ کے سب بندول کو ہو چکا ہے۔ ین وہ فطرت ہے جس پر کل عالم کی پیدائش ہے۔ میں عبادت کی اصل تنجی ہے جس کی دعوت تمام نبول اور رسولوں کی زبانی اللہ نے پنچائی۔ سنو یمی کلمہ اسلام ہے۔ یمی سلامتی کے گھرجنت کے دروازوں کی کنجی ہے۔ یمی ہر فرض و سنت کی اصل ہے۔ یمی وہ کلمہ ہے کہ جس کا خاتمہ اس (الا الله الا الله)) پر ہوا وہ قطعی جنتی ہے۔ اس طرح میری گواہی ہے کہ حضرت محمد ساتھ اللہ کے بندے اور اس کے سیخ رسول ہیں اور تمام مخلوق سے بمترو افضل ہیں۔ آپ بند گالن اللی پر الله کی جست ہیں اور وحی خدا کے امانت دار ہیں۔ آپ کو جنابِ باری نے رحمۃ للعالمین بنا کر اور علاء کا پیشوا اور رہربنا كر بھيجا ہے۔ راہ اللي كے رہرو آپ كے قدم به قدم ہيں اور سركش و ضدى لوگ آپ كى راہ سے الگ ہيں۔ كفروا نكار كرنے والے اپنے تعل پر پچھائیں گے۔ اس آخری زمانے میں پروردگارِ عالم نے آپ کو ہدایت اور سپخ دین کے ساتھ بھیجا ہے کہ آپ ڈرائیں اور خوشخبری سنائیں اور اللہ کے فرمان سے اللہ کے بندول کو اللہ کی طرف بلائیں۔ آپ جیکتے ہوئے چراغ اور چ آسان کے سورج ہیں۔ آپ اللہ کی وہ نعمت ہیں جس کا شکر تمام زمین والے مل کر بھی ادا نمیں کر سکتے۔ اللہ تعالی نے آپ کی مدد این قریبی فرشتول سے کی اور اپنی اور اپنی اور اپنی دار بندول کی نصرت سے آپ کی تائید کی اور آپ پر اپنی واضح كتاب نازل فرمائي- جو بدايت و مرابي مين ب رابي اور راه راست مين شك اوريقين مين فرق كرن والى ب- اس ف آپ کاسینہ کھول دیا اور آپ کا بوجھ اٹار دیا اور آپ کا ذکر بلند کیا اور آپ کے مخالفین پر ذلت و حقارت برسائی اور آپ کی حیات کی قتم اپنی کتاب میں کھائی اور اپنی توحید کے ساتھ آپ کی رسالت کا ذکر الا دیا۔ جیسے کہ خطبے میں تشہد میں اور اذان میں۔ ائینے بندوں پر آپ کی طاعت محبت اور ادائیگی حق فرض کر دیا۔ اب اللہ کی طرف چنچنے کے جنت میں جانے کے تمام راتے سوائے آپ کے رائے کے بند ہیں۔ اخلاق اقوال اعمال کے جانچنے کی کسوئی آپ ہی ہیں کھوٹے کھرے کی پر کھ ہدایت و صلالت کی تمیز آپ سے ہی ہے۔ اللہ تعالی آپ پر ہزاروں درود و سلام بھیج کہ ساری دنیا کے خلاف کی پروا نہ کر کے آپ شريعت فدا كے مبلغ بنے رہے۔ احكام فدا كے پنچانے ميں كى روك كى طرف كبھى النفات تك ندكيا۔ الله كى رسالت كى تبلیغ کر کے ہی رہے۔ امانت خداوندی کو اچھی طرح سے ادا کر دیا۔ اُمت کی پوری خیرخواہی کی اور راہِ خدا میں پورا جماد کیا۔ آپ کی رسالت کے نورانی جلوے نے اندھروں میں اجالا کردیا۔ بکھرے ہوئے شیرازے کو جمع کردیا۔ بنجراور غیر آباد زمین سرسبرو شاداب بن گئ اور بے شار لوگ اللہ کے دین میں داخل ہو گئے۔ جب اللہ تعالی نے آپ کے ہاتھوں اپنے پندیدہ دين كو بالكل پورا كرديا اور اين ايماندار بندول كواين نعتيس بحربور عطا فرما دين- تواييخ حبيب ما اينا كواين پاس بلواليا اور بمترين بلند رفيقول سے آپ كوملا ديا۔ آپ جنت الاعلى كى طرف سدهارنے سے پہلے اپنى أمت كوصاف اور واضح راستے يو، کال اور اکمل دین پر عمدہ اور روش دلیلوں پر قائم کر گئے۔ پس اللہ تبارک و تعالیٰ خود اور اس کے تمام فرشتے اور تمام انہیاء اور تمام رسول اور کل نیک بندوں کی طرف سے آپ پر اور آپ کی آل پر درود و سلام نازل ہوں۔ جیسے کہ آپ نے خود پابندی توحید کرکے دو سروں کو بھی توحید سکھائی۔ اللہ تعالیٰ کی طرف سے بہت سے بعثرت درود و سلام آپ پر نازل ہوں۔ آئین!!!

سب سے زیادہ رغبت و لا لی کے لائق اور دوڑ کر لیکنے کے قابل وہ چیزہے جس سے دین و ونیا سنور جائے۔ جو أُهَّا بعد! نجلت وسعادت كي دليل بن جائه- اليي چيز نفع دينے والا علم اور صلاحيت والا عمل ہے- بغيران دونول باتول کے چھٹکارا ناممکن اور نیکی کا حاصل ہونا محال۔ جسے عِلم و عمل مل کمیا بقین مانو کہ وہ مقصد ور اور کامیاب ہو گیا اور جو ان دونوں سے محروم رہا وہ ازلی بدنھیب تمام نعتوں سے محروم رہا۔ ان کا حاصل ہونا انسان کو مرحوم لینی رحمت حاصل کرنے والا اور ان کا فوت ہو جانا انسان کو محروم لینی خالی ہاتھ رہ جانے والا بنا دیتا ہے۔ نیک بد بھلے برے ظالم مظلوم مراہ اور نیک میں فرق ان دو چیزوں سے بی ہو تا ہے۔ علم چونکہ عمل کا ساتھی اور سفارشی ہے اور اس کی فضیلت اس کی معلومات کی فضیلت کے تابع ہے اس لیے ونیا جمان کے تمام علموں میں بھترین علم علم توحید ہے اور سب سے زیادہ نفع والا علم بندول کے کامول کے احکام کا علم ہے۔ ان دونوں روشنیوں کے حاصل کرنے کی راہ اور ان دونوں عالموں کی ملاقات کا امکان بجراس منبع نور کے اور کوئی نہیں 'جس کی معصومیت زبردست ٹھوس اور بالکل صیح خدائی دلیلوں سے ہو اور جس کی متابعت اور اطاعت آسانی کتابوں نے صراحت کے ساتھ نام سمیت بیان کی ہو۔ الی ذات سوائے صادق و مصدوق حضرت محمد مصطفیٰ ساتھیا کے اور کوئی میں۔ آپ اپنی طرف سے کسی شرعی معاملے میں بولتے ہی نہ تھے۔ جو کچھ ارشاد فرماتے وہ وجی فداسے ہی فرماتے تھے۔ ساتھ ہی ہے بھی ظاہرے کہ حضور میں اس علم کا حاصل کرنا دو طرح ہو سکتا ہے۔ یا تو واسطے اور ذرایعہ سے یا بے واسطہ اور بے ذریعہ۔ طاہرے کہ بلا واسطہ براہ راست تو یہ دولت صرف صحابہ کرام ری کھی این فیب ہوئی وہ اس دولت سے مالا مال ہو گئے اور اس عظمت سے نمال ہو گئے۔ ان کے بعد کون ہے؟ جو ان کی جوتی میں پاؤل ڈال سکے۔ اب تو بزرگ وہ ہیں جو ان کی صیح راہ کی بیروی کریں اور بدنصیب ہیں وہ جو ان کی راہ سے ادھر اُدھر ہو جائیں۔ ایسے لوگ پریشان ہو کرمارے مارے پھریں گے۔ آخر نہ جانیں کس ریکتان میں بے دانہ و پانی مریں۔ ہے کوئی ایس خصلت خیرجو صحابہ کے ہاتھوں سے چھوٹ گئ ہو؟ ہے کوئی ایبا نیک طریقہ جس سے وہ انجان رہے ہوں۔ واللہ نہر حیات کے پیچوں چے سے نقرا ہوا صاف ستھرا پانی انہوں نے ہی پیا۔ اسلام کے خیمے کی مخیں انہی کے مبارک ہاتھوں گاڑی گئیں۔ بعد والوں کے لیے انہوں نے مجال سخن نہیں چھوڑی۔ نمایت عدل وانصاف کے ساتھ ان بزرگوں نے ؤنیا کے دِل قرآن وایمان سے اور وُنیا کے ملک تیخ و سنان سے فتح کیے اور جو پاک نور ہمتم نبوت سے انہوں نے لیا تھا۔ اس سے تابعین کے دلوں کو منور کر گئے۔ بیج کمنا ان کی اس سند سے بمترضيح اور بلند درجه كى سند موسكتى ہے؟ كه انهول نے اپنے نبى من الله سے ليا اور حضور ماليكيا نے حضرت جراكيل مالا سے ليا اور انہوں نے رب العالمين وحدہ لاشريك له سے ليا۔ ان كے اس سے فرمان كے صدقے جائيں كه فرماتے تھے كه يہ عمد ہم سے رسول الله مان اور بھی عد ہم نے تم سے لیا۔ یہ فرمان جمیں پیغبر مان جا سے پینچا اور ہم نے بجنسہ تہیں پنچایا۔ یہ ہے ہمارے رب کی وصیت اور اس کا فریضہ ہم پر اور یمی تم پر ہے۔ اللہ ان تابعین پر بھی رحم و کرم فرمائے جو ان کے مضبوط راستے پر لوہے کی لاٹ بن کرجم گئے اور صراطِ متنقم پر ان کے نشاناتِ قدم پر قدم رکھتے ہوئے چلتے رہے۔ اے رب! تو اپنی بے شار رحمتیں ان تبع تابعین پر بھی نازل فرما' جو اس پاک مسلک پر تابعین کے تابع رہے اور پاک بات اور کی راہ پر چے۔ یہ سی ہے ہے کہ بد نسبت تابعین کے ان تبع تابعین کی تعداد کم رہی اور یہ تو خدائے رب العالمین فرما ہی چکا تھا کہ پہلوں میں بہت ہیں اور پچھلوں میں تھوڑے ہیں۔

پھرچو تھا زماند آتا ہے کہ وہ بھی باعتبار ایک صیح حدیث کے خیریت کے زمانوں میں ہے۔ اس زمانے کے ائمہ بھی انمی کے نور کے پر تو سے منور ہوئے۔ ان کے دلول میں اور ان کی آئکھول میں اللہ کا دین اس سے بہت ہی بلند تھا کہ وہ رائے کو یا عقل کو یا تقلید کو یا قیاس کو اس پر مقدم کریں۔ میں وجہ ہے کہ ان کی مقولیت کا شہرہ چمار دانگ عالم میں مجیل گیا۔ اور رب العالمین نے ان کا ذکر جیل ان کے بعد بھی جاری رکھا ہے۔ پھران کے تابعداروں کی ایک جماعت تو ان کی اتباع میں امنی کے مطابق رہی۔ اللہ نے انجیس توفق دی اور انہوں نے اپنا طریقہ وہی رکھاجس پر ان بزرگوں کو پایا تھا۔ کسی کی طرفداری کا تعصب ان پر نام کونه تھا۔ وہ اپنے بزرگول کی طرح جمت و دلیل کاساتھ دیا کرتے تھے۔ حق کامنه جدهر کو پاتے اپنامند بھی اس طرف کر لیتے حق کا دامن تھامے رہتے اور اس کے گردا گرد گھومتے پھرتے رہتے۔ دلیل حق ظاہر ہوتے ہی تنما اور باجماعت اس کی طرف لیکتے اور دونوں ہاتھوں سے اسے تھام لیتے۔ حدیثِ رسول سنتے ہی پروانہ وار جھوم جھوم کر آتے اور جھرمٹ لگاکر بیٹھ جاتے۔ جانتے تھے مانتے تھے عقیدہ رکھتے تھے اور عمل بھی کہ قرآن و حدیث کے مقابلے پر کسی انسان کا قول نہیں لایا جا سکتا۔ اس کامعارضہ اور مقابلہ رائے قیاس سے کرنا اس کی توہین و حقارت کرنا ہے۔ آہ! اب زمانہ کروث لیتا ہے اور وہ لوگ آتے ہیں جنہوں نے پھوٹ اور تفریق ڈال دی۔ جدا جدا گروہ بندیاں کردیں اور اپنے اپنے جداگاند اصول و فروع پر خوشی خوشی جم گئے۔ دین اللی کے کلرے کلرے کر لیے۔ ان میں سب سے بڑا دیندار وہ سمجما جانے لگا جو سب سے زیادہ اپنے ندہب پر متعقب ہو۔ ہم کمہ سکتے ہیں کہ تعصب ہی کو انہوں نے اپی اصلی یو نجی بنا لی۔ ساتھ ہی ایک جماعت اس زمانے میں وہ بھی نکلی جس نے صرف تقلید کرنے پر ہی قناعت کرلی اور آواز اٹھائی کہ ہم نے اپنے بررگوں کو اس مذہب یر پایا الندا ہم تو انہی کی روش پر قربان ہول گے۔ یہ دونوں فرقے دین حق سے کوسوں دور جا پڑے اور رب کی کتاب کے فرمان کے مطابق اپنی خواہوں میں مثل اہل کتاب کے ناکام رہ گئے۔

نافيار كرافت وبالمن مودكو تك للط حبا خرا عل الدج والله التي تقليد كافت اليا عميلا كر الأكون كى آ كمول ير تعصب ك غرون والي كراجين أندها كرويا ان كو ولول برقابلها كراجين مبعض كرويا بجين من آئجين كول كرلوكول كو تقليد ير عالهوا والكطاعة بوصادي كلك اى فقتاسي يرور في بالى حاسل تعليد في آن كو بالنامال خدائي كتاب كو بالكل متروك كرا ويا- آها قَعْم ب ين كلياد كبليا ؟ أوْلَهَ زِيل اللهم ين كل يحري كريول عالي كل قضا بوني يقى القليدي الله مصيب في ونياكو ميركيا بدواكي عرض ابن طرخ بصيارك لوك وين ابيلهم ابن كو الجحف يلك علم ادي ابن كي كف بك آيج بوطالب حق حق كوقرآن صديد عديدا المالق من الديد منون مجون من المناه يعد الله المناق المناه المناه المناه المن المناه المن كى تبايطا أبريت كى بين قلد محقق جعرات كى راه ين طرح طرح كى رواريدا تكاين كي بعولون برول كو ال ك خلاف ه أكسان على الله المالت والعرض المدين المرح طرح مك فق عد وي الدين والوب من ويل كا كا المراح المرح على الم يكى كريد الوك مد عفادى بين مالي قومادادين بدل فيتا جائبة بين مات ديد به كريد موانبان إينا بهل جاب اور إي عزب ر عافی چاہے اور ایٹ دین کو باق ر معقام اسے اسم جا اسے کا تعلید کے اللہ ستونوں کی طرف القات بھی ند کرے اور ال ک باتھوں بیں جو فقد کے دفتر ہیں الت پر بھا تول کی بھا مشری کی نظرت فالے جمال مدیث رسول باتھا نظری جائے ان کی مجلس الذي كرالفاك مطفول كوچلول كرم فهال بندكر بكاس كى طرف كيك جائے ياد و كھو دنيا چند روزه بعد عفريب قيامت تائم موسد والى بين اول ك ويد على رابعة فين اور برايك كو النيزيالساد كرسائة إلي قد ول يري ميدان يس كمرا مونا تميز ہو جائے گی اور آج جو خدا کی کتاب اور اس کے رسول مائلا کی ہوئے میں انہیں ہے جل جائے گا الله يسي كي اس تعاملت شك موا دوم كي تعاملت فقياء كي تني - تحيث كل القال يعامل

الرائد المسلم المائل المرائد المسلم المائل المرائد المسلم المائل المرائد المر

قِعَمْ بِينَ عَلَمَا وَالْمَا وَالْوَازِلُ قَلْمِ فِي كِيا تَمْرِ كُرُولِا كَاللَّهِ فِي تَصَالِهِ بَي تَقْلِد كي اس مصيب نه وَنِيا كو كَمِير ليا به ويا أن هراض اس طرخ بجيلاك لوك وان البلام اي كو تجيف لك علم وين اي كو كيف لك الله آج جو طالب حق حق كو قرآن مدین سے لینا جارے دوران کے زند یک مجنوب سمجنا جانے لگا اور جو اس آفت تقلید سے بچنا جاہے اس برجو طرف سے طعنون

ر کی بلوچھاڑ پر سننے گئی نے مقللہ محقق حضرات کی راہ میں طرح کے روڑے اٹھانے لگے۔ چھوٹوں بروں کو ان کے خلاف

، آسانے کی ای برکٹی جمالت اور ضد ہے ان ہو المرح طرح کے فتونے جڑ وئے اور اپنے والوں میں بیٹے کرؤیگ بالکنے

کے کہ پالوگ بوے فغادی جن اللہ تو ہمارا وین بدل دینا جائے ہیں۔ مات مدے کہ جو اٹسان اپنا بھلا جاہے اور اپنی عزت ر بحافی جاہے اور اپنے دیں کو باقی ر کھنا جا ہے۔ اسے جا سے کا تقلید کے ان ستوٹوں کی طرف النفات بھی نہ کرے اور ان کے ما تھوں ہیں جو فقد کے وفترین ان کی بھونے کے لیے میں رشاہ عدی کی نظرت والے ۔ جمال مدیث رسول ماتھ نظر رہ جاتے ان کی مجلس قاق کران کے حلقوں کو چھوڑ کر مہلیاں بند کر کے اس کی طرف لیک جائے۔ یاد رکھوؤنیا چند روزہ ہے۔ عنقریب قیامت قائم ہونے والی ہے تو اول کے بھید غلام ہو تنے ہیں اور ہر ایک کو اپنے بالنہار کے سامنے اپنے قدموں پرچ میدان میں کھڑا ہونا البطي التي قات رو من مان الله كاكساس في الشيخ أسكه الله الله التي راكها بيد؟ اس وقت حق وياطل والول عش يوري تمیز ہو جائے گی اور آج جو خدا کی کتاب اور اس کے رسول ماٹھتیا کی بیٹنہ ہے مند موڑے ہوئے ہیں' انہیں پیتہ چل جائے گا

ming for some is nearly size in fight in the second

ا رچونگ اللہ کی المرف اس کے بعدوں کو بلانا اور اس کے رسول ملتی کے فرمان کو پنچانا ، یہ خدائی الکر کا کام ہے جو فلاح و نجات اپنے والے میں اور کی شیوہ ان علاء کا ہے جو حضور مانگارا کے سیخے متبع میں۔ جیسے کہ فرمان خداوندی ہے کہ اے نجی! اعلان کردے کہ یہ ہے میری داہ میں بوری بینائی اور دانائی کے ساتھ اللہ کی طرف و کوت وے رہا ہول میں بھی اور میرے

تاجد ار بھی۔ اللہ تعالی اک ہے اور میں مشرکوں میں نہیں ہوں۔ پس آپ کی باتوں کی تبلیغ کرنے کی دو صور تیں تھیں۔ آپ کے عین الفاظ کی اور آپ کی لائی مولی شریعت کی بھنس تبلغ اور ان کے معانی اور مطلب کو پیٹیانا۔ اس اعتبارے آپ کی اُم ت مرجم کے علاء کرام کی آگ دو فتمیں تھی۔ محد ثبن حدیثوں کے حفظ کرنے دالے 'جواس فن کے کال ماہر تے اور تمام ابحت کی سی مغنی میں سی التے اور اسلام علی یاک دیں کے مال اور امین تھے۔ دیں کے تمام اصول و فروع کو المورية صرعة فيوى إنهول في المراح سينول عن عكم وى اور الصلول اور أيان باسم اوا كرويا اور امات رسول ایک لفظ اور حرب اور ساتیج کو پوری پوری ادا کر دی۔ جو سنا اسے دو سروں کو سنایہ جو معلوم کیا اسے دو سروں کو ای طرح بتایا۔
ایک لفظ اور حرب اور حربہ ہونے دیا۔ پھر ان کے دارت وہ بزرگ علاء ہوئے جنہوں نے اس صاف کپڑے کو میلا نہ ہونے دیا۔ اس کھرے سونے کو ملاوٹ سے اور اجادیث رسول ساتیج کو رائے سے قیاس سے متاز اور بالکل دور رکھ کر اس پاک چھتے کے نقرے ہوئے بیٹھے اور خوشگوار پائی سے دنیائے اسلام کو سراب کیا۔ حد شین کی بی پاکباز بخاکش مجابہ جاعت ہے جن کی تعریف میں حضرت امام احمد بن حنبل دولتے اپنی کتاب ((الرد علی الزنادقة والحد ہدیة)) کے فطبے میں فرمائے ہیں۔ اللہ کا شکر ہے جو رسولوں کی عدم موجودگ کے ذمانے میں بھی اپنے اللہ علم مخلص بندے دنیا میں موجود رکھتا ہے جو گمراہوں کو ہدایت کی رہبری کریں۔ جالوں کی ایڈ اوری سے مرد دلوں کو گرما دیں۔ بی ہیں جن کے ہاتھوں نہ جالے کتنے ایک البیس کے ماجھوں مرے ہوئے زندہ ہو جاتے ہیں اور کتنے ایک گراہی کے میدائوں میں بھلتے ہوئے راہ راست پر آجائے ہیں۔ خوام الناس کی طرف سے ان کے احمان پر کیا ہیں؟ اور عوام الناس کی طرف سے ان کے احمان کی رست بر آجائے ہیں۔ خوام ہوئی کی دست برد سے اور نادائوں کی جمالت بھری تاویلوں سے احکام شرع کو ہالکل متاز رکھتے ہیں۔ گو یہ لوگ بڑار چاہیں کہ کیوں سے بولوں کی جمالت بھری تاویلوں سے احکام شرع کو ہالکل متاز رکھتے ہیں۔ گو یہ لوگ بڑار چاہیں کہ بوتوں کے بھتے اسلام کے گھر میں گئس جائیں اور فتوں کے میں مسلمان آجائیں۔ ان کے دام فریب میں جائیں۔ اللہ تعالی گراہ جائیں۔ ان کے ذالے ہوئے شبہ میں لوگ آجائیں۔ لین اس خدائی لشکر کے آگ ان کی ایک نہیں چاتی۔ اللہ تعالی گراہ جائیں۔ ان کے ذالے ہوئے شبہ میں لوگ آجائیں۔ لین اس خدائی لشکر کے آگ ان کی ایک نہیں جائی۔ اللہ تعالی گراہ کی دالوں کے بھی دیا تو میں محفوظ رکھے۔ آئیں!

الولسی الاهس کی تقسیر:

مسلمان عال سے جنب ادکام کے نکانے کا خاص ملکہ تھا۔ جنہوں نے حال و حرام کیلئے واقع الاهس کی تقسیر:

قواعد و ضوابط بنائے تھے۔ جو زمین پر اس طرح چکھے تھے جیسے آسان پر ستارے۔ انہی کی وجہ سے اندھروں میں جھکتے ہوئے لوگ راہ پالیتے ہیں۔ عوام جس فقرر کھانے پینے کے محتاج ہیں اس سے بہت زیادہ ان بزرگوں کے وہ محتاج ہیں۔ یہ ہیں دین کی سمجھ والے جبتہ۔ یہ قویہ کہ مال باپ کی اطاعت اولاد پر جو ہے اس سے زیادہ اطاعت ان کی سب پر ہے۔ اس پر ایک تو یہ آب کہ مال باپ کی اطاعت اولاد پر جو ہے اس سے زیادہ اطاعت ان کی سب پر ہے۔ اس پر ایک تو یہ آب شاہد ہے کہ "اے ایمان والو! تم اللہ تعالی کی اطاعت کرو اور اس کے رسول سے کہا کی اطاعت کرو اور تم میں سے جو سامت کرو اور تم میں سے جو سامت کرو اور تم میں سے جو سامت کرو اور تم میں ہی جو تا ہیں۔ ایک روایت میں محرف میں ہی ایک روایت میں مردی ہے۔ کہ صاحب امرے مراد علماء کرام ہیں۔ حضرت امام احمد مرباح نمان کی اور مقاتی ہوں کی ایک روایت میں مردی ہے۔ حضرت زید بن اسلم اور سدی اور مقاتی سے مردی ہے کہ مراد امروالوں رباح نمان کی اور مقاتی سے مودی ہے کہ مراد امروالوں کی برائی ہے۔ بھی ایک روایت میں کی مردی ہے۔ حضرت زید بن اسلم اور سدی اور مقاتی سے مودی ہے کہ مراد امروالوں کی برائی ہے۔ بھی ایک روایت میں کی مردی ہے۔ حضرت زید بن اسلم اور سدی اور مقاتی سے مودی ہے کہ مراد امروالوں کی بیت ہے۔ کہ حکومت والوں کی سے سے سامت ہو کی ہے بات یہ ہے کہ حکومت والوں کی تو بادی میں بی ہی مردی ہے بات یہ ہے کہ حکومت والوں کی تو بادی میں بی ہے بی جس می مودی ہے کہ حکومت والوں کی سے بات میہ کہ حکومت والوں کی سے باطاعت مونی میے بات یہ کہ حکومت والوں اللہ سے باداعت صوف معروف اور بھلے میں اور عظم کی موافقت میں بی ہے بیں جس طرح علماء کی اطاعت کی اطاعت کے ماتحت کے ماتحت کے ماتحت کی ایک جو اطاعت صوف معروف اور بھلے میں اور عظم کی موافقت میں بی ہے بیں جس طرح علماء کی اطاعت کے ماتحت کے ماتحت کے سامت موری ہے کہ حکومت والوں اللہ سے اللہ سے بات یہ کہ حکومت والوں اللہ سے اللہ سے بات یہ کہ کومت والوں اللہ سے اللہ سے بات یہ کہ کومت والوں کی سے بات یہ کہ کومت والوں اللہ سے اللہ سے بات یہ کہ کومت والوں کی سے بات بول میں اس میں اس میں اور مقل ہے۔ اللہ کا تھم کی ایک کومت اللہ کی موافقت کی سے بات ہے کہ کومت والی اللہ سے اللہ موافقت

کی فرمانبرداری کے ماتحت ہے۔ اس طرح حکومت والوں کی فرمانبرداری علماء کی فرمانبرداری کے ماتحت ہے۔ چونکہ علماء اور امرا سے ہی اسلام کا قیام ہو سکتا ہے اور دیگر لوگ عموماً ان ہی کے پیچے ہیں۔ اس لیے وُنیا کی اصلاح ان دونوں جماعتوں کی اصلاح میں ہے اور وُنیا کا فیاد ان دونوں جماعتوں کے بگرنے میں ہے۔ حضرت عبداللہ بن مبارک رائید وغیرہ سلف کا فرمان ہے کہ دو گروہ ہیں ان کے ٹھیک ہونے پر سب لوگ ٹھیک ہو جاتے ہیں اور ان کا بگرنا سب کا بگرنا ہے۔ پوچھا گیاوہ دو گروہ کن لوگوں کے ہیں؟ فرمایا صاحب حکومت اور صاحب علم۔ چنانچہ آپ نے اپنے شعروں میں فرمایا ہے کہ گناہ دِل کی موت کا باعث ہیں۔ اور گناہوں کا چھوڑنا دلوں کی زندگی ہے۔ اپنے نفس کی خواہش کا خلاف کرنا ہی تیرے حق میں اچھا ہے۔ بیاد رکھو گناہوں کا چھوڑنا دلوں کی زندگی ہے۔ اپنے نفس کی خواہش کا خلاف کرنا ہی تیرے حق میں اچھا ہے۔ سنو! دین کے بگاڑنے والے سلاطین ہیں اور برے علماء اور برے درویش ہیں۔

چونکہ اللہ سجانہ وتعالی کے احکام کی تبلیغ کی اصل اس پر ہے کہ جو پہنچانا چاہتا ہے اس کا علم ہو اور پھر مفتی کے جو ہر سپائی کال ہو۔ روایت اور فتوکی دونوں کے لیے علم و صداقت کا وصف ہونا ضروری ہے کہ جو پہنچائے اس کا صحیح علم حاصل ہو اور ساتھ ہی سپائی بھی ہو۔ ساتھ ہی اوجھ طریقے کا پابٹر خوش اظلاق نیک سیرت اپ اقوال و افعال میں درسی اور عدل و انصاف والا ہو اور داخل خارج چھپے کھلے ہر حال میں ول رُبان ظاہر باطن کیساں رکھنے والا ہو۔ خیال فرائے کہ جب شاہی پیغام پہنچانے والا صحف بدی قدر و منزلت والا اور لا تی عزت و اکرام ہوتا ہے تو آلمان و زمین اور کل کا بکت کے مالک اللہ تعالی کے پیغام پہنچانے والا کتنا کچھ بلند مرتبہ ہو گا؟ پس ایسے علماء کو بھی لاکت ہے کہ اپ منصب کی کا بکت کے وضاحت کے ساتھ بیان کرنے سے بھی نہ رکیس اور دنیوی مصالح کو سامنے رکھ کر قدروتو قبر کریں اور اپنے اس ان کی حفاظت و نصرت یا دنیوی فتوں کے خوف سے گھرا کر حق بلت کو وضاحت کے ساتھ بیان کرنے سے بھی نہ رکیس اللہ ان ان کی حفاظت و نصرت فرمائے گا۔ خیال تو فرمائے یہ منصب وہ منصب ہے جو رتب العزت نے اپنے کیے بھی پند فرمائے ہے۔ ارشاد ہے کہ لوگ بچھ خود اللہ تحبیس کلالہ کے بارے میں فتوئی دیتا ہے۔ ارشاد ہے کہ لوگ بچھ خوال رکھنا چاہیے کہ ول قیامت کے ون اس سے باز پرس ہونی ہے خوال رکھنا چاہیے کہ مل قیامت کے ون اس سے باز پرس ہونی ہے خوال راسے اللہ عزوج کس کے سامنے کھڑا ہونا ہے۔

الهُ أَنَّ لَهُ إِلَيْهِ الْكَلَّ بِعِلْ إِنْ الْمُعْرِينَ الْعَكَ مَنْ الْفِيضَ فِي الْمِسَالِيمِ عَكَ حَتُولَ الْهَالَا فَكَ تحلبہ رئی اللہ میں سے مفتی حفرات ار کان کام اللہ کر الکری خدائی فرج کے فرعان اسماجی محد الله اور فرک قائم موت بوسب في زياده ياك ول سب في وياده وسيع علم والنائب وي الكفيد والله المناف المن واسك سب سے ستے ایمان والے منابات ب موف كر خراخواه كريت سے زيادو فقد عراب اور فعد ارس ستھ ال مال معلى العين وا بھی بتھ جنہوں نے اول میں بہت برا حیاتہ الیا اور ایجنول نے کم اور ایمنیون ب ورمیان بی فقامی ایمنی بالدار این کی تعدادا كيكور وتين لي مجمود ورسي اور يه وان عن المن المحري والتي التوف وليندوا الله بالتالية والما والمارية (ا) عمرين خطيط المريد على المريد المر ر (١٨) مر المرافع على ما المرافع المر على كال وسرواية اور فتي دون ك لي علم وحداث كاو مرافات الدون شابه و وفي كتاب بن سكن عبد بلك أمام اللكر محذ من موى من يعقب بن أمير المؤنين والون عن صرفك معزلت مبرالله من مراق من الم ك فقاوليد يين كتابول من كيد بين اوريد والم البوكر أحد كولى جعولى وزيج ك أوى نيمر لا مكر أيب التراسلام الن الم اليك بين - علوم عن مسلمالون يك بينوا بين - فصوصة على جديث على في محالم من الله عن والليف عن والهياف بين الله فقد و قرقر كرين اور اسينة الل عربت كي و كيه عمال ركيس اور حق ك ويان سے بحل مسركي ها ملا كي مين يون كي يوام ام وكه ك يا وزيرى فتول كالفوند را الله المن في باست أو وضاحت في الله ولك كريد ست كل يد ركيل - الله الكي كم م الله وألى فراس المرابعيدا فدري المرابع من المرابع المراب الله المولان عرواين عرواين المالك وريال المالك المناسبة الله المالك الما (۱۴۳) معاذبن جبل (رمي الله م ال برورون المارين الله المارية الكار ائنی کے ساتھ ال برر گون کے نام میں بوھائے جا سکتے میں باطحوا دیر عبد الرحل من عوف محرال بن معین الولم معماده مول بیں الک الدامین کے بعض بین الک فیصفت مقابک براکان ٠ يين عن فيوسد يون كي كار الن بسب كي فلوسد اكر في كي ماكين و مكن حد كول يعول الدي الياساني والدي الدي وف مى الدرك الرك الله والما الله على الله المعادية الله على المعادية الموالة والمعالية المراج المعالية المعادية الله على المعادية وَيَن وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّه اللَّهِ اللّ صفيد منهد المرحيب المسابعة بن زيد كافرين الإطالب براطين عانيب أقرط بن العب كاني الويكمه للكرو بيل الوطالب المراط الم بن اسود' ابوالسنايل' جارود عبدي' ليل بنت قانف' ابومحذوره' ابو شريح كعي ابوبرزه اسلي اساء بنت ابي مَمَسَمَ في شريك

ہاں امام ابو محمد روائی کا غامدیہ اور ماعز کو ان مفتی حضرات کی گفتی میں گننا میری سمجھ سے باہر ہے۔ ممکن ہے انہیں مفتی بیوں گن لیا ہو کہ ان کا خود صاضر ہو کر دربار رسالت میں اپنے گناہ کا اقرار کرنا بغیر آپ سے دریافت کئے۔ یہ گویا خود ان کابی اپنے لیے فتوی تھا کہ اقرار کرلینا جائز ہے اور وہ فتوی صحیح بھی لکا۔ اگر یمی چیز امام ابو محمد روائی کے سامنے ہے تو یہ تو بہت دُور کا خیال ہے اور یہ بھی ممکن ہے کہ ان بزرگوں کا احکام اسلام میں سے کسی تھم کا فتوی امام صاحب کو ملا ہو۔

صحابہ کرام رکی اللہ کے علم و معلومات کی وسعت:

یپیواؤں کے بھی سردار ہیں۔ مجاہد رولی کے بین علاء اصحابِ مُحد ہی ہیں (سکھیے و رئی کھی )۔ آیت ﴿ وَیَرَی اللَّذِیْنَ اُوْتُو الله علی اللّٰهِ اُسْرِی حضرت قادہ رولی کہتے ہیں علاء اصحابِ مُحد ہی ہیں (سکھیے و رئی کھی )۔ آیت ﴿ وَیَرَی اللّٰذِیْنَ اُوْتُو اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰعِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰ اللّٰهُ ال

ان سے بہت زیادہ عاجز ہے چرایسے موقعے پر تو تو اللہ کے سامنے ہی جھک جو ابراہیم طابئ کاسکھانے والا ہے۔ امام صاحب مالله فرماتے ہیں کہ جس مسلے میں میں عاجز آجا تا تو اپنی دُعامیں میں کہنا کہ اے اللہ! اے ابراہیم علیت کے معلم! عبدالله فرماتے ہیں ساری زمین کے علماء تین ہیں ایک تو شام میں ایک کوفے میں ایک مدینے میں۔ شامی اور کوفی مدنی کے محتاج ہیں اور مدنی ال ے کچھ نہیں پوچھا۔ شعبی راتی فرماتے ہیں تین ہیں جو ایک دوسرے سے پوچھتے رہتے ہیں حضرت عمر بناتھ 'حضرت عبداللد اور حضرت زید بن ثابت ری الله میں ایک دو سرے سے تحقیق کرلیا کرتے تھے اور حضرت علی مضرت ابی بن کعب اور حضرت ابوموی اشعری ری اشی به تیول آپس میں ایک سے اور ایک دوسرے سے اپنی معلومات برهاتے رہتے تھے۔ حضرت شعبی راشی سے شیبانی راشی نے دریافت کیا کہ کیا حضرت ابوموسی بڑائد اس درج کے تھے؟ آپ نے فرمایا وہ تو بہت برے پائے ك عالم تقد مين ن كما آب معاذ بالر كو نهيل كنت؟ آب في فرمايا وه تواس سے بهلے بى رحلت فرما حكال منافر سے حضرت عبداللہ بن مسعود بڑھ کی نسبت سوال ہوا تو آپ نے فرمایا وہ قرآن کے قاری ہیں وہ حدیث کے عالم ہیں میں انہیں کافی ہے۔ حضرت حذیفہ بن و کی نسبت فرمایا تمام صحابیوں سے زیادہ منافقین کو نمی جائے ہیں۔ حضرت ابوذر بن هر کی نسبت فرمایا وہ تو عِلم کے بھرپور برتن ہیں۔ حضرت عمار رہاؤر کی نسبت فرمایا وہ مومن ہیں' بھولنے والے جب تم انہیں یاد دلاتے ہو تو یاد آجاتا ہے۔ ان کے گوشت بوست میں ایمان مل گیا ہے۔ آگ کا ان میں کوئی حصر نہیں۔ حضرت ابوموسیٰ بنا الله کی نسبت سوال ہوا تو فرمایا وہ علمی رنگ میں ریک میں ریک ہوئے ہیں۔ لوگوں نے بوچھا اور سلمان؟ فرمایا اس نے تو انگلا پچھلا علم جمع كرليا ب وه ايك ناپيداكنار دريائ علم ب- وه جم من س الل بيت من س بين- لوگول في كما اب اس اميرالمؤمنين! آپ خود اپنی نبیت فرمایے آپ نے فرمایا اچھا تو معلوم ہو تا ہے تہمارا اصلی سوال میں تھا۔ سنو میں جب سوال کرتا تھا دیا جاتا تھااور جب چيكار متاتھاتو إدهرے ابتدا مو جاتى تھى۔

میں آئے آپ نے انہیں انعام و اکرام کے ساتھ رخصت کیا لیکن ان سے زیادہ شامیوں کو دیا۔ پھر کوفیوں کے اعتراض پر آپ نے فرایا اس فضیلت کو تم نے دیکھ لیا اور اس بات پر غور نہیں کرتے کہ میں نے تہمیں عبداللہ بن مسعود بڑائی کو دے رکھا ہے۔ دو سرے یہ کہ یہ بین بھی دور والے۔ عقبہ بن عمرو نے کہا آخضرت ہوآئی پرجو اُترا ہے اس کا جانے والا حضرت عبداللہ بڑائی سے زیادہ کوئی نہیں۔ یہ بن کر حضرت ابو موکی بڑائی نے کہ اُس تھیک ہے جب بہ نہم نہیں سنتے تھے وہ سنے رہتے تھا اور جب بہ نہم نہیں جاستے تھے وہ چلے جاتے تھے۔ خود حضرت عبداللہ کابیان ہے کہ جو سورۃ اُتری ہے میں جانیا ہوں کہ کس کے بارے میں اُتری ہے اگر میرے علم میں کتاب اللہ کو بھے سے زیادہ جانے والا کوئی ہو تا تو خواہ کتی ہی دور کیوں نہ ہو تا میں ضرور جا میں اُتری ہے۔ اگر میرے علم میں کتاب اللہ کو بھے سے زیادہ جانے والا کوئی ہو تا تو خواہ کتی ہی دور کیوں نہ ہو تا میں ضرور جا کراس سے ملتا۔ زید بن وہب کتے ہیں میں حضرت عمر تاثیر کے پاس بیٹیا ہوا تھا جو حضرت عبداللہ آگئے آپ انئے قریب گئے حضرت عبداللہ کے قول کے برابر کی کے قول کو نہیں گئے تھے 'ان دونوں کا انقاق ہو تو تو ہی ہو چکا اور اختلاف کے وقت حضرت عبداللہ بڑائی کے قول کے برابر کی کے قول کو نہیں گئے تھے 'ان دونوں کا انقاق ہو تو تو ہی ہو کو قول ہے کہ حضرت عبداللہ بڑائی کے میاتھ کی ایک میرے بڑائی اُلی اُلی اُلی اُلی کے میا سے زیادہ و دُوق والی ہے۔ آیت : ﴿ حَتی اِلْدَ خَوْرُ مِنْ اِلْمَ نِیْ مِنْ عَنْ اِلْم کُول ہے کہ مراد اس سے حضرت عبداللہ بن برے برک برٹ سے برگ صورت عبداللہ بن میں نے تو برے برٹ برٹ سے برگ صورت عائشہ بڑائی کہ حضرت عائشہ بڑائی کے میال کرتے دیکھا ہے۔ طل کر لیتی ہیں تو کہا ہاں میں نے تو برے برٹ برٹ سے برگ صورت عائشہ بڑائی کے میاں کرتے دیکھا ہے۔ طل کر لیتی ہیں تو کہا ہاں میں نے تو برے برٹ برٹ سے برگ صورت عائشہ بڑائی کے میاں می عارت عائشہ بڑائی کے اس کو دیکھا ہے۔ طل کر لیتی ہیں وہ کہا ہاں میں نے تو برے برٹ برٹ برٹ مسئلہ اُلی عام حضرت عائشہ بڑائی کے باس ضور بڑائی کے میکھا ہے۔ حضرت عائشہ بڑائی کی سے موال کرتے دیکھا ہے۔ طرت عائشہ بڑائی کیا مور کیا تھے۔ ان کو دیکھا ہے۔ حضرت عائشہ بڑائی کیا سے مور کیا تھے۔ کو دیکھا ہے۔ حضرت عائشہ برٹ میاں کیا تھا کہ کوئی کا مور کیا ہے۔ کوئی کوئی کوئی کوئی کے باس کے بار کے دیکھا ہے۔ کوئی کوئی ک

ابن سرین رئیر فراتے ہیں کہ صحابہ جانے تھے کہ ان میں سب سے ذیادہ احکام ج کے عالم جفزت عثان بن عفان رہائی تھے۔ ان سے کم حفرت عبداللہ بن عمر بی اللہ اس حواب کے جانے ہیں اصحاب رسول ساٹیل جب آپس میں کوئی علمی غدا کرہ کرتے اور وہاں حضرت معافی بڑائی ہوتے تو سب کی نظریں ہیب کے ساتھ ان کے چرے پر پڑتیں۔ حضرت علی بڑائی فرماتے ہیں مدینے آن کر میں ہیں حضرت ابوذر رہائی میں علم بھر دیا گیا ہے پھر ممر لگا دی گئی ہے کہ نگل نہ جائے۔ مسروق رہائی فرماتے ہیں مدینے آن کر میں کے حضرت ذید بن عابت بڑائی کو مضوط عالموں میں پایا۔ ابو تمیمہ کتے ہیں ہم شام پنچ تو ایک مخص کے پاس لوگوں کا ہجوم دیکھا پو چھا یہ کون بزرگ ہیں؟ لوگوں نے کہ اب ان سے بڑھ کر کوئی سجھدار صحابی باتی نہیں رہا۔ یہ حضرت عمرو بکالی رہائی ہیں۔ حضرت زید بن عابت بڑائی کی قبر کے پاس کورٹ ہو تا تو فرماتے ابن عبر بھی اس طرح جاتا رہتا ہے۔ میمون بن مران کے پاس جب ابن عباس اور ابن عمر بڑی کے کا ذکر ہو تا تو فرماتے ابن عمری نگاہ کو آور کوئی نہیں گزرا۔ بین سرین دُعا کرتے تھے کہ خدایا جب تک تو ابن عمر بی تھا کو باتی رہوں۔ بین سے کا کر دو تا تو فرماتے ابن عربی نگاہ کے تو اور کوئی نہیں گزرا۔ بین عباس بڑی ان کی افتدا کرتا رہوں۔ بین سے بین درات میں ان کی افتدا کرتا رہوں۔ کی تغییر میں نہیں ان کی افتدا کرتا رہوں۔ کی تغییر بھی۔ آپ کے انقال پر امام محمد بن خوالا ابن عمری نظروالا ابن عباس بڑی جسیا اور کوئی دیکھا ہی نہیں۔ اس عرب بین عبر ابن براعالم الی عمرہ رائے والا الی گری نظروالا ابن عباس بڑی جیسا اور کوئی دیکھا ہی نہیں۔ اس حضرت عطاء بن جمرت علی دین عبر اللہ بن عربی تھا جیدائلہ بن عربی تھی دیں۔ حضرت عطاء بن حضرت عطاء بن

ابی رباح کا قول ہے کہ حضرت ابنِ عباس می اللہ علی سے زیادہ بزرگ اور زیادہ سمجھدار اور بری مجلس میں نے تو کوئی نمیں دیکھی اصحاب فقہ اصحاب قرآن اصحاب شعرسب ان کے پاس آتے اور کشادہ دلی سے وسعت کے ساتھ ان کے پاس سے واپس لوٹے۔ خود حضرت ابنِ عباس بھھا کا بیان ہے کہ برے برے صحابہ کرام بھی ہے جب حضرت عمر بن خطاب بناتھ کی علمی مسلے کو دریافت فرماتے تو مجھ سے بھی ضرور دریافت فرمالیا کرتے۔ حضرت ابنِ مسعود بناتھ فرماتے ہیں اگر حضرت عبداللد بن عباس و المرى عمرول كو باليت تو كوئى بھى ان كى خالفت نه كرتا- مكول كت بي حضرت عبدالله بن عباس المال الله الله الله علم آپ كوكيے حاصل موا؟ آپ نے فرمايا بكثرت سوال كرنے والى زبان اور سجھنے والے ول كى وجه سے - مجابد رالی فرماتے میں حضرت ابن عباس می الله کو بوجه کثرت علم "سمندر" کما جاتا تفاد حضرت طاؤس رالی کابیان ہے کہ تقریباً پیاس صحابوں کو میں نے دیکھا کہ جب وہ ابن عباس انتظاف کرتے تو آپ انہیں مناظرے میں قائل کر بی دیتے۔ طاؤس راتی سے پوچھاگیا کہ آپ نے تو بہت صحابہ کو پایا پھر ابنِ عباس بی کا بلہ تھام لینے پر قناعت کیوں کی؟ آپ نے جواب دیا اس لیے کہ میں نے سر صحابہ کو دیکھا کہ جب وہ کسی مسئلے میں اختلاف یا شک کرتے تو آخر ابنِ عباس جھنظ ہی سے فیصلہ کراتے۔ ابنِ تجیج فرماتے ہیں کہ ابنِ عباس رہاﷺ کے ساتھی کماکرتے تھے کہ حضرت ابنِ عباس رہاﷺ حضرت عمرے حضرت علی سے حضرت عبداللہ وی اللہ علی زیادہ عالم تھے تو لوگ انہیں گھر لیتے یہ کتے جلدی نہ کرو سنو ان سب بررگوں میں سے ہرایک کو ایک علم حاصل تھا جو دو سرے کو نہ تھا۔ لیکن ابنِ عباس کھنٹا ان تمام علوم کے جامع تھے۔ اعمش راتیر فرماتے ہیں جب تو ابن عباس جہ کو دیکھے تو بے ساختہ تیری ذبان سے نکل جائے کہ یہ سب سے زیادہ فصیح و بلیغ ہیں اور جب ان کی علمی گفتگو سے تو لا محالہ کمہ أشھ گا کہ يہ تمام لوگوں سے برے عالم بيں۔ مجامد رايتي فرماتے بيں جب ابن عباس ہو وہ حضرت عمر کے اقوال لے لے۔ مجاہد رائیر فرماتے ہیں جب لوگوں میں اختلاف پاؤ تو حضرت عمر نے کیا کہا ہے اسے دیکھو اور پھراسی کو لے لو- ابن المسیب راتی فرماتے ہیں حضور طراح العد حضرت عمر بن خطاب رہاتھ سے برا عالم میں تو کسی کو نسیں جانتا۔ حضرت عبداللہ فرماتے ہیں لوگ اگر کسی وادی اور شاخ میں چلین اور حضرت عمر کسی اور وادی اور گھاٹی میں چلیں تو میں تو حضرت عمر ری والی وادی اور گھائی میں چلوں گا۔ بعض تابعین سے مروی ہے کہ فقہاء حضرت عمر بڑائید کے سامنے بیچے معلوم ہوتے تھے جن سب پر آپ علم و فقہ میں چھا جاتے تھے۔ امام مُحدٌ بن جریر رایتی فرماتے ہیں کہ ابنِ مسعود کے سواکوئی ایبانہ تھاجس کے ساتھیوں نے اس کے فتوے اور فقتی مسائل کے مذہب کو تحریر کیا ہویہ اپنے مذہب و قول کو حضرت عمر تنات کی مخالفت کے وقت چھوڑ دیا کرتے تھے اور عموماً ان کے کسی قول کا خلاف نہیں کرتے تھے بلکہ اپنے قول سے رجوع كركے آپ كے قول ير فتوى ديتے تھے۔ حضرت عبداللہ قنوت نہيں يرجتے تھے اور فرماتے تھے كہ اگر عمر منافر قنوت رزهتے تو عبداللہ بھی پڑھتا۔

حضرت عثان بن عفان بڑا تھ بھی مفتیوں میں تھے۔ ہاں بقول امام ابنی جریر ان کے اصحاب ایسے مشہور و معروف فصل نوٹ نے نے دور معروف نے دور انہیں پنچانے والے بہ نبیت حضرت عثان معروف نوٹ کے بہت زیادہ تھے۔ دھزت علی بن ابی طالب بڑا تھ بینک آپ کے احکام اور فاوی بہت ہی تھیل گئے لیکن اللہ تعالی شیعوں کو غارت کرے کہ انہوں نے آپ پر جھوٹ باندھ باندھ کر آپ کے اکثر علم کو بگاڑ دیا۔ میں وجہ ہے کہ محدثین کرام شیعوں کو غارت کرے کہ انہوں نے آپ پر جھوٹ باندھ باندھ کر آپ کے اکثر علم کو بگاڑ دیا۔ میں وجہ ہے کہ محدثین کرام

آپ کی حدیثیں اور فتوے وہی لیتے ہیں جو آپ کے اہل بیت سے اور عبداللد بن مسعود کے شاگر دول سے مروی ہول۔ جیسے عبیدہ سلمانی اور شریح اور ابو واکل وغیرہ اس لیے خود آپ کو عِلم کے نہ لینے والوں کی شکایت ہی رہی فرماتے تھے کہ یمال عِلم ہے لیکن کاش کہ اس کے حاصل کرنے والے ہوتے۔

دین اور فقہ اور علم اس اُمت میں پھیلانے والے شاگردان این مسعود اور شاگردان زید بن ثابت اور شاگردان فصل نو عبدالله بن عباس ہیں۔ جُن اُلله اس عام طور پر سب کا علم ان چاروں بزرگوں کے ساتھیوں سے ہے اٹل مدینہ کا علم زید بن ثابت اور عبدالله بن عمر رہی اُلله کے ساتھیوں سے ہے اٹل مکہ کا علم عبدالله بن عباس بی کہ کما میں عبوں سے ہے اٹل مکہ کا علم عبدالله بن مسعود بن اُلله کے ساتھیوں سے ہے۔ ابن جریر درالله فرماتے ہیں کہ کما گیا ہے کہ ابن عمر جی اُلله فرماتے ہیں کہ کما اور جو ان سے سیما تھا اور مدینے شریف میں جو صحابہ آپ کے بعد زندہ رہے تنے وہ حضرت زید بن ثابت رائلہ کے ندہب پر اور جو ان سے سیکھا تھا اس پر فتو کی دیتے تنے ، جس بارے میں انہیں رسول الله مائلہ کی کوئی حدیث یاد نہ ہوتی۔ حضرت عمر فاروق بن اُلله کی دیا ہے وہ دنید بن ثابت کے پاس جائے فاروق بن اُلله دریافت کرنا چاہے وہ زید بن ثابت کے پاس جائے اور جو فقہ پوچھنا چاہے وہ معاذ بن جبل کے پاس جائے اور جو فقہ پوچھنا چاہے وہ معاذ بن جبل کے پاس جائے اور جو فقہ پوچھنا چاہے وہ معاذ بن جبل کے پاس جائے اور جو مال کا ارادہ رکھتا ہو میرے پاس آئے۔

خراسانی تھے۔ ہاں صرف مدینہ شریف تھا کہ اسے خصوصیت حاصل تھی۔ یہاں کے فقیہ سعید بن مسیب جیسے قریثی تھے جن کی بات کوئی نہیں ٹالنا تھا۔ ایک مرتبہ حضرت سعید بن مسیب حضرت عبداللہ بن عمر بی آھا کے پاس سے سلام کرتے ہوئے نکل گئے تو آپ نے اپنے ساتھیوں کی طرف توجہ فرما کر کہا کہ اگر اسے رسول اللہ ساتھیا! وکچھ لیتے تو بہت مسرور ہوتے 'یہ فرماتے ہوئے خوب ہاتھ اٹھا کر آسان کی طرف اشارہ کیا۔ آپ حضرت ابو ہریرہ بڑا تھ کے داماد تھے۔ حضرت ابو ہریرہ بڑا تھ جب انہیں دیکھتے تو فرماتے اللہ تعالیٰ جھے اور تمہیں جقت کے بازاروں میں جمع کرے۔ ہی وجہ ہے کہ ابن المسیب نے ابو ہریرہ سے بہت سی روایات کی ہیں۔ مرینے شریف کے تابعی مفتیوں کے نام یہ ہیں ابن المسیب عروة بن ذبیر ' قاسم بن مُحمد' خارجہ بن زید ' ابو بررگ بوے پائے ابو بررگ بوے پائے فقیہ سے نظم میں ان کے نام یہ ہیں۔ کے فقیہ سے نظم میں ان کے نام یہ ہیں۔

إِذَا قِيْلَ مَن فِي الْعِلْمِ سَبْعَةُ أَبْحُرِ وَايَتُهُم لَيَسَتْ عَنِ العِلْمِ خَارِجَة فقل هم عبيدالله عروة قاسم سعيد ابوبكر سليمان خارجه

ان کے علاوہ یہ حضرات بھی مفتی تھے۔ ابان بن عثان 'سالم 'نافع' ابوسلمہ بن عبدالرحلٰ بن عوف' علی بن حسین۔ ان کے بعد یہ بزرگ تھے ابوبکربن مُحمۃ بن عمر بن عثمان اور کے بعد یہ بزرگ تھے ابوبکربن مُحمۃ بن عمر بن عثمان اور ان کے دونوں لڑکے مُحمۃ اور عبداللہ اور حسین بن مُحمۃ بن ابی بکراور ان کے لڑکے مُحمۃ اور عبداللہ اور حسین بن مُحمۃ بن منفیہ اور جعفر بن مُحمۃ بن علی اور عبدالرحلٰ بن قاسم بن مُحمۃ بن ابی بکراور مُحمۃ بن شماب الزہری۔ امام مُحمۃ بن نوح نے آپ کے فاوے تین ضخیم کمابوں میں فقہی تر تیب کے ابواب پر شائع کیے ہیں۔ ان کے سوابھی اور بہت سے لوگ مفتی تھے۔

کہ شریف میں مفتی ہے حضرات تھے۔ عطاء بن ابی رباح۔ طاؤس بن کیمان۔ مجاہد بن جبیر۔ عبید بن عمیر۔ عمو فصل بن دینار۔ عبداللہ بن ابی ملیکہ۔ عبدالرحمٰن بن سابط اور اعکرمہ بڑھیئے ۔ پھران کے بعد ابو زبیر کی عبداللہ بن خالد بن اسید عبداللہ بن طاؤس۔ پھران کے بعد عبدالملک بن عبدالعزیز بن جریح۔ سفیان بن عبینہ۔ ان کے اکثر فتوے مناسک ج کے بارے میں ہیں۔ طلاق کے فتوں میں ہے لوگ توقف کر جاتے تھے۔ پھران کے بعد مسلم بن خالد زخی۔ سعید بن سالم قداح۔ ان کے بعد امام مُحمد بن ادریس شافعی پھر عبداللہ بن زبیر حمیدی اور ابراہیم بن مُحمد شافعی ابنِ عم مُحمد اور موئ بن جارود۔ وغیرہ۔

بھرے کے مفتی عمرو بن سلمہ جری۔ ابو مریم حفق کعب بن سور۔ حسن بھری جنہوں نے پانچ سو صحابہ کو پایا تھا۔

مرک نے بین علاء نے ان کے فتوے سات ضخیم کتابوں میں جمع کیے ہیں۔ امام محمد بن حزم کتے ہیں اور ابوالشعثاء جابر بن زیر اور محرف بن غید اور محمد بن عبداللہ عبداللہ بن اور محرف بن عبداللہ فی اور ابواردہ بن ابوموی ۔ پھران کے بعد ابوب شختیانی سلمان تیمی عبداللہ بن اوف۔ یونس عبداللہ فی اور زرارہ بن ابی اور ابوبردہ بن ابوموی ۔ پھران کے بعد ابوب شختیانی سلمان تیمی عبداللہ بن اوف۔ یونس بن عبید واللہ عن ربیعہ خالد بن ابی عمران اشعث بن عبدالملک صحرانی قدد و صفع بن سلمان ایاس بن محاویہ والی اور بن قامی ان ابی بن عبداللہ بن عبدالوہاب بن عبدالمجید ثقفی سعید بن ابی عروبہ محاد بن سلمہ محاد بن زید عبداللہ بن داور قرشی اساعیل بی عبداللہ انساری والشیاری واشد و شکل معاد بن مفضل معاذ بن معاد بن معاد بن مارہ مفال معاذ بن معاد بن معاد بن معاد بن عبداللہ انساری والشیاری واشد معال بن عبداللہ انساری والشیاری واشد معاد بن عبد بن عبد بن عبداللہ انساری والشیاری واشد معاد بن عبداللہ انساری والشیاری واللہ والیہ بن عبداللہ انساری واللہ والیہ بن عبداللہ انساری واللہ بن عبداللہ انساری واللہ والیہ بن عبداللہ انساری والیہ بن عبداللہ انساری واللہ والیہ بن عبداللہ انساری واللہ والیہ بن عبداللہ انساری والیہ والی

کوفے کے مفتی سے ہیں۔ علقمہ بن قیس نخعی اسود بن بزید نخعی جو علقمہ کے چھا ہیں۔ عمر بن شرحیل ہمدانی۔ <u> مسروق بن اجدع ہمدانی- عبیدہ سلمانی ' شریح بن حارث قاضی- سلیمان بن ربید باہلی- زید بن صوحان ' سوید بن</u> غفله' حارث بن قیس جعفی' عبدالرحمٰن بن پزید نخعی' عبدالله بن عتب بن مسعود قاضی- خیثمہ بن عبدالرحمٰن' سلمہ بن صهیب مالک بن عام 'عبدالله بن سنجره' زربن حبیش ' خلاس بن عمره 'عمره بن میمون اودی ' جهام بن حارث و حارث بن سوید ' يزيد بن معاويد نخعي ' ربيع بن خيثم' عتبه بن فرقد' صله بن زفر' شريك بن حنبل ابو وائل شقيق بن سلمه' عبيد بن نضله- بيد سب بزرگ اصحابِ علی اور اصحاب ابنِ مسعود ہیں رکھیے ہیں ۔ برے برے تابعین فتوے دیتے تھے اور ان سے لوگ فتوے دریافت بھی کرتے تھے۔ طلائکہ اس وقت بوے برے صحابہ کرام رئی تھے موجود تھے۔ لیکن وہ اسے جائز جانتے تھے۔ ان میں سے اکثر نے حضرت عمر واللہ سے حضرت عائشہ وی اللہ سے حضرت علی واللہ سے علم حاصل کیا تھا۔ عمرو بن میمون اودی معاذ بن جبل والتله سے ملے تھے۔ ان کے پاس رہے تھے ان سے علم حاصل کیا تھا پھر بوقت انقال حضرت معاذر والته نے انہیں وصیت کی تھی کہ یہ ابنِ مسعود بھالتہ کی خدامت میں چلے جائیں اور ان سے دین سیکھیں۔ آپ نے ای وصیت پر عمل بھی کیا۔ ان بزرگوں کے ساتھ یہ نام بھی اضافہ کیے جانے کے قابل ہیں ابوعبیدہ اور عبدالرحمٰن بن عبدالله بن مسعود-عبدالرحمٰن بن انی لیلی جنہوں نے ایک سو بیں صحابہ سے علم حاصل کیا تھا اور میسرہ اور زاذان اور ضحاک۔ پھران کے بعد ابراہیم نخعی 'عامر شعبی اسعید بن جبیرا قاسم بن عبدالرحمان بن عبدالله بن مسعود ابوبكربن انی موسی محارب بن دارا علم بن عتیبه جبله بن سحیم جو ابنِ عمر جھ ﷺ کے صحبت یافتہ تھے۔ پھر ان کے بعد حماد بن ابی سلیمان' سلیمان بن معتمر' سلیمان اعمش' متعر توری' ابو حنیفہ' حسن بن صالح بن حی۔ ان کے بعد حفص بن غیاث' وکیع ابنِ جراح اور اصحاب ابی حنیفہ جیسے ابو یوسف قاضی' زفر ین بدیل ' حماد بن ابی حنیفہ - حسن بن زیاد لولوی - رقد کے قاضی عافیہ ' قاضی اسد بن عمر - نوح بن دراج قاضی اور اصحاب سفیان توری جیسے المجعی معافی بن عمران اور حسن بن جی کے دونوں ساتھی زولی اور میلی بن آدم-

شام کے مفتی یہ حضرات ہیں۔ ابو اوریس خولائی، شرحیل بن ممط عبداللہ بن ابی ذکریا خزاعی، قبیصہ بن ذریب فصل فی خزاعی، حبال بن امیہ سلیمان بن حبیب محاربی، حارث بن عمیرہ زبیدی، خالد بن معدان، عبدالرحمٰن بن غنم اشعری، جبیر بن نفیر، کھول، عمر بن عبدالعزیز، رجا بن جبوہ، عبدالملک بن موان کا بھی ولایت سے پہلے مفتیوں میں شار ہوتا تھا اور حدیر بن کریب۔ پھران کے بعد یجی بن حزہ قاضی، ابو عمرہ عبدالرحمٰن بن عمر اوزاعی، اساعیل بن ابی المهاجر، سلیمان بن موسی اموی۔ سعید بن عبدالعزیز۔ پھر مخلد بن حسین۔ ولید بن مسلم۔ عباس بن زید اوزاعی کے ساتھی۔ ولید بن اسحاق ابو حذیفہ کے ساتھی۔ ابو اسحاق قراری ابن المبارک کے شاگر د۔

اہل مصرکے مفتیوں کے نام یہ ہیں۔ بزید بن ابی حبیب ' بگیر بن عبداللہ بن انجے۔ ان کے بعد عمرو بن حارث۔ ان محرکے مفتیوں کے نام یہ ہیں۔ بزید بن ابی حبیب ' بگیر بن عبداللہ بن انجے و غیرہ کی حاجت نہ بڑتی اور لیث بن سعد اور عبیداللہ بن ابی جعفر۔ ان کے بعد امام مالک براٹید کے شاگر و جیسے عبداللہ بن وہب ' عثان بن کنانہ ' اشہب ابن القاسم۔ لیکن یہ زیادہ تر امام مالک کی تقلید کے خوگر سے بہت کم مسائل میں ان کی تقلید چھوڑی تھی۔ پھرامام شافعی براٹید کے شاگر و جیسے مزنی بویطی ابن عبدالحکیم۔ پھراما م مالک کی اور امام شافعی کی تقلید چھا گئی تھی اور بہت کم لوگ سے جو اپنے خداداد اختیارات کو کام میں لاتے سے اور مسائل کو پند فرماتے سے۔ جیسے محمد بن علی بن یوسف اور ابوجعفر طحاوی۔ قیروان خداداد اختیارات کو کام میں لاتے سے اور مسائل کو پند فرماتے سے۔ جیسے محمد بن علی بن یوسف اور ابوجعفر طحاوی۔ قیروان

شرسلام میں بھی بہت سے مفتی تھے۔ جب اسے منصور نے بنایا تو بہت سے فقہاء اور محد ثین بیس آگئے تھے' عَرَكُ : يهال اعيان مفتى ابوعبيد قاسم بن سلام تھ علم و ادب اور جلالت و عظمت كے بياز تھے اور ابوثور ابراہيم بن خالد کلبی تھے جو امام شافعی رائی کے شاگر دیتھ آپ کی خدمت میں رہے تھے اور آپ سے عِلم سیکھا تھا۔ امام احمد رائی آپ کی عزت كرتے تھے اور فرماتے تھے يہ تو تورى كے متصاروں ميں ہيں۔ يمين الل سنت كے على الاطلاق امام حضرت احمد بن حنبل رالیے تھے جنہوں نے زمین کو عِلم سے حدیث سے اور سنت سے بھر دیا تھا۔ یہاں تک کہ آپ کے بعد کے کل ائمہ مدیث و سنت قیامت تک آپ ہی کے تابعدار ہیں۔ اللہ آپ سے راضی رہے۔ آپ کو تصنیف سے بہت دوری تھی۔ حدیثوں کو بالکل الگ تھلگ رکھنا چاہتے تھے۔ اپنے کلام کے لکھے جانے کو بہت کروہ سجھتے تھے اور اس پر بری سختی کرتے تھے۔ آپ کی خوش نیتی اور نیک نفسی کی اللہ کے ہاں قدر ہوئی اور آپ کے کلام اور آپ کے فاوے تمیں متابوں سے بھی زیادہ میں لکھے گئے۔ الحمد للد الله سجانہ و تعالی کے فضل سے سوائے بہت ہی کم کے باتی سب جمیں مل گیا ہے۔ خلال نے جامع كبير ميں آپ كى نصوص جمع كى بيں جو بيں جلدول ميں بيں بلكہ اس سے يھى زيادہ۔ آپ كے مسائل آپ كے فتوے برابر سینہ بہ سینہ مروی ہوتے رہے۔ ہر زمانے میں ان کا چرچارہا چھوٹے بروں سے پچھلے اگلوں سے انہیں لیتے رہے۔ پس اہلسنت کے مختلف طبقوں کے آپ امام ہیں۔ یمال تک کہ ان کے ذرہب کے مخالف ان کے سوا اور کی تقلید کرنے والے بھی ان کے کلام اور ان کے فتوں کی عرت و عظمت کرتے ہیں۔ ان کی حقانیت کے معترف ہیں اور انہیں صحابہ کے فتوں کے قریب پاتے ہیں۔ آپ کے فتووں کو دیکھنے والا پھر صحابہ رہی اللہ کے فتووں سے واقفیت رکھنے والا انہیں سب کو بالکل ایک دوسرے کے مطابق یائے گا اور دکھے لے گا کہ یہ دونوں روشنیاں ایک ہی چراغ کی ہیں۔ یمال تک کہ اگر صحابہ میں کسی مسلے کی بایت مختلف قول ہیں تو امام صاحب سے بھی اس مسئلے کی مختلف روایتیں ہیں۔ بالکل یوں سمجھو کہ جیسے آپ کے شاگرد آپ کے فتووں کے حاصل کرنے کے کوشال تھ' آپ صحابہ کے فناوے حاصل کرنے کے کوشال تھے بلکہ اس سے بھی زیادہ۔ یمال تک تو ہے کہ آپ مرسل مدیث پر صحابہ کے فتوے کو مقدم رکھتے تھے۔ آپ سے اسحاق بن ابراہیم ہانی نے کسی مسئلے کی نسبت ہوچھا کہ رسول اللہ مالی کے حدیث جس کے راوی ثقہ ہوں لیکن ہو وہ مرسل' آپ کو زیادہ پسند ہے؟ یا صحابی کا فتوی جو متصل ہو اور بہ سند صحیح ہو؟ تو آپ نے فرمایا اس صورت میں مجھے صحابی کا فتویی زیادہ مرغوب ہے۔ آپ کے فتووں کے پارنچ اصول تھے۔ اولاً تو نصوص بعنی قرآن و حدیث کاصاف تھم۔ اس کے بعد تو نہ آپ کسی کی طرف التفات فرماتے نہ کسی مخالف کی طرف نظر اٹھاتے بلکہ جو اس میں پاتے وہی فرماتے ہی وجہ ہے کہ مبتونہ کے بارے میں حضرت فاطمہ بنت قیس وہ اُلے کی حدیث پاکراور تیم کے بارے میں حضرت عمارین یا سرواللہ کی روایت پاکراور احرام باندھنے والے نے جو خوشبو احرام سے

پہلے لگائی ہو اس کے باقی رہنے میں حضرت عائشہ رہی ہیا ہے روایت شدہ حدیث پاکر حضرت عمر رہا ہے کے خلاف کی مطلق پروانہ کی اور وہی اپنا فتوکل رکھا جو مرفوع حدیثوں میں تھا۔ مفرد اور قارن حاجی کا تمتع کی طرف فنح کر لینا احادیث فنح کو سامنے رکھ کر جائز ہی کما اور اس کے خلاف کئے والوں کی طرف النقات تک نہ کیا۔ اس طرح چو نکہ حضرت عائشہ رہی ہی خال کے دیث میں آچکا ہے کہ انزال سے پہلے ہث جانے پر بھی عسل ہے 'حضور ساتھ ہے نے اور مائی عائشہ رہی ہی نے اس حالت میں عسل کیا۔ للذا آپ کے اور مائی عائشہ رہی ہی فتوی دیا اور حضرت علی 'حضرت عثمان حضرت طلح 'حضرت ابو ایوب 'حضرت ابی بن کعب رہی ہی خلاف کی طرف دیکھا تک نہیں سبعہ اسلمیہ رہی ہی سے حدیث ہے کہ حاملہ کی عدت حمل کے وضع ہونے پر ختم ہو جاتی ہے اس لیے طرف دیکھا تک نہیں سبعہ اسلمیہ رہی ہی تا ہی گئے ہیں کہ چار مہینے دس دن اور حمل کا وضع ہو جاتا ان دونوں میں سے جو آئے وہی عدت ہے۔ ایک روایت میں حضرت علی خات سے بھی کہی مروی ہے۔

صحیح حدیث میں ہے کہ مسلمان کافر کا وارث نہیں ہو سکتا۔ حضرت معاذ اور حضرت معاویہ ﷺ سے اس کے خلاف مروی ہے۔ امام صاحب رطاقیہ نے دونوں بزرگوں کے قول کو چھوڑ دیا اور وہ فرمایا جو حدیث میں ہے۔ اس طرح نفتری کے صرافے میں ابن عباس جہ اول کی طرف النفات تک نہ کیا کیونکہ اس کے خلاف آپ کے نزدیک مدیث کی صحت ثابت ہو چکی تھی۔ اسی طرح اننی کا قول گر هول کے گوشت کی اباحت میں بھی حدیث کی مخالفت کی وجہ سے چھوڑ دیا اور بھی ایس مثالیں بہت سی بیان کی جاسکتی ہیں۔ الغرض کسی عمل کو مکسی رائے کو مکسی قیاس کو مکسی صحابی کے قول کو مکسی اجماع کو آپ حدیث صبح پر مقدم نہیں کرتے تھے۔ جس مسلے میں کسی مخالف کاعلم نہ ہواے لوگ اجماع کہنے لگے ہیں اور اسے صبح حدیث پر مقدم کر دیا کرتے ہیں۔ امام صاحب رطاللہ اس کے سخت مخالف تھے۔ اس لیے آپ نے اجماع کے مرعی کو کاذب کما ہے اور ثابت حدیث پر اس کامقدم کرنا ناجائز فرمایا ہے۔ اس طرح حضرت امام شافعی روائیے نے بھی اپنے سے رسالے میں اس بات کا انکار کیا ہے کہ جس مسئلے میں کوئی مخالف معلوم نہ ہو اسے اجماع کمہ دیا جائے۔ ان کے اپنے الفاظ بیہ ہیں کہ جس میں ، خلاف معلوم نہ ہو وہ اجماع نہیں ہے۔ امام احمد روائل سے مروی ہے کہ کسی مسلے میں کسی کا جماع کا دعویٰ کرنا بالکل غلط ہے الیا مخص جھوٹا ہے۔ ہو سکتا ہے کہ اختلاف ہوا ہو اور اے اس کاعلم نہ ہو اس تک خرنہ پیچی ہو۔ پس یوں کہ سکتا ہے کہ ہمیں نہیں معلوم کہ لوگوں نے اس میں اختلاف کیا ہو۔ یمی دعویٰ بشر مریی اور اصم کا تھا۔ لیکن وہ کہنا تھا ہم کو لوگوں کے اختلاف كاعِلم نهيں۔ يا مجھے يه اختلاف نهيں پنچا- يه بين اس كے لفظ وراصل رسول الله طالح كا عديثين امام احمد رطاته ك اور تمام ائمہ حدیث کے نزدیک اس سے بہت ہی زیادہ عظمت و عزت والی ہیں کہ وہ ان پر اجماع کے وہم کو مقدم کر دیں۔ جو بجزاس کے کچھ نہیں کہ مخالفت کاعِلم نہیں ہو تا۔ اگر اسے جائز مان لیا جائے تو حدیث و قرآن کے صاف صاف احکام بالکل ب كار مو جائيں كے اور جے بھى جس مسلے ميں كى مخالف قول كا علم نه مو كا وہ اپنى اس جمالت كو اجماع كه كر الله رسول ك احكام برات مقدم كردك كا- يى وه چيز بجس كاانكاريد دونون امام كرتے بين نديد بكه وه وجود اجماع كوبى محال سيحق ہوں۔ جیسے کہ بعض لوگوں کا خیال ہے۔

فانیا امام احمد رائی کے فتوں کی دوسری اصل صحابہ کرام رفی آئی کے فتوے تھے ان میں آپ کا مسلک یہ تھا کہ جو فصل ا مرک نیا فصل اسلام فتولی بایا اور اس کے خلاف صحابہ میں سے کسی کا فتولی نہیں ہے تو بس آپ اس پر قناعت کر لیتے۔ آپ اس اجماع تو نہیں کہتے تھے بلکہ بہت احتیاط برت کر یہ فرما دیتے کہ اسے رَد کرنے والی کسی چیز کا عِلم مجھ تک نہیں پہنچا۔ یا اس طرح کا کوئی اور جملہ فرما دیا کرتے۔ جیسے کہ ابوطالب کی روایت میں فرمایا ہے کہ میں الی کوئی چیز نہیں جانتا جو ابنِ عباس بھ اور ابنِ عمر ٹھٹھ اور گیارہ تابعین کے قول کو دفع کرتی ہو۔ جن میں عطاء اور مجاہد اور ابل مدینہ میں لونڈیوں کو آزاد کرکے پھر ان سے نکاح کر لینے کے مسئلے میں۔ اس طرح کا مقولہ حضرت انس بن مالک بڑاٹی سے مروی ہے کہ آپ بے فرمایا کہ میرے علم میں ایک بھی ایسا نہیں جس نے غلام کی شمادت رو کر دی ہو۔ اسے امام احد نے روایت کیا ہے۔ الفرض امام صاحب راٹید جب کسی صحابی کے ایسے فتوے کو پاتے جس میں کسی اور صحابی کا خلاف نہ ہو تو اس پر کسی عمل کسی رائے کسی قیاس کو مقدم نہ کرتے۔

تیرا اصول حضرت امام صاحب کا بید تھا کہ جب صحابہ میں کمی مسئلے میں اختلاف پاتے تو جس کا قول آپ کو فصل نو کتاب و سُنت کے قریب معلوم ہو تا لے لیتے لیکن ان کے اقوال سے باہر نہیں جاتے تھے اور اس صورت میں اگر آپ کو کسی قول کی ترجیح کی کوئی وجہ بھی نہ ملتی تو پھر آپ ان مختلف اقوال کو ذکر کر دیتے اور کسی قول پر خاص زور نہ دیتے۔ امام صاحب سے سوال ہوا کہ کوئی مخص کسی قوم میں بیٹھا ہوا ہو وہاں کسی مسئلے کا سوال ہو اور لوگوں کے اقوال اس میں مختلف ہوں تو وہ کیا کرے؟ آپ نے فرمایا جو کتاب و سُنت کے مطابق ہو وہی فتوکی دے اور جو قول موافق نہ ہواس سے مرک جائے۔ پوچھا گیا کہ کیا اس پر جواب طلبی ہے؟ فرمایا نہیں۔

چوتھا اصول امام صاحب رواٹیے کا بیر تھا کہ مرسل اور ضعیف حدیث سے بھی مسئلہ لیا جائے جبکہ اس کے خلاف اور المعران : کوئی صبح مصل حدیث نه مو- ایس روایوں کو بھی آپ قیاس پر مقدم رکھتے تھے۔ لیکن یہ یاد رہے کہ ضعیف سے مراد باطل اور منکر حدیث نہیں۔ نہ ایس حدیث جس کے راوبوں میں کسی پر جمورث کی تهمت ہو۔ اس کی طرف تو جانا اور اس پر عمل کرنا ممنوع ہے۔ بلکہ امام صاحب کے نزدیک ضعیف صیح کی ہی تقسیم ہے اور گویا آپ کے نزدیک حسن حدیث کی ایک قتم ضعیف ہے۔ یہ جو تقیم ہے صحیح اور حسن اور ضعیف کی یہ امام صاحب کے نزدیک صرف صحیح اور ضعیف ہی ہے۔ پھر ضعیف حدیث کے کئی مراتب ہیں۔ پس جبکہ آپ کسی مسلے میں الی ضعیف حدیث کے خلاف کوئی اور روایت نہ پاتے نہ کسی صحابی کا قول پاتے نہ اس کے خلاف اجماع پاتے۔ تو قیاس کی بہ نسبت اس کو بھی مقدم جاننے اور اسی پر عمل و فتوی رکھتے اور ایک آپ ہی پر کیا موقوف ہے کوئی امام ایسا نہیں جو ضعیف صدیث کو قیاس پر مقدم نہ کرتا ہو۔ پس اصل کے اعتبار سے اور ائمہ بھی آپ کے فی الجملہ موافق ہیں۔ ویکھنے حضرت امام ابوصنیفہ رالتے نے نماز میں قتقبہ مار کز بننے سے باطل ہو جانے کی حدیث کو قیاس پر مقدم رکھا ہے۔ حالا تکہ تمام اہل حدیث کے نزدیک سے حدیث بالکل ضعیف ہے۔ اس طرح نبیذ سے وضو کرنے کی حدیث کو آپ نے قیاس پر مقدم رکھا ہے حالانکہ اکثر اہل حدیث کے نزدیک بیہ حدیث ضعیف ہے اور حیض کی مدت کی اکثریت کی دس دن کی حدیث کو قیاس پر مقدم کیا ہے۔ حالاتکہ وہ بالانقاق ضعیف ہے اور قیاس یہ چاہتا ہے کہ تیر صویں دن بھی جو خون نظر آئے وہ خون حیض گنا جائے کیونکہ تعریف اور حقیقت اور صفت کے لحاظ سے وہ دسویں دن کے خون کے بالکل برابر ہے۔ اٹی طرح کم سے کم مرکی تعداد میں دس درہم والی حدیث کو محض قیاس پر آپ نے مقدم کیا ہے حالا تکہ اس کے ضعف پر بلکہ باطل ہونے پر اہل حدیث کا اجماع ہے اور قیاس چاہتا ہے کہ اس سے کم مرجمی جائز ہو کیونکہ مر معاوضہ ہے اور جس معاوضے پر دونوں جانب سے رضامندی ہو جائے کانی ہے خواہ کتناہی کم کیوں نہ ہو۔ اسی طرح حضرت امام شافعی ویشید نے وج نامی جگد کے شکار کی حرمت کی حدیث کو قیاس پر مقدم رکھا باوجود یک وہ ضعیف ہے۔ اور مکتہ

شریف میں نماذ کو ممنوع وقتوں میں بھی پڑھ لینے کے جواز کی حدیث کو بھی قیاس پر مقدم رکھا باوجود یکہ وہ ضعیف ہے اور دوسرے شہروں کے قیاس کے بالکل مخالف ہے۔ بلکہ ایک ضعیف اور مرسل حدیث میں ہے جو شخص قے کرے یا اس کی تکسیر پھوٹے وہ وضو کر لے اور جتنی نماز پڑھ چکا ہو اس کو باتی رکھتے ہوئے پوری کر لے۔ اس حدیث کو بھی آپ نے قیاس پر مقدم رکھا اور اپنے دو قولوں میں سے ایک میں اس پر فقولی دیا اور امام مالک راٹیڈ تو مرسل اور منقطع اور پنچی ہوئی حدیثوں کو اور صحابی کے قول کو قیاس پر مقدم کرتے ہی ہیں۔

پانچواں اصول آپ کا قیاس بھی تھا۔ لیکن یہ کب؟ اس وقت کہ کی مسئلے میں قرآن کی کوئی آیت کوئی حدیث کوئی حدیث کوئی صحابی کوئی مرسل اثر کوئی ضعیف روایت بھی نہ لے تو ضرور تا قیاس کا استعال بھی کرتے تھے۔ آپ فرماتے ہیں میں نے امام شافعی رطفیہ سے قیاس کے بارے میں سوال کیا تو آپ نے فرمایا اس کی طرف تو اشد ضرورت کے وقت جایا جاتا ہے۔ پس ان پانچے اصولوں پر امام صاحب کے فقاووں کا دارومدار ہے باوجود اس جلات و شان کے پھر آپ کی احتیاط دیکھتے کہ جمال کمیں دلیلیں آپ کو مخالف نظر آتیں یا صحابہ رہی تھی کے اختلاف میں کوئی فیصلے کی راہ نہ ملتی یا کوئی دلیل ہی آپ کو معلوم نہ ہوتی نہ کسی اثر سے نہ قول صحابی سے نہ تابعین کے فقوے سے تو آپ خود بھی زُبان نہ بلاتے توقف کر جاتے اور فتو کی نہ دیتے۔ سلف سے جو مسئلہ مروی نہ ہو اسے زُبان سے نکالنا آپ سخت ناپند رکھتے۔ چنانچہ آپ نے اپنے بعض شاگردوں سے فرمایا بھی ہے کہ جس مسئلے میں تیرا کوئی امام نہ ہو خبردار اسے زُبان سے نہ نکالنا۔ حدیث داں فقماء سے اور امام مالک کے شاگردوں سے مسائل پوچھنے کی آپ کی ہدایت تھی۔

ہاں جو لوگ حدیث سے مند موڑنے والے ہیں حدیث کو اپنا ندہب قرار نہیں دیتے ان سے شریعت کے مسائل دریافت کرنے کو آپ منع فرماتے تھے۔ بلکہ ان کے فتوں کو عمل کے قابل بھی نہیں بٹلاتے تھے۔ ابن بانی نے آپ سے پو پھا کہ ایک حدیث میں ہے کہ تم میں سے جو فتوے دینے میں دلیر ہو وہ جسم کی آگ پر بھی دلیرہ 'اس کا کیا مطلب ہے؟ آپ نے فرمایا جو نہ سنا ہو وہ فتوگا دے۔ دے۔ پھر پو پھا کہ جو اندھا دھند فتوگا دے دے؟ فرمایا وہ بڑائی گنگار ہے۔ پو پھا کھر اور اصل معلوم کر کے۔ امام ابوداؤد درائتے فرماتے ہیں ایک دفعہ نہیں بارہا میں نے دیکھا کہ حضرت امام احمد درائتے ہیں ایک دفعہ نہیں بارہا میں نے فرمایا بحث و تفتیش کر کے حکم اور اصل معلوم کر کے۔ امام ابوداؤد درائتے فرماتے ہیں ایک دفعہ نہیں بارہا میں نے فرماتے ہیں میں نے اپنی آئکھوں سے ابنی عیبینہ درائتے ہیں میان اور کوئی اچھا مفتی نہیں دیکھا انہیں سے فرما دیٹا بالکل آسان تھا کہ میں نہیں جانتا ای لیے خود امام صاحب بھی ہو کہتے ہیں کہ میں نہیں جانتا ای لیے خود امام صاحب بھی ہو کہتے ہیں کہ میں نہیں جانتا ای لیے خود امام صاحب بھی ہو کہتے ہیں کہ میں نہیں جانتا آپ نے فرمایا ہاں ہیں نہیں جانتا آپ ہا اور اوروں سے بھی سے کم دے کہ مالک اس مسئلے سے بے علم ہے۔ امام صاحب درائتے کے فرمایا ہاں ہاں ہیں نہیں جانتا آپ ہا اور اوروں سے بھی سے کمہ دے کہ مالک اس مسئلے سے بے علم ہے۔ امام صاحب درائتے کے فرمایا ہاں بین عبینہ طلاق میں احتا ہی میں بھی آپ تو قدف فرما جاتے۔ اکثر یہ بھی فرما دینے کہ جاؤ کی اور سے جواب میں ساکو تا تھا۔ محابہ بڑی تین طلاق کے بارے میں فتوگی نہ دیتے اور فرماتے اور علماء سے بچ تھ لو عموا تک کی کانام نہ لیتے۔ آپ مام ابنی عبینہ طلاق کے بارے میں فتوگی نہ دیتے اور فرماتے اور فرماتے اور فرماتے اسے کون اچھی طرح جانتا ہے؟

سلف صالحین فتوی بازی سے بہت پر بیز کرتے تھے۔ ہرایک دوسرے پر ثالثا تھا۔ جب مجبور ہو جاتے تو اپنی پوری

طافت خرچ کر کے کتاب و سُنّت ہے یا اقوال خلفاء راشدین ہے فتوی دیتے۔ امام عبدالرحمٰن بن ابی لیلی فرماتے ہیں میں نے ا یک سو بیس صحابہ کو پایا لیکن میں نے دیکھا کہ ہر حدیث بیان کرنے والا' ہر فتوی دینے والا اس انتظار میں رہتا کہ کوئی اور بیان كردے اور كوئى فتوى دے دے۔ جب ان سے سوال ہوتا ان كى يمي جاہت ہوتى كه كاش كه كوئى اور بول دے۔ حضرت عبداللد بن زبیر را اور حفرت عاصم بن عمر را الله على معاويد بن ابو عياش بيشے موت تے جو محد بن اياس بن بكير آئ اور مسلد پوچھا کہ بادیہ نشینوں میں سے کسی نے اپنی بیوی کو تین طلاقیں دے دی ہیں فرمایے آپ کیافتوی دیے ہیں؟ حضرت عبداللد والله والله عن فرمايا جمارا اس مين كوكي قول منين تم عبدالله بن عباس والله الو بريره والله كي ياس جاؤ مين الهين حضرت مائی عائشہ رہے اس بیٹا ہوا چھوڑ کر آیا ہوں۔ تم ان سے دریافت کر کے پھر ہمیں بھی خبر کرنا کہ کیا جواب دیا؟ سائل وہال پہنچا مسلم یو چھا تو حضرت عبداللد بن عباس ری فائل نے حضرت ابو ہررہ رہا تھ کہ بھائی اس مسلے میں تو تم ہی فتوی دو آپ نے فرمایا پہلی طلاق میں تو وہ جدا ہو گئی اور تیسری طلاق نے اسے حرام کر دیا جب تک کہ وہ کسی اور سے نکاح نہ کر لے ' پھر اس کے بعد وہ دوسرا خاوند مرجائے یا طلاق دے دے۔ ابنِ عباس اللہ کا قول ہے کہ جو مخص ہرایک مسئلے کا فتوی دے دیا كرے سمجھ لوك وه ياگل ہے۔ ابنِ مسعود بولي كا فرمان بھى يمى ہے۔ محنون بن سعيد فرماتے ہيں فتوى دينے ميں دليروہي موتا ہ جو علم سے کورا ہو۔ ایک چیز کاعِلم آنے سے انسان سمجھ بیٹھتا ہے کہ میں سب باتوں کاعالم ہو گیا۔ یہ یاد رہے کہ بے علمی یر انسان بہ کثرت فتوے کھیٹنے لگتا ہے۔ لیکن ایبابھی ہوا ہے کہ جس کاعِلم جتنا وسیع ہوتا ہے اسنے ہی اس کے فتوے بھی بكفرت موتے ہیں۔ خود ابن عباس من اللہ اللہ علیہ اس قدر ہیں كہ ان سے بیس كتابيں لكھ لى كئيں۔ جيسے كم پہلے بيان مو چكا ہے۔ حضرت سعید بن مستب روائل کے فتوے بھی بہت سارے ہیں ان کا نام بھی لوگوں نے جری رکھ دیا تھا۔ لوگ مسئلے دریافت کرنے آتے یمال والے وہال جیجے وہال والے یمال عمال کی سعید بن مستب روالت کی مجلس میں پہنچ کر اس کی آرزو بر آتی۔ انہیں سعید بن مستب جری کها جاتا تھا۔ محنون فرماتے ہیں ایسے مسائل بھی ہیں کہ آٹھ اماموں کے آٹھ مختلف قول ان میں ہیں اب بتلاؤ کہ کوئی جلدی سے کیسے زبان کھول سکتا ہے؟ پھر جب تک صیح جواب نہ معلوم کر لوں میں کچھ نہ كهول اس ير لوگ مجھ ملامت كيسے كرنے لگتے ہيں؟ حضرت حذيفه والته فرماتے ہيں تين قتم كے لوگ فتوے ديتے ہيں۔ يا تو یورا عالم جو قرآن کے ناسخ منسوخ کاعِلم رکھتا ہو۔ یا امیر جے بغیر فتویٰ دیئے چارہ ہی نہیں یا احمق جو ادھرادھر کی گھڑ گھڑا کر جو زُبان پر چڑھا بک دے۔ امام ابن سیرین فرماتے تھے پہلے کی دو قسموں میں تومیں نہیں ہوں اور تیسری قسم کا بننامیں پند نہیں كرتا- يدياد رے كد نائخ منوخ سے مراد سلف صالحين كى صرف يى نبيل ہوتى تقى كد حكم سرے سے الله جائے اور بدل جائے اس کو سنخ کمیں ' یہ تو چھلے لوگوں کی اصطلاح ہے۔ وہ اسے بھی سنخ کہتے تھے ساتھ ہی عام اور مطلق اور ظاہر وغیرہ ک دلالت کی تخصیص یا قیدیا مطلق کامقیدیر محمول مونایا اس کی تفسیر کامیان موناوغیرہ بھی ان کے نزدیک ننخ میں داخل تھا۔ پس سلف کے نزدیک ننخ بید تھا کہ مراد کا بیان اور لفظول میں ہو جو ان لفظول کے سوا کوئی خارجی امر ہو۔ سلف کے کلام میں غور کرنے والا بہت جلیا ہماری موافقت کرے گا اور اس سے ان مشکلات سے نجات بھی ہو جائے گی جو متاخرین کی اصطلاح کننخ کو سامنے رکھ کر متقدمین کے ایسے کلاموں میں واقع ہو جاتی ہیں۔

غرض ابن سیرین کا قول آپ اوپر پڑھ آئے۔ امام ابوعمر بن عبدالبرائی کتاب جامع فضل العلم میں تحریر فرماتے ہیں کہ امام جعفر بن حسین نے خواب میں امام ابوحنیفہ رمایتہ کو دکھے کر دریافت کیا کہ آپ کے ساتھ اللہ نے کیا کیا؟ فرمایا مجھے بخش

دیا۔ پوچھاعِلم کی وجہ سے؟ فرمایا افسوس فتوے تو فتوی دینے والوں پر بہت ہی مفتر ہیں۔ پوچھا پھر کیسے؟ فرمایا لوگوں کے میر ب بارے میں وہ وہ باتیں کہنے سے جن سے میں اللہ کے عِلم میں بڑی ہوں۔ ایک دن محنون نے فرمایا : ﴿ اناللَّه ﴾ النَّ مفتی اور حاکم کس قدر بد بخت ہیں؟ پھر فرمایا لو میں وہ موں جس سے وہ چیز سکھی جاتی ہے جس سے گرد نیں ماری جائیں اور شرمگاہیں حلال کی جائمیں اور حقوق لیے جائمیں دیکھو میں تو اس کا مطلقاً مختاج نہیں۔ ابوعثان حداد فرماتے ہیں قاضی کا گناہ بہ نسبت فقیہ یعنی مفتی کے بلکا ہے اور وہ سلامتی سے بھی قریب ہے۔ اس لیے کہ مفتی کو تونی الفور جواب دینایٹ تا ہے اور قاضی کو سوچنے غور کرنے کا موقع ملتا ہے۔ ظاہر ہے کہ جتنا سوچنے اور غورو فکر کرنے کا موقع ملے گا اتنا ہی حق و صواب کھلے گا اور بزرگ فرماتے ہیں قاضی کی نسبت مفتی سلامتی کے قریب ہے اس لیے کہ وہ اپنے فقے کولازم تو نمیں کر دیتا وہ تو سائل کو جواب دیتا ہے جو چاہے قبول کرے جو چاہے رو کر دے لیکن قاضی کا فیصلہ تو اٹل ہو تا ہے پس حکم کی خردیے میں تو دونوں کی حالت مکسال ہے۔ لیکن قاضی کے تھم کے بعد اس کا نہ ماننا ناممکن ہونے کی وجہ سے اس کا خطرہ بردھا ہوا ہے۔ اسی لیے قاضی کے حق میں جو خوفناک وعید آئی ہے اس جیسی وعید مفتی کے بارے میں نہیں۔ ابوداؤد طیالی میں ہے کہ ایک مرتبہ حضرت عائشہ صدیقہ رہے ایک سامنے قاضیوں کا ذکر آیا تو آپ نے فرمایا میں نے رسول الله سلی اللہ ساتھ سے ساہے کہ عاول قاضی کو بھی قیامت کے دن اللہ کے سامنے لایا جائے گا حساب کی سختی ایس ہو گی کہ اس کے دِل میں تمنا پیدا ہو گی کہ کاش کہ میں نے دو ہخصوں کے درمیان ایک تھجور کے جھڑے کا بھی فیصلہ کبھی نہ کیا ہوتا۔ حضرت عبداللہ بڑاتھ سے مرفوعاً مروی ہے کہ جو عالم لوگوں میں فیصلہ کرتا ہے اس کی گردن پکڑ کر فرشتہ جہنم کے کنارے کھڑا کردے گا اور پھراللہ تعالیٰ کی طرف سر اٹھا کر و كي كاكه اگر جهم مو جائ تو چاليس سال كے گھراؤ والے جنم ك كر سے ميں و تھليل دے۔ سنن كى حديث ميں ب قاضى تین فتم کے ہیں دو جہنی اور ایک جنتی جس نے حق کو معلوم بھی کرلیا اور حق کے ساتھ فیصلہ بھی کیا وہ تو جنتی ہے اور جس نے جمالت کے ساتھ فیطلے کیے وہ جہنم میں گیا اور جس نے حقانیت کو پیچان کر پھر حق فیصلہ نہ کیا وہ بھی جہنم میں گیا۔ حضرت عمر بناللہ فوماتے ہیں ان حکام کا معاملہ اس حاکم حقیق کے سامنے نمایت برا ہو گا جبکہ سے اس سے ملاقات کریں گے۔ بجزان لوگوں کے جو عدل کا علم کریں اور حق کے ساتھ فیصلے کریں خواہش نفس کو، قرابت داری کو، ڈر خوف کو اللی وطمع کو، دخل نہ دیں اور کتاب اللہ کو ہروقت پیش نظر رکھیں۔ ابوداؤد میں ہے جو مخص مسلمانوں میں فیلے کرنے کو طلب کرے پھراس عدے پر آکراس کا عدل اس کے ظلم پر غالب آ جائے تو اس کیلئے جت ہے۔ لیکن جس کا ظلم اس کے عدل پر بھاری پڑ جائے وہ جہنمی ہے۔ سنن بیہی میں ہے اللہ تعالیٰ قاضی کے ساتھ ہے جب تک وہ ظلم و جور نہ کرے جہاں اس نے ظلم و ستم کیا اللہ اس سے بڑی ہو گیا اور شیطان اس کے ساتھ لگ گیا۔ اس کی اور حدیث میں ہے کہ قاضی کے ظلم نہ کرنے تک تو الله تعالی اس کاساتھ دیتا ہے لیکن ظلم کرنے سے اللہ اسے اس کے نفس کی طرف سونپ دیتا ہے۔

سنن اربعہ میں ہے جو مخص قاضی بن کر لوگوں میں بیٹھا اپنے تین بغیر چھری کے ذی کر لیا۔ بیھی میں ہے امیروں' اماموں اور حاکموں کیلئے ویل ہے۔ امانت رکھنے والوں کیلئے ویل ہے۔ قیامت کے دن بہت سے لوگ ہوں گے جو آرزو کریں گے کہ انکی پیٹانی کے بال ثریا ستارے سے باندھ دیئے جاتے اور وہ آسان و زمین کے دن بہت سنے! سنن ابی داؤد میں ہے جو مخص رمین کے درمیان ادھر لفکتے رہتے لیکن کسی کام کے متولی نہ بنتے۔ اب مفتی کی نسبت سنے! سنن ابی داؤد میں ہے جو مخص میں بنا لے۔ جو مخص بے علمی کے ساتھ فتوی دے اسکا گناہ میرے نام سے وہ بات کے جو میں نے نہ کسی ہو وہ اپنی جگہ جنم میں بنا لے۔ جو مخص بے علمی کے ساتھ فتوی دے اسکا گناہ

اسی پر ہے جو شخص اپنے کسی مسلمان بھائی کا بھلا تو کسی اور چیز میں دیکھے پھر بھی اسے غلط اور خلاف مشورہ دے اس نے اس کی خیانت کی۔ پس جو خطرہ مفتی کو ہے وہی خطرہ قاضی کو بھی ہے پھر قاضی کے ساتھ اور خطرے مخصوص بھی ہیں۔ لیکن ہال ایک اور حیثیت سے مفتی کا خطرہ بہت بڑھ جاتا ہے۔ اس لیے کہ اس کے فتوے مستفتی کو اور عام مسلمانوں کو شامل ہیں اور حاکم کا حکم تو صرف مدعی اور ماعالم سے اور ہی ہے۔ مفتی کا فتوی تو کلی ہے اور عام ہے کہ جو ایسا کرے اس پر بہ ہے اور جو ایسا کرے اس پر بہ ہے اور جو ایسا کرے اس پر بہ ہے اور جو ایسا کرے اس کا حکم یہ ہے اور قاضی کی قضاء ایک شخص خاص کے لیے ہی ہوتی ہے۔ ہاں عالم کا فتوی عام ہوتا ہے پس ان دونوں کا اجروثواب بھی بہت بڑا ہے۔

اللد تعالی پر کوئی بات بنالینا اور فتوول اور فیصلول مین بغیر علم کے زبان کھولنا بیہ تمام حرام کامول میں سب سے بردھ ﴿ لَيْ فَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا مَوَانَ ہِے : ﴿ قُلُ إِنَّمَا حَوَّمَ رَبِّى الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَ الْإِثْمَ والْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَ أَنْ تُشْرِكُوْا بِاللَّهِ مَالَمْ يُتَزِّلْ بِهِ سُلْطُنًا وَّ أَنْ تَقُوْلُوْا عَلَى اللَّهِ مَالاَ تَعْلَمُوْنَ ۞ ﴾ (احراف: ٣٣) يعن كه و کہ میرے رت نے تو تمام برائیوں اور بدیوں کو بالکل حرام ہی کر دیا ہے خواہ وہ ظاہر ہوں خواہ پوشیدہ اور گناہ اور ظلم کو حرام کیا ہے اور اللہ کے ساتھ کسی اور کو شریک کرنے کو جس کی کوئی آسانی دلیل نہیں اللہ نے حرام کیا ہے اور اس بات کو بھی کہ الله کے ذمے وہ کو جس کا تہمیں علم نہ ہو۔ اس آیت سے ظاہر ہو رہا ہے کہ بے علمی کے ساتھ شریعت کی بات بتانی تمام حرام کاموں سے برو کر حرام ہے۔ اس لیے کہ آیت میں حرمتوں کاذکر ترتیب سے ہے۔ سب سے پہلے سب سے ملکی چزیعنی فخش کاموں کی حرمت ہے۔ اس کے بعد اس سے بوھی ہوئی حرمت گناہ اور ظلم کی ہے۔ پھراس کے بعد اس سے بھی بوھی ہوئی حرمت والی چیز لیمی اللہ کے ساتھ شرک کرنے کی حرمت کا ذکر ہے پھرچوتھے اور آخری اور انتمائی مرتبے میں ان سب سے برھ پڑھ کرجو چیز اشد حرام ہے اس کا ذکر ہے یعنی اللہ کا نام لے کروہ بات کمنا جس کا عِلم نہ ہو۔ خواہ وہ قول اللہ کے نامول میں ہو' اس کی صفتوں میں ہو' اس کے کامول میں ہو' اس کے دین اور اس کی شریعت میں ہو کسی میں ہو سب کا یمی عام محم ب اور آیت میں ب ﴿ وَلاَ تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ الْسِنَتُكُمُ الْكَذِبَ ﴿ ﴾ الْخُ (النحل: ١١١) اپني زبانول، سے جھوٹ موث خدا پر بہتان باندھ کرنہ کمہ دیا کرو کہ بہ طال ہے اور بہ حرام ہے۔ یاد رکھو اللہ پر جھوٹ باندھنے والے نجلت سے محروم رہتے ہیں گو دنیوی فائدہ یو نمی سا اٹھالیں لیکن آخر دردناک عذابوں میں مبتلا ہوں گے۔ پس د کیمہ لو کہ س طرح اللہ سجانہ وتعالی نے اپنے احکام میں جھوٹ اور غلط کمہ دینے والوں پر وعید نازل فرمائی ہے اور کس طرح انہیں دھمکایا ہے جو خدا کے حرام نہ کیے ہوئے کو حرام اور طال نہ کیے ہوئے کو حلال کمہ دیں پس جناب باری عزوجل نے اس آیت میں بیان فرما دیا ہے کہ جب تک بندے کو خُدا کے حلال و حرام کیے ہوئے کا عِلم نہ ہو اسے حلال و حرام بتلانا کسی طرح جائز نہیں۔ بعض سلف كا قول ہے كہ انسان كويد كنے سے كه اسے اللہ نے طال كيا ہے اور اسے حرام كيا ہے بہت بچنا چاہئے كہيں ايبانہ ہوكہ فدا فرما دے تو جھوٹا ہے نہ میں نے اسے حلال کیا ہے نہ اسے حرام کیا۔ پس جب تک کھلے طور پر وحی اللی سے کسی چیز کی حلت و حرمت معلوم نہ ہو صرف تقلید کے طور پر اور اور اولی طریقے سے حلال حرام کے فقے جڑ دیناکسی مسلمان کولائق نہیں۔ صبح حدیث میں ہے کہ آتخضرت سائیلم نے اپنے بنائے ہوئے امیر حضرت بریدہ رفاقد کو اس سے منع فرما دیا کہ وہ وشمن کا محاصرہ کر ك اس بات ير انسيس آزاد كريس كه جو الله كا حكم مو كا بلكه فرما دياكه انسيس اين اور اين ساتفيول ك احكام كى پايندى كى شرط ير آزاد كرو كيونك مهيس نهيس معلوم كه ان كے بارے ميں خدائى علم كيا ہے؟ كيا خبرتم اس تك پنچو بھى ياند سنچو- يہن

غور کر لو کہ اللہ کے عکم میں اور مجتمد سردار کے حکم میں آپ نے کس قدر فرق ظاہر فرمایا اور مجتمد کے حکم کا نام اللہ کا حکم رکھنے سے منع فرما دیا۔

پھراس لفظ مروہ کی بھی مٹی پلید کر دی کسی نے کمہ دیا کہ مروہ سے مراد مروہ تنزیبی ہے یعنی بچا بمتر ہے نہ بچو تو کوئی اتنا براحرج بھی نہیں اور ان سے بھی چند قدم آگے برھ کراوروں نے آگو کمہ دیا کہ مراد اس سے بیہ ہے کہ بچٹا اولی ہے اور کر لینا بھی جائز ہے۔ ایسے ہی تصرفات نے اور ای فتم کی دست اندازیوں نے شریعت کے بہت سے مسائل کی کایا بلیف دی اور ائمہ کا ندجب کچھ کا پچھ نظر آنے لگا۔ دو لونڈیاں جو آپس میں بہنیں ہوں انہیں ملکیت کے ماتحت اپنے تصرف میں لانے ک بابت حضرت امام احمد رطالته فرماتے ہیں میں اسے مکروہ سمجھتا ہوں یہ نہیں کما کہ حرام ہے۔ حالانکہ ان کا فرجب اس کی حرمت بی ہے۔ حرام کے لفظ کے استعال کرنے کو چھوڑ دینے کی وجہ وہی تھی جو اوپر عثمان کے قول میں بیان ہوئی۔ اس طرح آپ سے منقول ہے کہ سونے چاندی کے برتوں میں پانی لے کروضو کرنا مکروہ ہے۔ پس یمال بھی مکرھہ سے مراد حرام ہے۔ ان کا خدمب اس کے عدم جواز کائی ہے۔ ایک روایت میں آپ کا فرمان ہے کہ تھد باندھ کرئی حمام میں جانا مستحب ہے۔ یمال بھی استحباب سے مراد وجوب ہے۔ آپ کا فرمان ہے کہ جس انسان کے پاس اس کے مال کی اکثریت حرام کی ہو تو مجھے تو اس کا مال کھانا اچھا نہیں معلوم ہو تا۔ یہاں مراد حرام ہو تا ہے۔ اچھا اس سے بھی زیادہ صراحت والی روایت سنیے آپ فرماتے ہیں زہرہ ستارے کے لیے یا اور ستاروں کے لیے اور گرجوں کے لیے اور اللہ کے سوا اور کسی کے لیے جو جانور ذیج کیا جائے مجھے اس كاكھانا اچّھا نہيں لَكُنّا كيونكہ اللہ عزوجل كا فرمان ہے : ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ ۚ وَلَحْمُ الْحِنْوِيْدِ وَمَآ أَهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ ﴿ ﴾ (ما كده: ٣) يعنى تم يرايي موت مرا موا جانور اور بوقت ذيح بها موا خون اور سور كا كوشت اور بروه چيز حرام ہے جو اللہ کے سوا دو سرے کے نام پر شہرت دی جائے۔ پس دیکھئے صاف آیت کتاب اللہ کی موجود ہے وہ آپ کے سامنے ہے آپ اس کی تلاوت کرتے ہیں اس سے دلیل پکڑتے ہیں لیکن اپنے لفظوں میں احتیاط برتے ہیں۔ ایک روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا بھرت میلا کھانے والے جانوروں کا گوشت اور دودھ میں تو مکروہ جانتا ہوں۔ یہاں بھی مراد مکروہ سے حرام

ہے جیسے کہ حنبل وغیرہ کی روایت میں صراحت موجود ہے۔ ایک روایت میں ہے آپ فرماتے ہیں سانپ ' پچو' کا گوشت کروہ رکھتا ہوں۔ اس لیے کہ سانپ کی کچلیاں ہیں اور بچھو زہریلا اور وُنگ والا جانور ہے۔ لیس یماں بھی مراد کراہت سے حرمت ہے۔ آپ کا فرمان ہے کہ جب بغیر چھوڑے کتا اپنے آپ شکار کرلے تو اس شکار کا کھانا جھے اچھا نہیں لگتا اس لیے کہ حضور مٹھالیا کا فرمان ہے کہ جب تو اپنے کتے کو ہم اللہ پڑھ کر چھوڑے۔ لیس یماں بھی مراد ان لفظوں سے حرمت کا بیان ہے۔ بلا اختلاف آپ کا ذرہب ہے کہ چاندی کی سرمہ دانی سلائی کا استعال حرام ہے لیکن لفظ بی ہیں کہ جھے یہ اچھی نہیں معلوم ہوتی۔ اس طرح جب آپ سے سوال ہوا کہ ایک شخص نے اپنی یوی سے کما کہ تیری زندگی میں اگر میں کسی عورت سے نکاح کروں یا کسی لونڈی کو اپنے بسترے کیلئے خریدوں تو اس عورت پر طلاق ہے اور وہ لونڈی آزاد ہے۔ آپ نے فرمایا اگر اس نے نکاح کسی اور عورت سے کیا تو میں تو اسے الگ کرنے کا حکم نہیں دوں گا۔ ہاں جھے ڈر ہے کہ آزادگی اس پر لازم ہو جائے گی اس لیے کہ اس کا حکم طلاق کے خلاف ہے۔ تو آپ سے کما گیا کہ اچھا اگر کوئی اور اسے لونڈی ہبہ کرے تو؟ آپ نے فرمایا یہ طریقہ تو حیلہ ہے اور میں چیلوں کو مکروہ جانتا ہوں۔ طلائکہ آپ کا نہ جب یہ جسے کہ حیلے حرام ہیں اور ان سے فلا نہ بیس کی جاسی کی جاسی کی جاسی ہیں اور ان سے قسمیں بیکار نہیں کی جاسی ہیں۔

ای طرح جراب کا سرا گدھے کی کھال کا بنانے کو آپ نے مکروہ کہا ہے اور فربایا ہے وہ ذرج شدہ جانور کا ہونا چاہئے۔

حالانکہ آپ اس کی حرمت کے قائل ہیں۔ خزر کے بالوں کی بابت آپ سے سوال ہوا تو جواب دیا کہ مجھے وہ ناپند ہیں۔ یہ لفظ بھی حرام کنے کے قائم مقام ہیں۔ آپ فرماتے ہیں گدھے کی کھال سے بنانا مکروہ ہے خواہ وہ ذرج کیا ہوا ہویا نہ ہو۔ اس کا کرنا اور کرنا وونوں مکروہ ہیں۔ آپ سے سوال ہوا کہ آیک شخص نے قتم کھائی ہے کہ وہ فلال چیز سے نقع نہ اٹھائے گا پھر اسے بی کرنا ہوں کے بدلے کوئی اور چیز کا خرید لینا کیا ہے؟ آپ نے فرمایا مکروہ ہے لینی جائز نہیں۔ گدھی کے دودھ کو آپ مکروہ فرماتے ہیں لینی حرام۔ شراب کے سرکے کو آپ ناپند بتلاتے ہیں لینی حرام۔ پائی کی فروخت کو آپ مکروہ کتے ہیں جرام خود آپ کے نردیک بھی۔ ایسے جوابات آپ کے بمت ہیں اور بکثرت ہیں۔ اس طرح اور ائم پر نظظوں میں کہا ہے کہ ہر مکروہ حرام ہے ہاں جمال صاف تھم نہ پایا جائے اس پر لفظ حرام نہ بولا جائے۔ امام ابو عنیفہ دولتے اور امام ابو یوسف دولوں عورتوں کے لیے مکروہ ہے۔ مراد اس سے حرمت ہے۔ ابویوسف اور مجمد دونوں سے مروی چاندی کے برخوں میں پینا مردوں عورتوں کے لیے مکروہ ہے۔ مراد اس سے حرمت ہے۔ ابویوسف اور مجمد دونوں سے مروی جائے کہ ریشی مندوں پر سونا ریشی سے دائوں ہیں۔ طالانکہ ان کے شاگر دوں نے تقریح کی ہے کہ میہ حرام ہے۔ اس لیے کہ ان کی حرمت ہے۔ اس کیا بیانا بھی حرام ہے۔ میسے شراب کا بینا حرام تو اس کا بیانا بھی حرام ہے۔ جسے شراب کا بینا حرام تو اس کا بیانا بھی حرام ہے۔ جسے شراب کا بینا حرام تو اس کا بیانا بھی حرام ہے۔ جسے شراب کا بینا حرام تو اس کا بیانا بھی حرام ہے۔ جسے شراب کا بینا حرام تو اس کا بیانا بھی حرام ہے۔ جسے شراب کا بینا حرام تو اس کا بیانا بھی

اس طرح سے ان کا قول ہے کہ ریشی رومالوں کا رکھنا جس سے ناک اور مُنہ صاف کیا جائے کروہ ہے۔ مراد اس سے بھی حرمت ہے۔ کہتے ہیں کہ پافانے کا فروخت کرنا کروہ ہے۔ لیتی حرام ہے۔ کہتے ہیں کہ انسانوں اور جانوروں کی خوراک کو جمع کرکے روک رکھنا کروہ ہے جبکہ انہیں ضرر پنچتا ہو اور خوراک کی تنگی ہو۔ مراد حرمت ہے۔ کہتے ہیں کہ فتنے کے زمانے میں ہتھیاروں کا فروخت کرنا کروہ ہے۔ مراد ان کی حرام ہونا ہے۔ امام ابو حنیفہ رمائٹیہ فرماتے ہیں ککہ شریف کی زمین بیچنا کروہ میں ہتھیاروں کا فروخت کرنا کروہ ہے۔ مراد ان کی حرام ہونا ہے۔ امام ابو حنیفہ رمائٹیہ فرماتے ہیں ککہ شریف کی زمین بیچنا کروہ

ہے۔ یعنی حرام ہے کتے ہیں شطرنج کھیلنا کروہ ہے بعنی حرام ہے۔ کتے ہیں کسی غلام وغیرہ کے گلے میں طوق وال دینا جس ہو ال جل بنہ سکے کروہ ہے یعنی حرام ہے۔ الغرض سب کے کلام میں کمروہ بمعنی حرام اکثر مروی ہے۔ اب مالکیوں کی سنے ان کے نزدیک کمروہ حرام اور مبل کے درمیان کی چیز ہے وہ اس پر جواز کا اطلاق کبھی نہیں کرتے۔ کتے ہیں کہ کچلوں والے ورندوں کا کھانا کمروہ ہے مبل نہیں۔ خود حضرت امام مالک رساتھ نے اپنے اکثر جوابوں میں حرام پر کمروہ کا اطلاق کیا ہے۔ چنانچہ شطرنج کے کھیل کو آپ مکروہ کتے ہیں ان کے اکثر شاگر د اسے حرام پر محمول کرتے ہیں کو بعض کراہت پر بھی محمول کرتے ہیں کو بعض کراہت پر بھی محمول کرتے ہیں کو بعض کراہت پر بھی محمول کرتے ہیں گو بعض کراہت پر بھی محمول کرتے ہیں گو بعض کراہت پر بھی محمول کرتے ہیں گو بعض کراہت پر بھی محمول کرتے ہیں ہو کہ منابہ ہے ہیں اسے کروہ جانتا ہوں 'ہل مجھ پر اس کی حرمت طابح نہیں ہوئی۔ پس آپ نے کروہ ہونے کو صاف طور پر بیان فرمایا ہاں حرمت کے مطابہ ہوئی۔ پس نہیں تو فرمایا نہ کوئی الیے الفاظ کے بلکہ یمی کہنا درست ہے کہ آپ نے اے کروہ کما بال حرام ہونے کی صاحت نہیں کہنا ہوں کہنا ہوں کہ کہنا ہوں کہنا ہوں ہیں جونا چاہئے کہ ہوئی ایسے الفاظ کے بلکہ یمی کہنا درست ہے کہ آپ نے اس طرح آپ نے دام کو اللہ تعالی اور اس کا کہن کروہ فرمایا ہے یہ کمیں نہیں فرمایا کہ وہ مباح ہیا جائز ہے۔ آپ کی جالات بزرگی عزت اور مرہے کو سامنے رکھ کرنے کو کروہ فرمایا ہے ہیں نہیں فرمایا کہ وہ مباح ہیا جائز ہے۔ آپ کی جالات بردگی عزت اور مرہے کو سامنے رکھ کرنے ہی اس لیے کہ حرام کو اللہ تعالی اور اس کا محمول کروہ تیں ہونا چاہئی تیرے درب کے نزدیک مکرنے ہیں۔ اوپر بیان ہوا ہے کہ اللہ کے سوا اور کمی کی عبادت نہ کرنا ساتھ ہی میں بابلی نے نہ والوں کو قتل کرنے کی ممانعت بھی ہے۔

زناکاری کی حرمت بھی ہے کسی کے ناحق کے قتل کی ممانعت بھی ہے۔ مال یتیم کو ناحق کھا جانے کی حرمت بھی بیان ہوئی ہے۔ بے بیلم رُبان کھولنے ہے بھی منع فرمایا ہے۔ وغیرہ صحیح صدیث میں ہے اللہ تعالیٰ قبل و قال اور بکواس کو اور مال کی بربادی کو کروہ رکھتا ہے۔ پی اللہ اور رسول کے کام میں کروہ بمعنی حرام موجود ہے بی اصطلاح سلف صالحین کی تقی ۔ لیکن اس کانہ کرنا کرئے ہے مطاب کی تقی ۔ لیکن اس کانہ کرنا کرئے ہے نزوہ رائے ہو۔ پھرائمہ سلف کی اصطلاح کو اپنی اصطلاح تو کائی اور کما کہ محروہ وہ ہے جو حرام تو نہ ہو لیکن اس کانہ کرنا کرئے ہو اور سلف کی اصطلاح کو اپنی اصلاح کو اپنی اور محال کرے سخت خلطی کی اور خطرناک ٹھوکر کھائی۔ کراہت کو اور اللہ میں اللہ اور ممتنع کے لیے۔ جیسے فرمان ہے ﴿ وَمَا عَلَمْنَا اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ عَلَیْ کُرِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ کُری کہ بین افظ ﴿ وَمَا يَنْبَعِيْ لِلْوَ حَمْنِ اَنْ يَتَّعِدُ وَلَدًا ﴿ وَمَا يَنْبَعِيْ لِلُونَ اِنْ اَنْ اِللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ ہُم کے اللہ تبارک و تعالیٰ کے ناموں میں 'صفتوں میں ' افعال و احکام میں ' بے علمی کے ساتھ ڈبان کھوانا حرام ہے ہمارہ مطلب یہ ہے کہ اللہ سجانہ و تعالیٰ کے ناموں میں 'صفتوں میں ' افعال و احکام میں ' بے علمی کے ساتھ ڈبان کھوانا حرام ہے ہمیں میں اللہ میں کے ماتھ ڈبان کھوانا حرام ہے ہمی سے میان کو انا حرام ہے ہمی سے کہ اللہ سجانہ و تعالیٰ کے ناموں میں ' صفتوں میں ' افعال و احکام میں ' بے علمی کے ساتھ ڈبان کو انا حرام ہے ہمی سے میان کو انا حرام ہے کہ اللہ سجانہ کو انا حرام ہما ہے کہ اند میں میانہ کو ان احرام ہو اس کے انہوں میں میانہ کو انا حرام ہے کہ انہوں میں میانہ کو ان کو انہوں میں ' میانہ کو ان

فتوول کے آلات فتووں کی شرطول کے بیان میں اور اس بیان میں کہ مفتی میں کہاں تک قابلیت ہونی چاہئے کہ چاہئے صیح سندوں کاعِلم ہونا چاہئے۔ سُنت رسول اوراحادیث پیغیبر کاعلم ہونا چاہئے۔ اسے اسکے خلاف کسی کے قول کی طرف مائل نہ ہونا چاہے بلکہ یہ سمجھنا چاہے کہ جس نے اسکے خلاف کیا ہے اسے یہ حدیث نہیں ملی ہوگی یا اس نے صحیح اور ضعیف کی پیچان میں غلطی کی ہو گی۔ آپ فرماتے ہیں کسی کے پاس مدیث کی اور اختلاف صحابہ و تابعین کی کتاب ہو تو اسے نہیں چاہئے کہ جس پر چاہے عمل کرے جے چاہے اختیار کر لے اس کے مطابق فتویٰ دے اور عمل کرے بلکہ اسے چاہئے علماء كرام سے بوچھ لے تاكم صحيح چيز پر اسے عمل نصيب ہو۔ آپ كافرمان ہے جب تك كوئى شخص كتاب و سُنْت كاعالم نه ہو اسے فتوی دینا جائز نہیں۔ فرماتے ہیں اسے اپنے سے پہلے کے علماء کے قول معلوم ہونے چاہئیں ورنہ فتوی بازی نہیں کرنی چاہے۔ کسی نے آپ سے پوچھا کہ ایک لاکھ حدیثیں یاد کرنے کے بعد انسان فقیہ ہو جاتا ہے؟ فرمایا نہیں۔ پوچھا دو لاکھ کے بعد؟ فرمایا نہیں۔ دریافت کیا اچھا تین لاکھ؟ فرمایا نہیں۔ پوچھا چار لاکھ؟ تو آپ نے اپنے ہاتھ ہلا کر اشارہ کر دیا خود حضرت امام صاحب رطیتیہ کو چھ لاکھ حدیثیں حفظ تھیں۔ ابو اسحال رطیتیہ جب جامع منصور میں مفتی کے عمدے پر بیٹھے تو ان سے کسی شخص نے کہا کہ آپ کو تو حدیث کی اتنی مقدار یاد نہیں۔ آپ نے فرمای اللہ تجھے معاف فرمائے میں تو لوگوں کو ایکے اقوال بتلاتا مول جنہیں اتنی مقدار یاد تھی بلکہ اس سے بھی زیادہ۔ قاضی ابو یعلی طالتے بیں بظاہر تو اس کلام سے معلوم ہو تا ہے کہ جب تک اتن زبردست تعداد حدیث کی یاد نه ہو کوئی شخص مجتد نہیں ہو سکتا۔ لیکن یہ محمول ہے احتیاط پر اور مفتی کی سخت شرط پر۔ اسکے بعد آپ نے امام ابو اسحاق رایتی کا مندرجہ بالا واقعہ ذکر فرمایا اس واقعہ سے بھی کوئی یہ خیال نہ کر لے کہ ابو اسحاق روایتے امام احد روایتے کے مقلد تھے ہرگز نہیں بلکہ انہوں نے کتاب العلل کے حاشتے پر خود کھا ہے کہ بغیر علم کے فتوی دیتا منع ہے کیونکہ اللہ تعالی کا فرمان ہے : ﴿ لا تقف ما لیس لک به علم ﴾ (اسراء: ٣٦) جس بات کا جہیں علم نہ ہو اس میں زبان نہ کھولو۔ میں کتا ہوں اس بارے میں اصحاب احمد کے تین قول ہیں۔ ایک تو یہ کہ تقلیدی طور پر فتوی دینا جائز نہیں اسلنے کہ تقلید عِلم میں اور فتویٰ بے علمی پر دینا حرام ہے۔ اس بارے میں تو تمام علاء متفق ہیں کہ تقلید عِلم میں اور مقلد مخص پر عالم کالفظ بول نہیں سکتے۔ یمی قول اکثر اصحاب مالک کا ہے اور جمہور شافعیہ بھی یمی فرماتے ہیں۔ دوسرا قول یہ ہے کہ خود اس کے اپنے نفس کے لیے تو جائز ہے اور دوسرے کو بتانے کے لیے تقلیداً کوئی بات کمہ دینی جائز نہیں۔ ابنِ بطہ وغیرہ کا یمی قول ہے۔ چنانچہ ابن بطہ نے جو رسائل بر کمی کو لکھے ہیں ان میں لکھا ہے کہ فتوی پوچھنے والے کو کسی عالم کی تقلید کر کے کوئی مسئلہ بتلا دینا جائز نہیں۔ خود اپنے لئے مان لینا اور بات ہے اور دوسرے کو اس کافتوی دینا یہ تو کسی طرح جائز نہیں۔

تیبرا قول ہے ہے کہ حاجت کے اور کی جمتد عالم کے نہ ہونے کے وقت جائز ہے ہی قول زیادہ صحح ہے اور اسی پر عمل ہے۔ اور اسی پر عمل کو وہ مسائل بالا کے تو میرے نزدیک تو کوئی عیب کی بات جمیں۔ امام شافعی رواقتے فرماتے ہیں اللہ کے دین میں فتوئی دینا صرف اسی کو وہ مسائل بتلاے تو میرے نزدیک تو کوئی عیب کی بات جمیں۔ امام شافعی رواقتے فرماتے ہیں اللہ کے دین میں فتوئی دینا صرف اسی کو حالل ہے جو کتاب اللہ کا ماہر ہو نائے منسوخ محکم ' متشابہ ' تادیل ' تعنی مراد و مطلب سے آگاہ ہو۔ پھر ساتھ ہی مدیثوں میں بھی بالغ نظر ہو' نائے منسوخ کو خوب جانتا ہو۔ جس طرح قرآن میں ممارت مدیث میں مہارت مدیث میں بھی ہو۔ پھر لفت کا شعر کا اور قرآن و حدیث میں جو چیزیں کام آئی ہیں ان کا عالم ہو۔ پھر انصاف کے ساتھ ان کا استعمال کرتا ہو اور شہریوں کے اختلاف پر بھی اطلاع رکھتا ہو اور استباط و اجتماد کا طملہ بھی رکھتا ہو۔ جب ہی سب اوصاف جمع ہوں تو وہ شریعت میں کلام کرنے اور حلال حرام کے فتوے دینے کا اہل ہو سکتا ہے ورنہ نہیں۔ حضرت امام احمد روائی ہے سوال ہوا کہ شریعت میں کلام کرنے اور حلال حرام کے فتوے دینے کا اہل ہو سکتا ہے ورنہ نہیں۔ حضرت امام احمد روائی ہو سے ان فتول ہوا کہ عمدے پر آنا چاہتا ہو تو اس کے لیے حدیثوں کا مائل مو بوتا ہوا کہ عمدے پر آنا چاہتا ہو تو اس کے لیے حدیثوں کا من من مردوں کو تو کی این المبارک سے پوچھاگیا کہ انسان مفتی ہونے کے قابل کب ہوتا ہے؟ آپ نے فرایا جب حدیثوں کا عالم ہو۔ رائے کا حافظ ہو۔ بحل مائل اور محل کے علیں ہیں جن پر شارع علائی نے احکام معلق رکھ ہوں اور انہیں اثر ڈالنے والی علیں بنائی ہوں جو اور صحیح علیں ہیں جن پر شارع علائی نے احکام معلق رکھ ہوں اور انہیں اثر ڈالنے والی علیں بنائی ہوں۔ جب ہورا۔

وین اللہ میں رائے سے فتوے دینے کی حرمت کے بیان میں۔ جو رائے قرآن و حدیث کے مخالف ہو اور جس فرائی نے اللہ میں رائے سے فتوے دینے کی حرمت کے بیان میں۔ جو رائے قرآن و حدیث کی فیان نَّم یَسْتَجِیْبُوْا لَكَ عَلَمُ اَنَّمَا یَتَبِعُوْنَ اَهٰوَاءَ هُمْ ﴿ ﴾ الْخُ (فقص: ٥٠) یعن اگر یہ لوگ تیری باتیں نہ مائیں تو سمجھ لے کہ یہ خواہش پرست بیں جو بھی اللہ کی ہدایت کے بغیراپے نفس کی خواہش کے پیچے پر جائے اس سے بردھ کر گراہ اور کوئی نہیں' اللہ ایسے ظالم لوگوں کو ہدایت نہیں کرتا۔ خیال کیجے کہ اس آیت میں امر کی تقیم صرف دو چیزوں کی طرف کی ہے تیبری کوئی چیز نہیں۔ یا تو اللہ کی اور اس کے رسول کی بات مانی اور وئی اللی کی پیروی کرنی۔ یا اتباع ہوئی یعنی خواہش کی پیروی۔ پس جو پچھ قرآن حدیث میں نہ ہو وہ خواہش ہے اور آیت میں ہے ﴿ یٰدَاوُدُ اِنَّا جَعَلُنْكَ خَلِیْفَةً فِی الْاَرْضِ فَاحْکُمْ بَیْنَ النَّاسِ بِالْحَقِ وَلاَ کَ وَرِمِیان حق فِیلِ کرنے چاہئین اور خواہش نفس نے پیچے نہ لگنا چاہئے ورنہ راہ اللی سے بھٹک جائے گا۔ جو لوگ راہ اللی سے بھٹک جائے گا۔ جو لوگ راہ اللی سے بھٹک جائے گا۔ جو لوگ راہ اللی سے بھٹک جائے بیں اس آیت میں بھی سے بھٹک جائے بیں اس آیت میں بھی سے بھٹک جائے بیں اس آیت میں بھی بھی جو بھٹ بیں اس کے دن کو بھولے ہوئے ہیں اس آیت میں بھی سے بھٹک جائے بیں اس آیت میں بھی بھی جو بھٹ بیں ان کے لیے سخت عذاب بیں کیونکہ وہ حماب کے دن کو بھولے ہوئے ہیں اس آیت میں بھی بھی سے بھٹک جائے بیں اس آیت میں بھی

لوگوں کے درمیان تھم احکام جاری کرنے کے دو ہی طریقے بیان فرمائے یا تو حق بعنی وہ جو اللہ تعالی نے اپنے رسول پر نازل فرمایا ہے۔ یا ناحق بعنی اسپ ول سے جوڑ جاڑ کر قرآن و حدیث کے خلاف اور آیت میں اللہ تعالی اپنے نبی سائی اسپ نبی اللہ تعالی اپنے نبی سائی اسپ نبی اللہ تعالی اپنے نبی سائی اللہ تعالی اپنے نبی سائی اللہ تعالی اپنے نبی سائی اللہ تعالی اللہ تبار کر وا سے اللہ کے ہاں کو اس امری شریعت پر کر دیا ہے پس تو اس کی تابعد آری کر اور بے علموں کی خواہوں کا ولی خود اللہ تبار ک و تعالی ہے۔ پس کوئی نفع نہیں پہنچا سے سے ظالم تو آپس میں ایک بید کہ اللہ کی شریعت پر عمل کرنا اور اس وحی اللی کا علم دینا اور دو سرے بید کہ بے ممال کی خواہوں کی خواہوں کا ولی خود اللہ تبار ک و تعالی ہے۔ پس علموں کی خواہوں کی کا علم دینا اور دو سرے بید کہ بے علموں کی خواہوں کی تابعد آری کرنا ور اس وحی اللی کا علم دینا اور دو سرے بید کہ بے علموں کی خواہوں کی تابعد آری کرنا ور بین کہ اللہ کی شریعت پر عمل کرنا اور اس وحی اللی کا علم دینا اور دو سرے بید کہ بے خواہوں کی خواہوں کی تابعد اس کہ بیا ہو گونی اور کو اس کے سوا دو سرے اولیاؤں کے پیچے نہ لگو۔ افسوس! تم طرف تمار کر رہے ہو۔ پس اس آیت میں بھی اپنا آئارے ہوئے ادکام کی پیروی کرنا سے سوا دو سرے اولیاؤں کے پیچے نہ لگو۔ افسوس! تم بہت ہی کم تصوصیت سے علم بیت میں میں اور دو سرے ادکام کی پیروی کرنے کا خصوصیت سے علم بیت کا دوائی تار کے پیچے لگ جانا ہے۔

اور آيت مِن فرمايا ﴿ يَأْتُهُمَا الَّذِيْنَ أَمْنُوْ آ أَطِينَعُوا اللَّهُ وَ أَطِينَعُوا الرَّسُولَ ﴿ ﴾ الخُ (نساء: ٥٩) ايمان والو! الله كي اور رسول کی اطاعت کرو اور جو تم میں سے صاحب امر ہیں۔ پھر اگر تم میں کسی چیز کے بارے میں جھڑا پر جائے تو اسے اللہ اور رسول ہی کی طرف لوٹاؤ آگر تم کو اللہ پر اور قیامت پر ایمان ہے یمی بہتر ہے اور کی انجام کے لحاظ سے اچھا ہے۔ اس آیت ك اس كلتے ير خيال فرمايئ كه ﴿ أَطِيْعُوا ﴾ كے لفظ كو جس طرح الله تعالى نے اپنے ليے فرمايا اس طرح اپنے بى كے ليے بھی فرمایا اس کے ساتھ یہ قید نہیں رکھی کہ جب فرمانِ رسول تالی کا سابق کے مطابق ہو بلکہ اپنے رسول تالی کی اطاعت مستقل واجب کی جیسے کہ خود اپنے احکام کی- بلکہ آپ کا ہر تھم واجب التعمیل ہے خواہ وہ تھم کلام اللہ شریف میں ہویا نہ ہو حضور ساتی کے جمال کتاب اللہ دی گئی ہے وہیں اس کے ساتھ اسی جیسی اور چیز دی گئی ہے اور وہ خود آپ کی اپنی حدیثین ہیں۔ یی وجہ ہے کہ اولی الامری اطاعت مستقل فرض نہیں کی گئی بلکہ فعل کو یہال پر حذف کر کے یعنی ﴿ أَطِيْعُوْا ﴾ كالفظ نه کمه کر ان کی فرمانبرداری اطاعت رسول مل کی ماتحق میں کر دی اور آگاہ کر دیا که صاحب حکومت یا صاحب علم کی فرمانبرداری پیغیر خدا التھیا کے احکام کی موافقت میں ہے تو خلاصہ صرف اس قدر ہوا کہ ان صاحب امر لوگوں میں سے جو فرمان رسول کے ماننے کا تھم کرے اس کی مانی جائے اور جو فرمان رسول کے خلاف کے اس کی ماننا حرام ہے بلکہ اس کی سننا بھی حرام ہے۔ رسول کریم ساتھیا فرماتے ہیں کسی مخلوق کی اطاعت خالق کی نافرمانی میں نہیں اور حدیث میں ہے اطاعت صرف معروف میں ہے۔ اولی الامرکی نسبت صاف فرمان ہے کہ ان میں سے جو بھی اللہ اور رسول کی نافرمانی کا حکم دے تو نہ سننا ہے نہ ماننا۔ کیا وہ واقعہ یاد نہیں کہ جب اولی الا مرمیں سے ایک کے فرمان سے کہ اس آگ میں کود جاؤ بعض لوگوں نے اس میں کود پڑنے کا ارادہ کیا تھا تو حضور طلی کے فرمایا اگریہ اس میں کود پڑتے تو ہمیشہ آگ میں ہی رہتے۔ باوجود بکیہ ان کا آگ میں کودنا اپنے امام اور اولی الامر کے فرمان کے ماتحت تھا جس کی بجا آوری وہ اپنے اوپر واجب جانتے تھے۔ لیکن چونکہ ان لوگوں نے اپنی سمجھ پر زور نہ دیا اور اللہ کی نافرمانی پر صرف اولی الامرے حکم سے تیار ہو گئے اور اطاعت کے حکم کوعام رکھا اور اس میں اسے بھی داخل کرلیا جو شارع ملائلہ کی منشامیں داخل نہ تھا بلکہ دین میں اس کے مطاف معلوم تھا باوجود اس کے انہوں نے اعلیٰ کو بشش سیحضے کی نہ کی اور اپنے تئیں ہلاک کرنے اور اپنی جانوں پر عذاب کرنے کی ٹھان کی بغیر جوت اور دلیل کے کہ یہ اللہ اور رسول کی اطاعت ہے یا نہیں؟ پس جب اتنی معمولی سی غلطی پر یہ وعید ہے کہ وہ اگر ایسا کر لیتے تو جنمی بن جاتے تو پھر ان لوگوں کی سزا کا تو تصور کرو جو ان احکام کا خلاف کریں جو اللہ کے رسول کے ساتھ کے بھیج ہوئے دین کے صرتے احکام ہیں۔

اس کے بعد اللہ تعالی نے مومنوں کے ہراختلاف و تنازع کو اللہ اور اس کے رسول کی طرف لوٹانے کا تھم دیا اور فرما دیا کہ اگر وہ سیجے ایماندار ہیں تو انہیں ہی کرنا چاہئے۔ ساتھ ہی فرما دیا کہ ہی دنیوی اعتبار سے بہتر ہے اور میں انجام کے لحاظ سے عدہ ہے۔ یہ آیت اور بھی بہت سی باتوں کو شامل ہے۔ ایک تو بیر کہ بعض احکام میں مومن بھی مختلف ہوتے ہیں۔ بیر اختلاف انہیں ایمان سے خارج نہیں کرتا۔ چنانچہ خود صحابہ میں بھی بہت سے مسائل میں اختلاف ہوا باوجود یکہ وہ تمام اور مومنوں کے سردار ہیں اور ساری اُمت سے زیادہ کامل ایمان والے ہیں۔ لیکن بیر اللہ کی رحمت ہے کہ خُدا تعالیٰ کے اساء و صفات اور افعال کے بارے میں ان بزرگان دین میں مطلقاً اختلاف نہ تھا بلکہ اوّل سے آخر تک سارے کے سارے اس بارے میں متفق اللفظ اور یک زُبان تھے اور جو قرآن و صدیث نے کماہے وہی کہتے تھے نہ تو وابی تباہی تاویلیں کرتے تھے'نہ اس کی جگہ سے اسے مثاتے تھے نہ کسی کو باطل ٹھمراتے تھے نہ ان کی مثالیں بیان کرتے تھے نہ انہیں رَد کرتے تھے نہ ان میں سے کسی نے ان خدائی ناموں اور صفتوں اور کاموں کی آیتوں اور حدیثوں کی نسبت اس بات کو جائز کھی کہ انہیں حقیقت سے گھما کر مجاز کی طرف پھیر دی جائیں بلکہ سب کو جس طرح وہ تھیں قبول و منظور کیا اور ایمان و عزت سے انہیں تشکیم کیا اور سب کو بکسال مانا اور ایک ہی طریقے سے تشکیم کیا اور خواہش پرستوں اور بدعتیوں کی طرح نہ انہیں گلڑے مکڑے کیا نہ یہ کیا کہ بعض کا اقرار اور بعض کا انکار اقرار بھی بے دلیل اور انکار بھی بے سند۔ باوجود میکہ جس انکار میں جس بات سے بھاگے تھے وہی اقرار کے وقت سامنے آگئ الغرض ایمانداروں کا اختلاف احکام کے مسائل میں جبکہ وہ اس کا فیصلہ كتاب الله اور سنت رسول الله سے كرليل حقيقت ايمان ميں داخل ہے۔ بال اگر وہ ان مسائل كو الله اور رسول كى طرف ند لوٹائیں تو پھرائیان کا تھم بھی ان پر صادق نہ آئے گا جیسے کہ آیت میں شرط لگائی ہے اور یہ ظاہر ہے کہ جو تھم کسی شرط پر معلق رکھا جائے وہ شرط کے نہ ہونے سے اٹھ جاتا ہے۔ دوسرے بیر کہ اس آیت سے بیر بھی ثابت ہوا کہ مسائل شرعیہ سب کے سب چھوٹے بڑے کتاب اللہ اور سُنّت رسول اللہ ﷺ میں موجود ہیں اگر نہ ہوتے تو پھران کی طرف اختلاف کے لوٹانے کے تھم سے کیا فائدہ؟ شی کالفظ تکرہ ہے اور بیان شرط میں ہے اس لیے بقاعدہ عربیت مسلمانوں کے تمام اختلافات کو جو مسائل دین میں ہوں شامل ہے خواہ وہ کوئی معمولی سامسکلہ ہویا غیر معمولی' چھوٹا ہویا بڑا' چھیا ہویا کھلا۔ تیسرے بیہ کہ اللہ سجانہ وتعالی کی طرف لوٹانے سے مراد کتاب اللہ (قرآن کریم) کی طرف لوٹانا ہے اور رسول کی طرف لوٹانے سے مراد آپ کی حیات میں تو آپ کی اپنی ذات گرامی کی طرف لوٹانا ہے اور آپ کے بعد آپ کی سُنت و حدیث کی طرف اس بات پر تمام مسلمانوں کا اجماع ہے۔

چوتھے یہ کہ اس طرح ایسے وقت اس کی طرف لوٹانا موجبات و لوازم ایمان میں سے ہے پس اگر یہ نہیں تو ایمان بھی نہیں۔ جب لازم نہیں تو ملزوم بھی نہیں۔ یہ مانی ہوئی بات ہے اور یمال تو خصوصیت کے ساتھ دونوں جانب سے تلازم ہے پس ہر ایک دوسرے کے نہ ہونے کے وقت نہیں ہو تا۔ پھر باری تعالیٰ نے خبر دی کہ کتاب و سُنّت سے اپنے اختلافات اور

جھڑوں کا فیصلہ کرنا ہی آغاز و انجام کے لحاظ سے بمتر ہے۔ اس کے بعد خبردی کہ جو مخصی شنت و حدیث اور پغیبر ساتھیا کی لائی موئی چز کے سوا اور طرف اپنا تنازع اور اختلافات لے جائے اس نے طاغوت کو حاکم ٹھرایا۔ یہ بھی یاد رہے کہ جس کی عبادت کی جائے یا جس کی پیروی کی جائے یا جس کی اطاعت کی جائے اور اس کی مانی جائے اور ان کاموں میں شرعی حد سے تجاوز کر لیا جائے اس کا نام طاغوت ہے۔ پس اللہ اور رسول کے سوا جس کے پاس سے اپنے جھکڑے اور اختلافات کے فیصلے شولے جائیں وہ طاغوت ہے اور ایسے لوگ طاغوت پرست ہیں اسی طرح اللہ کے سواجس کی عبادت کی جائے وہ طاغوت ہے اور ایسے لوگ طاغوت پرست ہیں اور جس کی پیروی بغیر اللہ کے فرمان کے کی جائے وہ بھی طاغوت ہے اور ایسے لوگ بھی طاغوت پرست ہیں اور جس کی اطاعت کی جائے اور اس کی بلت مان لی جائے بغیراس عِلم کے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی اطاعت ہے وہ بھی طاغوت ہے اور ایسے لوگ بھی طاغوت پرست ہیں۔ پس لوگوں کے طاغوت یہ ہیں۔ تم ذرا سابھی غور کرو گے لوگوں کے احوال اور ان کے بنائے ہوئے مرداروں کے حالات اپنے سامنے رکھو گے تو دیکھ لو گے کہ اکثر لوگ اللہ کے سوا طاغوت کی عبادت میں گئے ہوئے ہیں اور اللہ اور اس کے رسول کو حاکم بنانے کے عوض طاغوت کو تھکم مانے ہوئے ہیں اور الله اور اس کے رسول کی اتباع اور اطاعت کے بجائے اکثر لوگ طاغوت کی عبادت و اطاعت میں لگے ہوئے ہیں۔ بیہ تمام لوگ نجات و فلاح پانے والے امتیوں لینی صحابہ کی اور ان کے متبعین کی روش پر نہیں ہیں۔ نہ ان کا مقصود ان کے مقصود جیسا ہے۔ بلکہ راہ روی میں اور مقصد میں (دونوں باتوں میں) بیر ان کے خلاف ہیں۔ قرآنِ کریم نے ایسے لوگوں کی بابت پھر فرملیا ہے کہ جب ان سے کما جائے کہ اللہ کے اتارے ہوئے احکام اور رسول کی طرف آؤ تو یہ اس سے منه چیر لیتے ہیں اور ایسا کہنے والے کی مان کر نہیں دیتے۔ بلکہ اس کے سوا کے تھم پر راضی ہوتے ہیں پھرجب ان کے اس گناہ لینی رسول ملتی کی لائی ہوئی شریعت سے مند چھر لینے اور دوسرے کو حاکم مان کراس کی طرف اپنا تنازع اور اختلاف لے جانے کے باعث خدائی عذاب ان پر آرد نے ہیں۔ ان کی عقل میں وین میں ابان میں ال میں ویکھنے سننے میں جب کوئی مصیبت آردتی ہے تو بمانہ بناتے ہیں کہ ہمارا ارادہ تو صرف یہ تھا کہ وہ کام کیا جائے جس سے دونوں فریق راضی رہیں۔ آپس میں کوئی بگاڑ پیدا نہ ہو بلکہ موافقت ہو جائے ہی کام ان لوگوں کا ہے جو اس میں تطبیق اور توفیق اور یکا گت پیدا کرنی چاہتے ہیں جو رسول لائے اور جو اس کے مخالف ہے اور اینے طور پر گمان بیر کرتے ہیں کہ ہم بہت ٹھیک کام کرتے ہیں ہمارا مقصود اصلاح اور موافقت كى جائے خواہ وہ طريقت ہو يا حقيقت ہو' عقيدہ ہو يا سياست ہو' رائے ہو يا سجھ ہو' پس ايمان تو اس ميں ہے نہ كہ ان كى من مانی ملاوث اور بناوث میں۔

پچ تو بہ ہے کہ توفق اللہ عزوجل کے ہاتھ میں ہے۔ پھر حق تعالی نے اپنے نفس کریم کی قتم کھاکر فرمایا کہ جب تک بندگانِ اللی اپنے تمام تر چھوٹے بوے اختلافات کا فیصلہ رسول کریم ماٹھیل سے نہ کرائیں ان میں ایمان نہیں اور بی نہیں بلکہ وہ اپنے دلوں میں اس کی تجائی سے کوئی تنگی ترشی بھی نہ پائیں پھراس پر بھی بس نہ کر کے فرمایا کہ ساتھ ہی نشلیم و رضا اور عمل و ما تحق بھی ہو اور آبت میں ہے کہ مومن مرد و عورت کو اللہ اور رسول سکھا کے فرمایا کہ بعد اپنے کاموں کا کوئی افتیار باتی نہیں رہتا۔ پس اللہ اور اس کے رسول سکھا کے بعد اپنے کاموں کا کوئی افتیار باتی نہیں رہتا۔ پس اللہ اور اس کے رسول سکھا کھلا گراہ اور برکا ہوا ہے اور آبت میں مان لینے اور عمل کرلینے کے چارہ نہیں۔ اگر ایسا نہیں تو وہ مسلمان بھی نہیں بلکہ تھلم کھلا گراہ اور برکا ہوا ہے اور آبت میں مان لینے اور عمل کرلینے کے چارہ نہیں۔ اگر ایسا نہیں تو وہ مسلمان بھی نہیں بلکہ تھلم کھلا گراہ اور برکا ہوا ہے اور آبت میں مان لینے اور عمل کرلینے کے چارہ نہیں۔ اگر ایسا نہیں تو وہ مسلمان بھی نہیں بلکہ تھلم کھلا گراہ اور برکا ہوا ہے اور آبت میں مان کینے اور عمل کرلینے کے چارہ نہیں۔ اگر ایسا نہیں تو وہ مسلمان بھی نہیں بلکہ تھلم کھلا گراہ اور برکا ہوا ہے اور آبت میں جو ایسا نہیں بلکہ تھلم کھلا گراہ اور برکا ہوا ہے اور آبت میں بلکہ تھل کھیں بلکہ تھلم کھلا گراہ اور برکا ہوا ہے اور آبت میں بلکہ تھل کھیں بلکہ تھیں بلکہ تو اور آب ہور ہور سے میں بلکہ تو اور آبت میں بلکہ تھیں بلکہ تھیں بلکہ تھیں بلکہ تو اور آبت میں بلکہ تھیں بلکہ تھیں بلکہ تو اور آبت میں بلکہ تھیں بلکہ تو اور آبت میں بلکہ تو اور آبت میں بلکہ تو اور آبت میں بلکہ تو اور آبت ہور اس بلکہ تو اور آبت میں بلکہ تو اور آبت میں بلکہ تو اور آبت ہور اس بلکہ تو اور آبت ہور بلکہ بلکہ تو بلکہ بلکہ بلکھی بلکھی بلکھی بلکھیں بلکھی بلکھی بلکھی بلکھیں بلکھی بلکھی بلکھی بلکھی بلکھیں بلکھی بلکھی بلکھی بلکھی بلکھی بلکھیں بلکھی بلکھی

ہے کہ "ایمان والو! الله و رسول مل اس سے آگے نہ بردھو' الله سے ڈرتے رہو' الله سننے والا جانے والا ب " بعنی جب تک وہ نہ فرمائے تم زبان نہ کھولوجب تک اس کا حکم نہ ہو لے تم حکم نہ کرو جنب تک وہ فتوی نہ دے تم فتوی نہ دو۔ کسی کام کافیصلہ تم اپنی طرف سے نہ کر دیا کرویہاں تک کہ وہی اس کا فیصلہ کریں۔ حضرت ابنِ عباس جی فاضے ہیں کتاب و سُنّت کے خلاف زبان نہ کھولو۔ آپ فرماتے ہیں سب کو منع کر دیا گیا ہے کہ آپ کے فرمان سے چہلے کچھ کمیں۔ پس اس آیت کی صحیح اور مخضر تفسیریہ ہوئی کہ کسی بات یا کام میں جلدی نہ کرواس سے پہلے کہ رسول الله علی کیا فرمائیں یا کریں اور آیت میں ہے ﴿ يَا يُنْهَا الَّذِيْنَ امْتُوا لاَ تَوْفَعُوْآ اَصْوَاتَكُمْ ۞ ﴾ الخ وجرات : ٢) ايمان والو! ايني آوازين نبي النَّهَا كي آواز سے بلند نه كرو ان کے سامنے اُونچی آواز سے اس طرح نہ بولا کروجس طرح اپنے آپس میں بولا کرتے ہو ایبانہ ہو کہ تماری بے خری میں ہی تمهارے اعمال اکارت ہو جائیں۔" پس جس کی آواز پر آواز بلند کرنا تمام نیکیوں کی بربادی کا ذریعہ ہے اس کے فرمان پر رائے اور عقل کو ذوق اور سیاست کو وجدان و معارف کو مقدم کرنا اور بلند کرنا خیال کرلو که کس درجه کا ہو گا؟ اور آیت و میں ہے کہ مومن تو صرف وہی ہیں جو اللہ اور رسول کو مانیں اور کسی اہم کام کے لیے آپ کے ساتھ ہوں تو آپ کی اجازت بغیر جائیں نہیں۔ پس جبکہ لوازم ایمان میں سے یہ بھی ہے کہ آپ کے ساتھ جب ہوں تو کسی راہ نہ جائیں جب تک آپ اجازت نہ دیں۔ پھرید بلت تو بطور اولی ایمان کے لوازم میں سے ہوگی کہ کسی زہب و علمی قول کی طرف کوئی جائے جب تک کہ آپ کی اجازت نہ ہو۔ آپ کے بعد آپ کی اجازت آپ کی احادیث سے معلوم ہو گئے۔ صیح بخاری شریف میں ہے حضور التي الله تبارك وتعالى في جو علم تهيس عطا فرمايا ہے وہ وے دينے كے بعد تم سے چين ند لے كا بال علاء کی موت عِلم کی موت ہو گی چرتو جانل لوگ باقی رہ جائیں گے جنہیں لوگ اپنا سردار بنائیں گے اپنی سے مسائل ہو چیس گے، وہ اپنی رائے سے فتوی دیں گے خود بھی گراہ ہوں گے اور دو سرول کو بھی گراہ کریں گے۔ یمی روایت جب حضرت عروہ کی زبانی حضرت عائشہ رہی تیانے حضرت عبداللہ بن عمرو کی روایت سے سنی تو انہیں بہت بدی معلوم ہوئی اور دِل نہ مانا ایک سال بعد اپنے بھا نجے سے فرمایا کہ اب کی مرتبہ بھی وہ جج کو آرہے ہیں تم ان سے مل کر علم کے بارے کی اسی حدیث کو پھردریافت کرد انہوں نے پھر پوچھا آپ نے پھر یمی مدیث اس طرح بیان فرمائی جس طرح سال بھر پہلے کے ج میں بیان فرمائی تھی اب تو حضرت عائشہ وی فیا سے فرمایا بیشک وہ سے بیں اور انہوں نے بغیر کی زیادتی کے حدیث کو بوری طرح یاد رکھا ہے۔ رسول الله علی خرماتے ہیں میری اُمت سترسے اوپر اوپر فرقوں میں تقسیم ہو جائے گی سب سے زیادہ فتنے والا وہ فرقہ ہو گاجو دینی اُمور میں رائے قیاس لگائیں گے اور اس سے اللہ کے حال کو حرام اور اس کے حرام کو حال کر دیں گے۔ امام ابو عمر بن عبدالبر والني فرمات ہيں يہ اس قياس كى بابت ہے جو ب اصل ہو اور جو كلام دين ميں الكل اور كمان سے كيا كيا ہو۔ ديكھو خود حديث میں ہے کہ حرام کو طال اور طال کو حرام بنا دیں گے ظاہر ہے کہ طال کی طلت قرآن مدیث میں موجود ہے اور حرام کی حرمت بھی پس جو اس سے ناواقف ہو گا اور سائل کے سوال کا جواب بے علمی سے دے گا اور اپنی رائے سے قیاس کرے گا یقیناً وہ اس کے باعث سُنت سے نکل جائے گا۔ پس بیہ ہے وہ جس نے اُمورِ دین میں اپنی رائے سے قیاس لگایا اور خود بھی برکا اور دوسروں کو بھی بھایا اور جو فروع کو ان کے اصول کی طرف لوٹائے اس نے اپنی رائے سے نہیں کیا۔ اہل علم کے ایک گروہ کا قول ہے کہ جس کا اجتماد اسے کسی رائے کے دیکھنے کی طرف پینچائے اور اس پر اب تک اس کی کوئی دلیل ظاہر نہ ہوئی ہو تو وہ برا نہیں بلکہ وہ معذور ہے چاہے وہ سلف میں سے ہو یا خلف میں سے اور جس پر دلیل کھل جائے پھر بھی وہ

سرکشی کرے اور اپنی بات پر اڑا رہے یا کسی اور کی بات پر اڑا رہے وہ البتہ مندرجہ بالا حدیث کی وعید میں داخل ہے مند عبید بن حمید میں ہم نے ابن عباس میں اس میں سے روایت کی ہے کہ رسول الله سلی ایک فرمایا جو قرآن میں اپنی رائے سے کچھ کھے وہ اپنی جگہ جنم میں بنا لے۔

فصل،

## صدیق اُمت اور اس اُمت کے سب سے بڑے عالم کے فرامین رائے کے رَد میں

حضرت ابو بکر صدیق بڑا ٹھ فرماتے ہیں مجھے کون می زمین اپنے اوپر چلنے دے گی اور کون سا آسان مجھے اپنے سایے تلے رکھے گا اگر میں کتاب اللہ کی کمی آیت میں اپنی رائے سے یا بے علمی سے پچھے کمہ دوں۔ امام ابن سیرین روائی فرماتے ہیں کہ علم نہ ہو پھر ذبان کے کھولئے میں سب سے ذیادہ ڈرنے والے حضرت ابو بکر صدیق بڑا ٹھو آپ کے بعد حضرت عمر فاروق بڑا ٹھ سے۔ حضرت الصدیق بڑا ٹھ کے پاس ایک مرتبہ ایک قضیہ آیا آپ نے کتاب اللہ میں اس کی اصل نہ پائی نہ سمتی رسول اللہ میں کوئی اثر طابق آپ نے اجتماد کیا پھر فرمایا یہ میری رائے اگر ٹھیک اور درست ہو تو منجانب اللہ سمجھنا ورنہ میری اپنی طرف سے سمجھنا اللہ مجھے معاف فرمائے۔

رائے کی فرمت میں حضرت عمر من اللہ کے افوال تو صرف رسول اللہ کی اللہ کی درائے میں صحت والے بھاتا تھا اور ہماری رائے تو صرف اللہ کی درائے اللہ کی درائے تو صرف اللہ اللہ کی درائے اور ہماری رائے تو صرف الکل اور تکلف ہے آپ نے جو فرمایا کہ باری تعالی حضور سائیا کو بھاتا تھا اس سے مرادیہ آیت ہے: ﴿ إِنَّا اَلْذِلُنَا اِلْبُكَ الْکِیْبَ بِالْمُحَقِّ لِتَحْکُمَ بَیْنَ النّاسِ بِمَا آلاً اللّٰهُ کی (السّاء: ۱۹۰۵) یعنی ہم نے (آپ ) تیری طرف یہ کتاب حق کے ساتھ اتاری ہے کہ تو لوگوں میں وہ فیصلے کرے جو اللہ تھے بھائے۔ پس جو آپ دیکھیں وہ اللہ کا دکھایا نو ہوتا ہے اور ہماری رائے محض تخییہ اور تکلف ہے۔ آپ کے منتی نے ایک مرتبہ ایک پرچہ پر کھا کہ یہ وہ ہو اللہ کا طرف نے دیکھا اور عمر نے دیکھا تو آپ نے فرمایا تو نے بری بات کی یوں کہ یہ یہ رائے ہم عمری پس آگر ٹھیک ہو تو اللہ کی طرف سے ہو اور اگر ٹھیک نہ ہو تو عمری طرف سے ہے۔ آپ کا فرمان ہے کہ سنت وہ ہے جو اللہ اور اس کا رسول سائے کیا مقرر کرے۔ رائے کی خطا کو اُمت کے لیے سنت نہ ہو تو ہیں کہ رائے والے صدیث کے دعمی ہیں۔ ان پر اس کا حفظ کرے۔ رائے کی خطا کو اُمت کے لیے سنت نہ ہو تو ہیں کہ رائے والے صدیث کے دعمی ہیں۔ آپ کا مشکل ہو پڑا' حدیثیں ان سے بھاگ چھوٹیں' یہ انہیں روایت نہ گرسکے اور انہیں رائے ہیں کہ ہم نہیں والے بیاں نہ عافی علیحہ ورہنا اور انہیں بھی اپنی سے والے دیا اور روایت میں ہو حدیثوں کے خلاف ہوتے ہیں۔ پس تم ان سے بالکل علیحہ ورہنا اور روایت میں ہو حدیثوں کے خلاف ہوتے ہیں۔ پس تم ان سے بالکل علیحہ ورہنا اور روایت میں آپ سے ہو دو بھی بمک گے اور دو سروں کو بھی بمکایا اور بھی بمکایا اور بھی بمکایا اور بھی بمکایا اور دوایت میں آپ سے دور بھی بمکایا اور بھی بمکایا اور بھی بمکایا اور دوایت کی ان سے بالکل علیحہ میں آپ سے دور بھی بمکایا اور بھی

معنی مروی ہیں اور سب کی سب بالکل صحح ہیں۔ آپ فرماتے ہیں لوگو دین کے معاملے میں رائے کو تہمت لگاؤ۔ میں نے اپنے تنین دیکھا کہ میں اپنی رائے سے رسول البلد ما تھا کے امر کو لوٹانے کی خوب کوشش کر رہا تھا یہ واقعہ ابی جندل کے دن کا لیعنی حديبيك لرائي كام، جبكه صلح نامه مرتب مون لكا آپ نے فرمايا لكھو : ﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ ﴿ ﴾ (الفاتح، : ١) مشرکوں کے سردار نے کما کہ یوں نہیں بلکہ ((بِاسمِكَ اللَّهُمَّ)) كھا جائے گا حضور ساتھ كا تو رضامند ہو گئے ليكن ميں برابر انکاری رہا۔ آخر میں آپ نے فرمایا اے عمرا تو دیکھ رہا ہے کہ میں رضامند ہو گیا پھر بھی تو انکاری ہے۔ رفاعہ ابن رافع رالیکی فرماتے ہیں میں حضرت عمر بن خطاب رہائت کے پاس تھا تو ایک مخص آیا اور کمایہ ہیں زید بن ثابت مبجد میں بیٹھے ہوئے لوگوں کو اپنی رائے سے عسل جنابت کے بارے میں فتوے دے رہے ہیں۔ آپ نے فرمایا انسیں دربار میں حاضر کرو جب وہ آگئے تو آپ نے فرمایا اے اپنی جان کے دعمن! تولوگوں کو اپنی رائے سے فتوے دینے لگا؟ انہوں نے جواب دیا اے امیرالمؤمنین! میں نے اپنی رائے سے کوئی فتوی نہیں دیا۔ بلکہ میں نے تو رفاعہ بن رافع وغیرہ سے ساہے آپ نے فرمایا جاؤ انہیں بلالاؤ جب وہ آگئے تو آپ نے ان سے دریافت فرمایا کہ کیاتم یہ کرتے تھے؟ کہ جب تم میں سے کوئی اپی عورت کے پاس جائے پھرست ر جائے تو عسل کر لے؟ انہوں نے جواب دیا کہ ہاں ہم رسول الله طاقع کے زمانے میں ایسا کرتے تھے۔ اللہ کی طرف سے اس کی حرمت نازل نہیں ہوئی نہ حضور ساتھا نے کوئی فرمان فرمایا۔ آپ نے یوچھا کہ کیا اس بات کاعِلم حضور ساتھا کو بھی تھا؟ جوا بدیا کہ اسے میں نہیں جانتا آپ نے علم دیا کہ مهاجرین وانصار کو جمع کروسب جمع ہوئے اور آپ نے ان سے مشورہ لیا سب نے کہا کہ اس صورت میں عسل نہیں سوائے حضرت معاذ بناتھ اور حضرت علی بناتھ کے ان دونوں نے فرمایا کہ جب ختنہ گاہ ختنہ گاہ سے تجاوز کر جائے عسل واجب ہو جائے گا آپ نے فرمایا افسوس! تم لوگ بدری صحابی ہو کر آپس میں اختلاف كررم موتوتهار عدوالے توتم سے بھى زيادہ اختلاف ميں پڑيں گے۔ اس پر حضرت على بائن نے فرمايا آپ اتنا تردد کیول کریں؟ آخضرت التھالیا کی یویال آپ کی اس حالت سے سب سے زیادہ باخبر مول گی آپ نے ای وقت حضرت حفصہ رہی ﷺ کے پاس آدمی بھیجا وہال سے جواب آیا کہ مجھے اس کا عِلم شیں آپ نے پھر حضرت عائشہ رہی کھیا ہے وریافت کرایا تو آپ نے فرمایا جب ختنہ گاہ ختنہ گاہ سے تجاوز کر جائے تو عسل واجب ہو جاتا ہے۔ اب فیصلہ فاروقی بیر سرزد ہوا کہ جو اس قول کے خلاف کے گامیں اسے سزا دوں گا۔

حضرت عبد الله بن مسعود بن تقد کے رائے کی فرمت کے اقوال وہ گذشتہ سال سے برا ہو گا میرا یہ مطلب نہیں کہ سرداری کی حثیت سے برا ہو گا پیداوار کے لحاظ سے برا ہو گا بلکہ مطلب یہ ہے کہ تمہارے فقہاء چل بسیں گے۔ ان کے جانشین باتی نہیں رہیں گے پھروہ لوگ آئیں گے جو شرعی مسائل میں رائے کو دخل دیں گے اور روایت میں ہے کہ ان کے جانشین باتی نہیں رہیں گر پڑے گی۔ آپ فرماتے ہیں تمہارے علماء مرجائیں گے پھرلوگ جابلوں کو امام بنالیں گا کمیں گے۔ و امور دین میں رائے قیاں لگائیں گے۔

ارشاد ہے کہ تجفے جو کچھ اللہ تعالی اپنی کتاب سے سکھا دے اس پر اللہ کی حمدوثنا کر اور جونہ آئے اسے اس کے جانے والے کے حوالے کے دوکھ اللہ تعالی اپنے نبی طائعیا سے کہ لوگوں ہے کمہ دو کہ میں تم سے اس پر کوئی عوض نہیں مانگا اور نہ میں ایسا ہوں کہ تکلیف اٹھا کر پچھ کمہ دوں۔ فرماتے ہیں یوں کہنے سے بچو کہ

اگر یوں ہو تو؟ اگر یوں ہو تو؟ تم سے پہلے کے لوگوں کا ستیاناس اسی نے کیا ہے۔ کسی مسلے میں قیاس نہ دو ڑاؤ ورنہ ثابت قدمی کے بعد بھی لغزش آجائے گی۔ اگر کوئی ایبا مسلہ پوچھا جائے جس کا تنہیں علم نہ ہو تو بے جمحک کمہ دو کہ میں تهیں جانتا۔ یاد رکھو یہ بھی تمائی علم ہے۔ جس نکاح میں مہر کھولا نہ گیا ہو اس کے بارے میں آپ نے فرمایا ہے میں اس مسلے میں اپنی رائے سے کہتا ہوں اگر ٹھیک ہو تو اللہ کی طرف سے ہے اور اگر درست نہ ہو تو میری اور شیطان کی طرف سے ہے اور اگر درست نہ ہو تو میری اور شیطان کی طرف سے ہے اور اللہ اور اس کا رسول اس سے بڑی ہیں۔

حضرت عثمان رہنائتہ کے فرمت رائے کے اقوال کے اجرام کھول ڈالے پھر ج کا اجرام آٹھویں تاریخ ذی المجہ کو الگ باندھے تو آپ نے فرمایا ج کو پورا کرو اور ج کے مینوں میں خالص ج ہی کرو کاش کہ تم اس عمرے کو پیچے کردیت کہ تمہیں دو دفعہ بیت اللہ شریف کی زیارت نصیب ہوتی تو کتنی بری فضیلت عاصل ہوتی اللہ نے اپنے فضل سے تمہیں ہر طرح کشادگی دے رکھی ہے۔ یہ من کر حضرت علی بواٹھ نے فرمایا کہ آپ ایک سُنت کی طرف قصد کر رہے ہیں اور اللہ تعالی نے جو رخصت اپنے بندوں کو اپنی کتاب میں عطا فرما رکھی تھی اس بارے میں آپ ان پر تنگی کر رہے ہیں اور اس سے روک رہے ہیں۔ حاجت والوں اور دور دراز والوں کیلئے ہے ہے پھر فرمایا لو میں جے و عمرے کا ایک ساتھ اجرام باندھتا ہوں۔ یہ د کھی کر حضرت عثمان رہائٹہ لوگوں کے جمع میں آئے اور فرمایا کیا میں نے تہمیں تربع سے منع کیا ہے؟ سنو میں ہرگز نہیں روکتا وہ تو میں حضرت عثمان رہائٹہ اپنی رائے کی طرف اشارہ کیا تھا جو چاہے مان لے جو چاہے شوتی سے چھوڑ دے۔ خیال فرما ہے! کہ حضرت عثمان رہائٹہ اپنی رائے کی طرف اشارہ کیا تھا جو چاہے مان لے جو چاہے شوتی سے چھوڑ دے۔ خیال فرما ہے! کہ حضرت عثمان رہائٹہ اپنی رائے کی طرف اشارہ کیا تھا جو چاہے مان کے جو چاہے شوتی سے چھوڑ دے۔ خیال فرما ہے! کہ حضرت عثمان رہائٹہ اپنی رائے کی طرف اشارہ کیا تھا جو چاہے مان کے جو چاہے شوتی سے چھوڑ دے۔ خیال فرما ہے! کہ حضرت عثمان رہائٹہ اپنی رائے کی طرف اشارہ کیا چھوڑ دینا کمی کے قول کی بنا پر جائز نہیں بلکہ ہو ہی نہیں سکتے۔

آپ فراتے ہیں اگر دین میں رائے کا حضرت علی بن ابوطالب رہ اللہ اللہ کے رائے کی فرمت میں اقوال رہل ہوتا تو جراب کے نیچے کے حضے کا مسح اس کے اوپی ہوتا۔

حضرت عبدالله بن عباس رسی آن الله علی و است کی فرمت کے اقوال الله بن جرائے ہیں جس نے الی رائے مسلم حضرت عبدالله بن عباس رسی آن الله عن مواور نه مُنتِ رسول الله ملی الله ملی الله علی الله الله علی الله

سمل بن حنیف بن گرمت رائے کے اقوال داریاؤ۔ ابن جندل کے دن یعیٰ حدیبی کی رایوں کو تمت رائے کے اقوال داریاؤ۔ ابن جندل کے دن یعیٰ حدیبی کی صلح کے موقع پر میں نے خود اپنے تیک اس حال میں دیکھا ہے کہ اگر میرے بس میں ہوتا کہ حضور مائی کا حکم لوٹا دوں تو لوٹا دیا۔

الب کی عادتِ مبارک تھی کہ جب بھی کی حضرت عبداللد بن عمر میں آفوال مسلے کی بابت آپ سے سوال کیا جاتا کہ آپ اس

میں کچھ نہ پاتے ہوں تو فرما دیا کرتے کہ اگر تم کمو تو میں اٹکل بچو کوئی بات جڑ دوں۔ آپ حضرت جابر بڑاتھ سے فرماتے ہیں کہ تم بھرہ کے نقیہ ہو تم سے مسائل دریافت کیے جاتے ہیں' یاد رکھنا سوائے اللہ کی کتاب کے اور سوائے پینجبر ماٹھیلم کی حدیث کے کسی اور چیز سے فتویٰ نہ دینا۔ فرماتے ہیں تین باتیں علم کی ہیں کتاب اللہ الناطق' سُنْتِ ماضیہ اور انسان کا سے کمنا کہ میں نہیں جانتا۔

حضرت زید بن ثابت رہائی کے رائے کی فرمت کے اقوال مسائل دریافت کیے آپ نے انہیں بتلاۓ انہوں نے جاکرسب لکھ لیے پھر مشورہ ہوا کہ اس لکھنے کی خرانہیں بھی کردینی چاہیۓ۔ آۓ آپ سے ذکر کیا آپ نے فرمایا میں تو اس سے عذر پیش کرتا ہوں کیونکہ بہت ممکن ہے کہ میرے سب فتوے غلط ہوں' میں نے اپنی کوشش بھراجتاد کر کے حمیس رائے دی تھی۔

کہ بہت سے فتنے اٹھ کھڑے ہوں گے مال حضرت معافی بن جبل رضافتہ رائے کی فرمت میں فرماتے ہیں بردہ جائے گا قرآن کریم کھل جائے گا' مرد و عورت چھوٹے برے' منافق مؤمن سب پڑھنے لگیں گے۔ ایک شخص قرآن کا وعظ کے گالیکن دیکھے گا کہ لوگ اس کے مرید نہیں بنتے تو کے گا واللہ میں اسے اعلانیہ پڑھوں گا اس کے بعد بھی جب لوگوں کا ربخان اپنی طرف نہ دیکھے گا تو ایک مجد میں جم کر بیٹھ جائے گا اور اپنے ذہن کی تیزی سے وہ کلام ایجاد کرے گا جو نہ کتاب اللہ میں ہو نہ حدیثِ رسول اللہ سے آیا میں اپنی ایس ایسے لوگوں سے تم الگ تھلگ رہنا اور انہیں بھی اپنے پاس نہ آنے دینا۔ یاد رکھو کی بدعت و صلالت ہے تین بار آپ لیں ایسے لوگوں سے تم الگ تھلگ رہنا اور انہیں بھی اپنے پاس نہ آنے دینا۔ یاد رکھو کی بدعت و صلالت ہے تین بار آپ

حضرت ابو موسیٰ اشعری و الله رائے کے رومیں فرماتے ہیں سکھائے اور جس بات کا علم نہ ہو اس میں زبان نہ ہلائے ورنہ تکلف کرنے والوں میں شامل ہو کردین سے جدا ہو جائے گا۔

آپ نے منبر پر چڑھ کر اللہ تعالیٰ کی حمدوثا کے بعد امابعد کمہ کر حضرت معاویہ بن ابی سفیان مخالف کے بعد امابعد کمہ کر خطرت معاویہ بن ابی سفیان مخالف کے قول فرمایا مجھے معاوم ہوا ہے کہ تم میں ایسے لوگ بھی ہیں جو وہ باتیں بیان کرتے ہیں جو نہ کتاب اللہ میں ہیں نہ حدیثِ رسول اللہ میں یاد رکھو یہ لوگ زے جاتل ہیں۔

پس ان صحابہ بڑا ہے۔ ان زریں اقوال کو دوبارہ دکھ جائے اور خود ان پر نظریں ڈالئے۔ یہ ابو بکر صدیق ہیں اور عمر فاروق ہیں اور عمر اللہ بن عمراور زید بن عابت اور سل فاروق ہیں اور عثمان ہیں اور علی ہیں اور عبداللہ بن مسعود اور عبداللہ بن عباس اور عبداللہ بن عمراور زید بن عابت اور سل بن حنیف اور معاذ بن جبل جی آھے اور تمام مسلمانوں کے ماموں حضرت معاویہ اور حضرت ابوموی اشعری بڑی آھے خیال فرمائے کہ ان بزرگوں نے رائے کو علم سے خارج کما ہے۔ اس کی ذمت اور برائی بیان کی ہے۔ اس سے لوگوں کو بچایا ڈرایا ہے۔ اس سے منع فرمایا ہے اور رائے سے فتوے دینے سے بھی روکا ہے۔ ہاں ان میں سے جو ب بس ہو جاتا تھا وہ ضرورت کے وقت اجتماد کر کے رائے سے کام نکال لیا کرتا تھا لیکن اس کا مانتا کمی پر یا خود اپنے اور لاذم نہیں بتلاتا تھا نہ اس پر عمل ضروری کمتا تھا۔ کیا ان میں سے ایک بھی ایسا بتلا سکتے ہو کہ جس نے اپنی یا کمی کی رائے کو دین بتلایا ہو اور اس کی وجہ سے ضروری کمتا تھا۔ کیا ان میں سے ایک بھی ایسا بتلا سکتے ہو کہ جس نے اپنی یا کمی کی رائے کو دین بتلایا ہو اور اس کی وجہ سے

کی حدیث کو چھوڑا ہو اور اس کی مخالفت کر کے اجائے سنن کرنے والوں کو بدعتی اور گراہ بتالیا ہو۔ پس بہ ہے اسلام کی صف اوّل اور ایمان کی عمارت اور ہدایت کی امام اور آندھروں کا اجالا اور اُمت کے خیر خواہ اور احکام و دلا کل کے علاء 'اللہ کے دین کی پوری سمجھ رکھنے والے 'گھرے علم والے 'کم تکلف والے 'فووں اور علم کے مالک جن سے خیروبرکت کھیلی جن سے اسلام اور معلومات اسلام لوگوں کے کانوں تک پہنچہ بی اُمت کے پیٹوا اور فقماء ہیں اللہ ان سے خوش رہے۔ ان میں سے کوئی کوفے میں مقیم تھا جیسے حضرت علی بڑائی اور حضرت ابن مسعود بڑائی اور مدینے میں حضرت عموبین خطاب 'حضرت عبداللہ بن عمر' حضرت ذید بن ثابت بھرے میں۔ حضرت ابوموی اشعری شام میں حضرت معاذبن جبل اور حضرت معاویہ بن عبداللہ بن عمر مضرت عبداللہ بن عمرہ بی جمال سے علم کی روشن دنیا میں بھیلی ' بی پہلے وہ بزرگ ہیں جمال نے رائے کے رگڑے کو دنیا سے نابود کر دیا۔ یہ بھی شانِ اللی ہے کہ جو روشن دنیا میں بھیلی ' بی پہلے وہ بزرگ ہیں جمال نے کی برائی بھڑت مروی ہے۔ اس میں عکمت خداوندی بظام ریہ نظر آتی ہے کہ بو بزرگ فدا کے ہاں ظامی پالیس کہ رائے کی وہا ان کے بعد پھیلی۔ ( رئی تھیا)

فی با اہل رائے کہتے ہیں کہ یہ تو تی ہے کہ ان بزرگوں ہے اور تابعین ہے اور ائمہ دین ہے رائے کی برائی مروی ہے مطابق فیلے کرنے کو بھی برا مسلح رہے ، اس کے مطابق فیلے کرنے کو بھی برا مسلخ رہے ، اس کے مطابق فیلے کرنے کو بھی برا مطابق فیلے کرنے ہی کہ اس کے مطابق فیلے کرنے ہی کہ اس کے مطابق فیلے کرنے ہی آئے ہیں بلکہ اس پر دلالت اور اس سے استدلال بھی مروی ہے جیسے کہ مہر کا نام مھمرائے بغیر نکاح کرنے والی عورت کے بارے میں حضرت ابنِ مسعود بڑا ہی کا یہ فرمان کہ یہ میری رائے ہے۔ حضرت عثمان بڑا ہی کا یہ قول کہ افراد جج کے بارے میں جو میں نے کہا وہ صرف میری ایک رائے تھی اور ان لونڈیوں کے بارے میں جن سے اولا وہ وجائے مضرت علی بڑا ہی کا یہ فرمان کہ میری اور حضرت عمری رائے اس پر مشق ہے کہ وہ بچی نہ جائیں۔ حضرت عمرین خطاب بڑا ہی کا محضرت شریح قاضی کو یہ تحریر فرمانا کہ جب کوئی مسئلہ تو کتاب اللہ میں پالے تو ای کے مطابق فیصلہ کراور طرف توجہ بھی کہ کر بھر شنت رسول اللہ سائٹیا کو شول اگر ان دونوں میں بھی نہ سلے تو جس پرلے کی نے اس مسئلہ میں کلام کیا ہو تو اب اگر تو کئی ایبانی مسئلہ آپڑے کہ نہ قرآن میں ہو نہ حدیث میں ہو نہ تجھ سے پہلے کی نے اس مسئلہ میں کلام کیا ہو تو اب اگر تو چہ بھی جائے تو اب رائر تو باغ ہو تو رک ہی جا اور میرے نزدیک تو تیرا بیچے بہت جانا آگے نہ بڑھنا اور جائے تو بائی رائے سے اجتماد کراور اگر رک جانا چاہے تو رک ہی جا اور میرے نزدیک تو تیرا بیچے بہت جانا آگے نہ بڑھنا اور اس خوان کی تو تیرا بیچے بہت جانا آگے نہ بڑھنا اور اس کا ایمان کرنا ہی تیرائی تیرے اپنے لیے بہتر والے کے اجتماد کرنا ہی تیں اپنے لیے بہتر ہائی تیرے اپنے لیے بہتر ہائی تیرے اپنے کے بہتر والے کے ایمن ہو نہ بھو تو رک ہی جا اور میرے نزدیک تو تیرا بیچے بہت جانا آگا تھی بہتر ہے۔

• حضرت صدیق اکبر روان کے سامنے جب کبی کوئی مسئلہ آتا تو آپ کتاب اللہ میں دیکھتے اگر اس میں پاتے تو ای کے مطابق فیصلہ کر دیتے نہ پاتے تو حدیثِ رسول اللہ کو دیکھتے اور اس کے مطابق میم لگا لیتے اگر اس میں بھی عاجز آجاتے تو لوگوں کو جمع کرکے ان سے پوچھتے کہ تم میں سے کی کو اس مسئلہ کی حدیث معلوم ہے؟ بسا او قات لوگ کھڑے ہو جاتے اور بتلا دیتے کہ اس میں رسول اکرم ساتھ کیا کا یہ فرمان ہے اگر اس پر بھی کوئی فیصلہ ہاتھ نہ لگتا تو ہوئے برئے لوگوں کو بلاتے اور ان سے مشورہ کرتے اگر سب مل کر ایک ہی بات کہتے تو آپ وہی میم دے دیتے حضرت عمر براٹھ بھی کی کیا کرتے تھے۔ آپ کتاب و شق میں نہ پانے کی صورت میں حضرت ابو بکر براٹھ کا فیصلہ بھی دریافت فرما لیتے اگر مل جاتا تو اس کو جاری کر دیتے دریافت عنوں مرتبہ جبکہ حضرت عبداللہ بن مسعود "

کو لوگوں نے زیادہ تنگ کیا تو آپ نے فرمایا ہم پر سے ایسا زمانہ گزرا ہے کہ نہ ہم اس قابل تھے نہ فیصلے کرتے تھے پھراللہ تعالی نے ہمیں اس مرتبے پر پہنچایا جے تم دکھ رہے ہو۔ پس میں کتا ہوں اور صاف صاف کتا ہوں کہ جس کے سامنے کوئی قصم آئے وہ قرآن کریم سے چکوتی کرے ورنہ حدیث رسول ملتھا سے ورنہ بزرگوں کے فیلے سے ان سب میں ناکام رہے تو انی رائے میں گرا اُترے پھرید نہ کے کہ میں یول دیکھنا ہوں مجھے یہ خوف ہے۔ سنو حلال طاہر ہے حرام ظاہر ہے اس کے ورمیان شبہ والی چیزیں ہیں ہی جس چیز میں کھکا ہو اسے چھوڑ دو اور بے خطر چیز لے لیا کرو۔ حضرت عمر بنا فی نے جب حضرت شرت والله كوكوف كا قاضى مقرر كرك بهيجاتو فرمايا ومكيه جو كتاب الله مين مل جائے اسے ليا كر پھر كسى سے بوچھنے باچھنے كى اپنی رائے میں اجتماد کر۔ حضرت ابومویٰ بناٹھ کو آپ نے لکھوایا کہ چیزوں کو اور ان جیسی مثالوں کو جان پہچان لے اور امور میں قیاس کر لیا کر۔ مکاتب کے بارے میں حضرت علی رٹاٹھ اور حضرت زید بن ثابت رٹاٹھ نے قیاس کیا۔ دادا اور بمن کی میراث میں قیاس سے کام لیا۔ حضرت علی بناشو نے اسے پانی کی ایک روسے مشاہبت دی جس میں سے کوئی شاخ پھوٹ فکلے پھراس شاخ میں سے دو شاخیں اور نکلیں اور حضرت زید نے درخت سے تشبیہ دی جس کی ایک شاخ نکلے پھراس میں سے ووشاخیس اور نکلیں اور دادا کے بارے میں دونوں نے فرمایا کہ وہ بہنوں کو محروم نہیں کر سکتا۔ ابن عباس بی ان کے کیوں کو الگلیوں پر قیاس کیا اور فرمایا میں تو ان کا اعتبار اسمی پر کرتا ہوں۔ صفین میں جانے کی بابت حضرت علی بناتھ سے جب سوال ہوا کہ حضور مالی کے کسی ارشاد کی بنا پر تھا یا صرف آپ کی اپنی رائے سے تو آپ نے فرمایا صرف میری رائے سے۔ ابن مسعود بناتھ نے مرنہ کھول دینے والی عورت کے بارے کے سوال کے جواب میں فرمایا کہ میں اس میں اپنی رائے لگا تا ہوں اگر تھیک نکل آئے تو اللہ کی طرف سے ہے اور اگر ٹھیک نہ نکلے تو میری اور شیطان کی طرف سے ہے اور اللہ اور اس کا رسول مٹھیے اس سے بری ہے۔ آپ فرماتے ہیں تم میں سے جس کسی کے سامنے کوئی فیصلہ پیش ہو تو کتاب اللہ سے فیصلہ كرے اگر كتاب الله ميں نه پائے تو آنخضرت التا كي سُنت سے فيصله كرے اگر ان دونوں ميں نه پائے تو نيك لوگوں كے كيے ہوئے فیصلہ کو قبول کرلے اگر ان نتیوں میں بھی کوئی بات نہ ملے تو پورے جتن سے رائے نگائے لیکن اگر اس میں مشکلات و کھے تو چھوڑ دے اور شرما شرمی خواہ مخواہ کا جواب نہ دے دے۔ ابنِ عباس جُهُ اے جب کوئی مسئلہ دریافت کیا جاتا تو آپ كتاب الله مين ديكھتے اگر مل جاتا تو بيان فرما ديتے نه ملتا تو حديث رسول مين ديكھتے ملتا تو جواب دے ديتے اگر نه ملتا تو حضرت ابو بكراور حضرت عمر بى الله على الله على الله على الله على الله على الله على الكامى راتى تو بورى كوشش سابى رائے کو کام میں لیتے۔ حضرت الی بن کعب بنا اور سے حضرت مسروق راٹھ نے ایک مسئلہ بوچھا تو آپ نے دریافت فرمایا کہ کیا ایسا موقع ہوا بھی ہے انہوں نے کما نہیں ہوا تو نہیں لیکن میں دریافت کر رہا ہوں آپ نے فرمایا پھر ہمیں معاف رکھتے ہو گا تو پررائے میں کوشش کریں گے۔ ابنِ عباس جی اف نید بن فابت بناؤر کے پاس آدمی بھیجا کہ کیا کتاب اللہ میں جو بچے اس کی تمانی کا ذکر ہے؟ آپ نے فرمایا میں اپنی رائے سے کتا ہوں اور آپ اپنی رائے سے۔ اینِ عمر وی منظ سے ان کے ایک فعل کی بابت سوال ہوا کہ حضور مالی کو یہ کام کرتے آپ نے دیکھا ہے؟ یا یہ آپ کی اپنی رائے سے ہے؟ آپ نے فرمایا میری رائے سے- حضرت ابو ہررہ نافر جب بھی کوئی بات اپنی رائے سے کتے تو فرما دیتے کہ یہ میری دانائی سے ہے۔ حضرت ابودرداء راھ کا قول ہے علما کی باریک بنی کا خیال رکھو۔ بیج رہو کہیں وہ تمہاری نسبت کوئی ایسی شمادت نہ دے دیں کہ وہ تہمیں جنم میں گھیٹ لے جائے۔ واللہ! ان کے ول میں حق کا القاکیا جاتا ہے۔ ترفدی کی ایک مرفوع حدیث میں ہے کہ مؤمن کی وانائی اور تیزی کا خیال رکھو وہ اللہ کے نور سے ویکھتا ہے پھر آپ نے آیت قرآنی ﴿ ان فی ذالک لایات للمتوسمین ﴾ کی تلاوت کی۔

حضرت علی بناچر نے سرکارِ رسالت مآب سائی اسے پوچھا کہ کوئی ایساکام آپڑے جس میں نہ قرآن کی کوئی آیت اُتری ہو نہ آپ کی کوئی شنت جاری ہوئی ہو؟ تو آپ نے فرمایا اس کے لیے عالموں کو جمع کر دیا فرمایا مؤمنون کے عابدوں کو اور آپس میں مل کر مشورے سے طے کرو صرف مخصی رائے سے نہ کر گزرو۔ یہ روایت بہت ہی غریب ہے ابراہیم برقی اور سلیمان یہ دونوں اس کے راوی ہیں اور ان سے جمت نہیں لی جاتی۔ حضرت عمر بڑا پھر نے حضرت علی بڑا پھر اور حضرت زید بڑا پھر سے فرمایا اگر تمہاری رائے نہ ہوتی تو میری اور ابو بکر بڑا پھر کی رائے متفق ہوتی۔ یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ ایک مخص کو میرا لڑکا مانا جائے اور مجھے اس کا باپ نہ مانا جائے۔ یہ گفتگو دادا کی بابت ہوئی ہے۔

حضرت عمر بناش سے ایک مخص ملاتو آپ نے فرمایا تم نے کیا کیا؟ اس نے کما حضرت علی بناش اور حضرت زید بناش نے بیہ فیصلہ کر دیا آپ نے فرمایا اگر میں ان کی جگہ ہوتا تو ایسا ایسا فیصلہ کرتا اس نے کما پھر آپ کو کس چیز نے روکا؟ آپ تو امر کے مالک ہیں آپ نے جواب دیا کہ اگر میرے یاس کتاب و سنت ہوتی اور تحقی میں اس کی طرف لوٹا تا تو یقیناً لوٹا دیتا لیکن اس وقت تو میں تھے صرف اپنی رائے کی طرف لوٹانا چاہتا ہوں رائے مشترک چیزہے کسی کی رائے کو دوسرے کی رائے پر فوقیت نمیں پس آپ نے حضرت علی اور حضرت زید کا فیصلہ بحال رکھا۔ حضرت عبداللد بن مسعود بنافی فرماتے ہیں حق سجانہ و تعالی نے اینے تمام بندوں کے دِلوں پر نظر والی سب سے زیادہ بھلائی والا دِل حضرت مُحمد رسول الله ملی کا نظر آیا چنانچہ آپ کو اپنی رسالت سے متاز فرمایا پھر بھی این اور بندوں کے دلوں پر نظر ڈالی جن کے دلوں میں سب سے زیادہ خیر نظر آئی انہیں آپ کے ساتھی اور صحابی بنائے پس جس کام کو یہ باایمان جماعت اچھا سمجھے وہ اللہ کے نزدیک بھی اچھا ہے اور جے یہ باایمان جماعت برا سمجھے وہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک بھی برا ہے۔ حضرت عمر بن عبدالعزیز راٹیے نے حضرت عروہ بن مُحمّر سعدی کو یمن کا عامل بناکر بھیجا بید نیک بزرگ سے انہوں نے کسی فیصلے کے بارے میں خلیفہ وقت حضرت عمربن عبدالعزیز رایش سے تحریری سوال کیا جس کے جواب میں آپ نے لکھا کہ میں فقے دینے سے خوش نہیں ہو تا جمال تک میرا اس علے میں اس سے رکتا ہوں میں نے تہیں ای لیے یہ عمدہ دیا ہے کہ مجھے فیطے کرنے کی ضرورت نہ رہے۔ اب تہیں افتیار ہے جو سمجھ میں آئے فيصله كرو- حضرت حسن راليد سے سوال ہواكه آپ جويد فتوے ديتے ہيں يدسنے ہوئے ہيں يااني رائے سے ديتے ہيں؟ آپ نے فرمایا سب کے سب سنے ہوئے تو نہیں لیکن ان عامیوں کی رائے سے جاری رائے عدہ اور اچھی ہی ہے۔ مُحمّد بن حسن رالی کہتے ہیں جو شخص کتاب و سنت کا عالم ہو اصحابِ رسول ملتھا کے فتوں سے اور مسلمان فقهاء کے فیصلوں سے واقف ہو اس پر جو مسکلہ ضروری آجائے اور وہ اس کے جواب کے لیے مجبور ہو جائے تو اسے حق ہے کہ اپنی طاقت بھر کوشش کر کے ا پی سمجھ سے روزے' نماز' جج وغیرہ امور دین میں فتویٰ دے۔ پھر جبکہ اس نے اجتماد کیا دیکھا بھالا ایک چیز کو اس کی مشابہ چیز یر قیاس کیاایی طافت بھرراہ صواب کی کوشش بھی کی تو گو خطا ہو جائے اور جو کہنا چاہیے تھااس تک نہ بھی پہنچ سکے۔ ان اہل الرائے کو ہماری طرف سے جواب یہ ہے کہ رائے کی ذمت میں جو اقوال ان بزرگوں کے وارد ہوئے عَلَىٰ نَ بِينِ اور پھرتم نے ان کے جو فقے وغیرہ رائے کے نقل کیے ہیں ان میں کوئی تعارض نہیں بلکہ ان بزرگ

حضرات کی یہ دونوں قتم کی باتیں برحق ہیں۔ ہرایک کا جداگانہ طریقہ ہے اور الجمدللد کہ ان میں مطلقاً اختلاف نہیں ہے۔ بات یہ ہے کہ رائے دو قتم کی ہے ایک تو رائے باطل ہے جو دین میں سے نہیں اور ایک رائے حق ہے جس کے بغیر مجتمدین کو چارہ نہیں۔ اس کی مزید تفصیل سنے ((دای)) وراصل مصدر ہے ((دای الشیبی یراہ دایا)) پھر مصدر کا استعال مفعول پر ہی غالب آگیا ہے جیسے کہ ((هوی )) دراصل مصدر ہے ((هویه هویه هویه) پراس کا استعال اس شے پر ہونے لگا ہے جس کی خواہش اور چاہت کی جائے یعنی مفعول پر- پس عربی میں کتے ہیں ((ھذا ھوی فلان)) تو مراد اس سے مفعول ہوتا ہے۔ عرب میں فعل رویت کے محل کے اعتبار سے مصدروں میں فرق کیا گیاہے پس کتے ہیں ((دای کذا فی النوم رؤیا)) یہ چیز خواب میں ویکھی اور کتے ہیں ((راہ فی الیقظته رئویه)) جاگتے میں اس نے یہ منظرویکھا ((رای کذا)) اس وقت کتے ہیں جب دِل سے جان لے اور آنکھ سے نہ دیکھا ہو۔ لیکن اس میں بھی سے تخصیص کی ہے کہ دِل فکروغور کے اور ٹھیک بلت کے پیچان لینے کی طلب کے بعد دیکھے اس چیز کی بابت جس میں نشانیاں اور علامتیں بہت سی ہوں۔ پس کوئی مخص اپنے ول سے کسی چھیی ہوئی بات کو دیکھ لے تو بھی نہیں کما جا سکتا کہ یہ اس کی رائے ہے۔ اس طرح وہ معقول بات جس میں عقلوں کا اختلاف نہ ہو اور علامتیں بھی تعارض والی بہت سی نہ ہوں اسے بھی رائے نہیں کہتے گو فکرو قائل کی حاجت یہاں بھی پرتی ہے جیسے کہ حساب کی وقت و باریکی والی باتیں وغیرہ۔ اسے ذہن نشین کرکے اب سننے کہ دراصل رائے کی تین فتمیں ہیں باطل رائے۔ صیح رائے اور شبہ والی رائے' ان نتیوں قسموں کی طرف سلف کا اشارہ بھی موجود ہے اس صیح رائے تو استعال میں بھی لی ہے اس پر عمل بھی کیا ہے اس کے مطابق فتوی بھی دیا ہے اس پر کسی قوم کو کمنا جائز بھی رکھا ہے ہاں باطل رائے کی ذمت کی ہے اس پر عمل کرنا اس سے فتوی دینا اس پر فیصلہ کرنا منع کیا ہے اس کی ذمت میں اور ایسے الل الرائے کی برائی میں سلف صالحین نے بہت ہی کچھ کہا ہے۔

رہی تیری قشم اس پر عمل اس کے مطابق فتوئی اس سے فیصلہ ای وقت جائز ہے جبکہ انسان اس کی طرف مجبور ہو جائے اور کوئی اور طریقہ طے ہی نہیں لیکن تاہم کی پر سلف نے اس کا مان لینا ضروری قرار نہیں دیا نہ اس کی مخالفت حرام کی ہے نہ اس کے مخالف کو دین کا مخالف سمجھا ہے بلکہ عابت یہ ہے کہ اسے مائے نہ مائے کا اختیار ہے۔ بس اس رائے کو ایسانی سمجھتے جیسے مضطر کیلئے ضرورت و مجبوری کے وقت بعض حرام چیزوں کا استعال جائز کر دیا ہے۔ حضرت امام احمد دالیہ نے خوالد و حضرت امام شافعی روائی سے قیاس کی بابت سوال کیا تو آپ نے فرایا بوقت ضرورت بھند ر مبانہ اس مل حرح جس طرح چیلے اس شاخ و در شاخ کے جاتا جائز نہ اسے پھیلانا جائز 'نہ اسے برسانا جائز۔ سلف کا بھی طریقہ رہانہ اس طرح جس طرح چیلے لوگوں نے کیا کہ قرآن و حدیث کی جگہ اسے دے دی کیونکہ اس میں انہوں نے آسانی دیکھی۔ کون قرآن و حدیث شولے پھر کون اس سے بھی زیادہ مشکل ہے۔ سلف صالحین نے تو رائے قیاس کے صنیف ساخ سے بھی زیادہ مشکل ہے۔ سلف صالحین نے تو رائے قیاس کے صنیف کرنے جیسے کہ قرآنِ حکیم ہو ساخ قرآن حدیث نے تو رائے قیاس کے استعال میں اپنی ضرورت سے آگے قدم نہیں برحمایا اور جماں تک بھی ہو سکا قرآن حدیث اپنی ساختی رکھا اور اس کی طرف تو جس کی تو دو ہو باغی ہو نہ حدسے گررنے والا ہو اس پر کوئی گناہ تو جو جس جرام چیز کی طرف بے بس ، مضطر اور مجبور ہو جائے نہ تو وہ باغی ہو نہ حدسے گررنے والا ہو اس پر کوئی گناہ بین جو حض جرام چیز کی طرف بے بس ، مضطر اور مجبور ہو جائے نہ تو وہ باغی ہو نہ حدسے گررنے والا ہو اس پر کوئی گناہ نیس۔ اللہ تو قالا مربان ہے۔ پس باغی وہ ہے جو مردار کو ڈھونڈے باوجود کیا۔ اسے ذبح کیے ہوئے جانور کا گوشت مل سکتا

ہے اور عادی وہ ہے جو حاجت و ضرورت سے زیادہ کھا جائے۔ اب سنتے باطل رائے کی بھی بہت ہی قسمین ہیں۔ ایک تو وہ رائے جو صریح آیت قرآنی یا صاف حدیث نبوی کے مخالف ہو تو کوئی شک نہیں کہ ایسی رائے کا باطل اور خراب ہونا دین اسلام سے صاف ظاہر ہے۔ اس پر فتوی دینا اس کے مطابق فیصلہ کرنا محض جرام ہے گو کوئی تقلیداً یا کسی قسم کی تاویل کو کے اس میں واقع بھی ہو گیا ہو۔ دو سری قسم دینا اس کے کہ احکام دینی کی اس میں واقع بھی ہو گیا ہو۔ دو سری قسم دین میں انگل اور گمان سے کوئی بلت کہ دینا ہے باوجود اس کے کہ احکام دینی کی پچپان اور سمجھ میں تقفیر ہے اور اس سے احکام کے نکالئے کا ملکہ نہیں۔ پس ایسا نادان شخص کسی سوال کا جواب اپنی رائے سے دے تو محض بے علمی کی بنا پر ہو گا صرف یہ دیکھ کر کہ دو چیزوں میں ایک بات کسی قدر ہے وہ ایک کو دو سری کے تھم میں لے لے گا یا دونوں میں قدرے فرق دیکھ کر احکام الگ الگ کر دے گا لیکن نہ اس کی نظر آبیت پر ہوگی نہ حدیث پر جو اس بارے میں صاف موجود ہے۔ یہی لوگ ہیں جو باطل رائے میں پریشان ہو رہے ہیں۔

اب تیسری قتم سننے وہ رائے جس سے اللہ تبارک وتعالیٰ کے نام اس کی صفتیں اس کے کام ان باطل قیاسوں سے تعرف : بار كردي جائي ان قوانين ك ايجاد كرف والع جهيه ، معزله ، قدريه اور ان جيسے دو سرے كروہ بن جو كراه اور بدعتی ہیں۔ انہوں نے اپنے واہی قیاسات اور اپنی باطل رائیں اپنے فضول شبہات وارد کر کے صحیح صریح آیتوں حدیثوں کو رد کر دیا۔ پس کمیں تو اس کی وجہ سے شریعت کے وہ الفاظ رد کر دیئے جن کے رد کے لیے انہیں کوئی راستہ ان کے راویوں کے جھوٹا بتانے اور ان کی غلطی بتانے کا ملا کہیں وہ مطالب بدل دیے جمال الفاظ کے بدلنے کی انسیں کوئی راہ نہ ملی پس قتم اول کو تو جھٹلا دیا اور قتم ٹانی کو بدل دیا۔ صاف کمہ دیا کہ مؤمن قیامت کے دن دیدار باری نہ کریں گے کلام اللی کا انکار کر گئے اس کے بندوں سے اس کا باتیں کرنا نہیں مانا۔ تمام عالم سے اللہ کاجدا ہونا اور عرش عظیم پر مستوی ہونا تمام مخلوق سے بلند اور اوپر ہونا انہوں نے نہ مانا۔ ہر چیز پر اس کی عام قدرت کا ہونا انہوں نے تسلیم نہ کیا بلکہ بندوں کے افعال اس کی قدرت کی تعلیق و مشیت سے نکال دے۔ فرشتوں کے انبیاء کے اور عام جنوں انسانوں کے۔ اب ان کے اس عقیدے کے خلاف جتنی آیتیں تھیں جتنی حدیثیں تھیں سب کا انکار کر گئے۔ انہیں ان کی جگہ سے ہٹا دیں ان کے معانی مطالب اور حقائق کو صرف اپنی رائے سے بدل دئے۔ جس رائے کی حقیقت اس کے سوا کچھ نہ تھی کہ وہ ذہن کا میل تھا اور فکر کی بھوسی تھی اور خیالات کا کوڑا تھا اور ولوں کے وسوسے تھے اس سے کتابوں کے ورق سیاہ کرڈالے ' ولوں کو وہم سے بھر دیا اور دنیا میں فساد ڈال دیا جے قدرت نے ذراس بھی عقل و تمیزری ہے وہ جانتا ہے کہ ان کی اس رائے نے ونیا کو خراب کیا۔ بد بربادی صرف اس وجہ سے ہوئی کہ ان باطل پرستوں نے رائے کو وحی پر اور خواہش کو عقل پر مقدم کردیا۔ بد دونوں بھاریاں جس دِل میں بیٹھ جائیں اس کی ہلاکت کی کڑیاں مضبوط ہو جاتی ہیں۔ جس اُمت میں بید دونوں بد خصلتیں آجائیں وہ تباہ اور غارت ہو کر ہی رہتی ہے۔ اللہ اللہ اس تایاک رائے نے بہت ساحق کھو دیا بہت ساباطل ابھار دیا بہت سی ہدا بیوں کا گلا گھونٹ دیا بهت سی مرامیوں کی جرس جمادیں۔ بهت سی ایمان عمارتیں وهادیں اور بهت سی شیطانی خرابیاں آباد کردیں اور جہنمیوں کی تعداد بردها دی۔ اکثر جسنی اس رائے والے ہوں گے جو بسرے اور بے عقل ہیں بلکہ گدھوں سے بدتر ہیں۔ میں ہیں جو قیامت کے دن کمیں گے کہ اگر ہم سنتے جانتے ہوتے تو جہنی نہ بنتے۔

چوتھی قتم رائے کی وہ ہے جس سے بہت سی بدعتیں ایجاد ہوئیں اور بہت سی سنتیں بگڑ گئیں۔ جو بلاعام طور پر پھیل گئی جس میں لوگ چھوٹے سے بوے ہونے لگے۔ یہ ہیں چاروں قتم کی رائیں جن کی برائی اور بدی پر سلف اُمت اور ائمہ

شریعت نے اتفاق کیا ہے اور اسے دین سے خارج کما ہے۔

پانچویں قتم رائے کی بقول ابن عبدالبرجمور علاء کے نزدیک بدہے کہ جس رائے کی ان حدیثوں اور ان اقوالِ صحابہ و تابعین میں مذمت آئی ہے وہ احکام شرع میں بطور گمان اور اٹکل کے اچھا سمجھنے کے اور بیکار غیر ثابت باتوں کو یاد کرکے اور ایک فرع کو دوسری فرع پر رو کر کے اصول پر نظر ڈالے بغیرعلتوں کو دیکھے بغیراعتبار سامنے رکھے۔ بغیرواقعہ کی عدم موجودگ میں رائے لگا کر شاخیں نکال تھیٹچا تانی کر کے جو خیال میں آیا کمہ دیا۔ جب اس میں انسان مشغول ہو جاتا ہے تو حدیث و شنت اس سے چھوٹ جاتی ہے اس سے وہ جامل ہو جاتا ہے اور جو قرآن و حدیث ہروفت پیش نظرر بہنا کیا ہیے' اس کی نگاہوں سے او جھل ہو جاتا ہے۔ قرآن مدیث کے معنی مطالب بھی اس سے دور ہو جاتے ہیں۔ پھر تو جو اس کی رائے میں آیا ہے اس کی ٹیڑھی ترچھی دلیلیں ڈھونڈنے لگتا ہے۔ حضرت ابنِ عمر پھنٹا فرماتے ہیں جو واقعہ نہیں ہوا اس کی بابت سوال نہ کرو۔ میرے والد حضرت عمر والله تو اس مخص پر لعنت جمیح تھ جو اس چیز کو پوچھ جو ہوئی نہیں۔ حضور مان کیا نے مغالطہ دینے سے منع فرمایا ہے حدیث میں لفظ ((اعلوطات)) ہے اس کی تقیرامام اوزاعی سخت اور دشوار گزار مسائل سے کرتے ہیں۔ حضرت معاویہ والتی کے سامنے ایک مرتبہ لوگوں نے ادھر ادھرے مسائل چھٹر دیے تو آپ نے فرمایا معلوم بھی ہے کہ حضور ساتھا نے نادر انو کے اور غیرواقع مسائل سے منع فرمایا ہے۔ ایک حدیث میں ہے کہ رسول اللہ مٹھیا نے سوالات کو برا جانا اور ان یر عیب گیری کی۔ آپ نے فرمایا ہے اللہ تعالیٰ قیل قال کو اور سوال کی زیادتی کو تکروہ رکھتا ہے۔ حضور ملتی ہے سائل بر لعنت کی اور انہیں عیب والا ہتلایا۔ اوپر والی حدیث کا مطلب حضرت امام مالک ریشیر یوں ہتلاتے ہیں کہ کثرت سوال کی بابت تو میں نہیں جانتا کہ وہی ہو جس میں تم سب مبتلا ہو میں تہیں ایسے ایسے مسائل کے پوچھنے سے منع کرتا ہوں حضور ماتھ نے اس برا بتلایا ہے اور اسے معیوب فرمایا ہے۔ خود قرآن میں ہے بہت ی چیزوں کاسوال نہ کرو کہ اگر وہ تمهارے سامنے ظاہر ہو جائیں تو تہیں برا معلوم ہو۔ پس میں نہیں کہ سکتا کہ وہ میں مسائل کا پوچھنا ہے یا لوگوں سے مال کا مانگنا۔ عبدہ بن ائی لبابہ راثی فراتے ہیں کاش کہ مجھے تو یمی چیز حاصل ہو جاتی کہ نہ کوئی مجھ سے پویٹھے نہ میں کسی سے۔اس طرح مسائل میں مند کھول کھول کراوگ سوال کرتے ہیں جیسے روپے پیسے کا سوال کرتے ہیں۔ حضور طاق کا فرماتے ہیں مسلمانوں میں سب سے بوا کنگار وہ ہے جس کے سوال پر کسی چیز کی حرمت ہو جائے۔ آپ فرماتے ہیں جھے چھوڑے رہو جب تک میں تہیں ترک کے رہوں۔ تم سے پہلے کے لوگ اس کثرت سوال اور عبول کی باتوں میں اختلاف کرنے کی وجہ سے ہلاک ہوئے۔ جب میں تہیں کسی چیزے روکوں تو تم اس سے چ جاؤ اور جب میں تہیں کسی بلت کا تھم دوں تو جہاں تک تمهارے بس میں ہو اسے بجالاؤ۔ حضرت عمرفاروق والو نے منبریر فرمایا لوگو میں تہیں سختی سے روکتا ہوں کہ فرضی مسائل کے فتوے دریافت نہ کیا کرو جو ہونے والا ہے وہ تو سب جناب باری بیان فرما چکا ہے تم جو نہیں ہوا اس کے سوالات نہ کرو۔ ابن عباس می افراتے ہیں میں نے اصحاب رسول ما پہلے سے بھتر کسی کو نہیں دیکھا۔ انہوں نے آنخضرت ما پھیا سے صرف تیرہ سوال ہی کیے ہیں جو سب قرآن میں موجود ہیں حیف کے بارے میں' حرمت والے مہینوں کے بارے میں' تیموں کے بارے میں وغیرہ غرض صرف وہی سوالات کرتے تھے جو انہیں کار آمد موں۔ حدیث میں تیرہ میں سے صرف تین سوالات کابی ذکر ہے اور یہ بھی یاد رہے کہ اس سے مراد وہ سوالات ہیں جو قرآن میں حکایت کئے گئے ہیں۔ ورنہ حدیث میں ان کے سوالات اور آپ کے جواہات بهت سارے موجود ہیں مگروہ صرف انہی امور کو پوچھتے تھے جو کار آمد ہوں۔ فضولیات واہیات اور غلط اور ریکار اور دور از کار

باتوں کو دریافت نہیں کرتے تھے نہ یہ عادت تھی کہ شاخیں قائم کریں اور فرع پیدا کریں ان کے سامنے تو راہ عمل تھی جو سنا اس پر عمل کے وربے ہو جاتے تھے۔ کرید نہیں کرتے تھے گہرے نہیں اترتے تھے جو واقعہ پیش آگیا دریافت کرلیا جو سنا مان لیا۔ قرآن کا فرمان ہے ایمان والو ایس چیزوں کی بابت سوال نہ کرو کہ اگر تممارے سامنے وہ ظاہر کر دی جائیں تو تمہیل برا لگے۔ قرآن کے نازل ہوتے ہوئے اگر تم نے ایسے سوالات کیے تو ظاہر کردیئے جائیں گے اب تو اللہ نے در گزر فرمالیا وہ ب ہی بخشے والا اور حلم و مخل والا۔ تم سے پہلے کے لوگوں نے بھی ایسے ہی سوالات کیے پھر آخری متیجہ یہ ہوا کہ کافر بن گئے۔ یہ سوالات كس نوعيت كے تھے۔ اس كى بابت ايك قول تو يہ ہے كه احكام شرعيه كے سوال تھے۔ الله تعالى نے در كرر فرماليا ورنہ ان کے بوچھے پر یہ چزیں حرام ہو جائیں کیونکہ سوال کے نہ ہونے تک تو اللہ تعالی کی طرف سے وہ سکوت میں اور معانی میں تھیں چنانچہ حضور مالیا سے جب یو چھاگیا کہ کیا ہرسال جج فرض ہے؟ آپ نے فرمایا اگر میں ہاں کمہ دیتا تو ہرسال فرض ہو جاتا جب تک میں آپ نہ کہوں تم مجھ سے پوچھ تچھ نہ کیا کرواسی چیزنے تم سے اگلوں کو غارت کیا وہ بکشرت سوال کرتے اور نبی کی باتوں پر اختلاف کرتے۔ اوپر مدیدے گزر چکی کہ سب سے برا گنگار مسلمان وہ ہے کہ ایک چیز حرام نہ تھی لیکن اس کی کرید نے اسے حرام کرویا اور صدیث میں ہے کہ اللہ کے مقرر کروہ فرائف کو ضائع نہ کرو' اللہ کی صدول کو نہ تو ڑو' اللہ کی حرمت کالحاظ رکھو' اللہ تعالی نے جن چیزوں کی نبت سکوت اختیار فرما کر کچھ نہیں فرمایا' صرف تم پر رحم کرے' یہ نہیں کہ وہ بھول گیا ہو تو تم بھی ان کے بارسے میں بحث اور کرید نہ کرو۔ دو سرا قول یہ ہے کہ مراد اس سے احکام قدریہ ہیں مثلاً حضرت عبداللد بن حذاف والهر كابير سوال كه ميرا اصلى باب كون ب؟ ايك اور فحض كابير بوچهنا كه ميرا باب كمال ب؟ آب كا فرمانا کہ جہنم میں۔ حقیقت یہ ہے کہ ان دونوں تفیروں میں کوئی اختلاف نہیں آیت کے عام الفاظ دونوں باتوں کو شامل ہیں۔ اگر پہلی فتم کے سوال ہیں تو ان کے جواب میں اگر سخت احکام اُترے تو گردن ٹوٹ جائے گی اور اگر دو سری فتم کے سوال ہیں اور ان کاجواب دیا گیا تو کمر جھک جائے گی۔

غرض دونوں قتم کے سوالات کے جوابات تہمیں رنجیدہ اور آبدیدہ کر سکتے ہیں۔ پھر فرمایا کہ قرآن کے نازل ہوتے ہوئے اگر تم نے اس قتم کے سوالات کی بھرمار کی تو یاد رکھنا سارے پردے چاک کر دیے جائیں گے اس کا ایک مطلب تو یہ بیان کیا گیا ہے کہ تہمارے سوال بغیر قرآن اُتر رہا ہے اب جس اجمال کی تفصیل تم دریافت کرو گے جو مشکل تم آسان کرنا چاہو گے جو بات سمجھ میں نہ آئے تم اسے سمجھنا چاہو گے تو اس وقت تو اس کے اتر تے تہمیں اس سے آگاہ کر دیا جائے گا اس معنی کو اگلے جملے سے جو سوال کی ممانعت معلوم ہوتی تھی اب اس کی اجازت ہو گئی دو سرا مطلب یہ بیان کیا گیا ہے کہ یہ ڈانٹ اور بچانا ہے یعنی جو تم پوچھو گے اس کا جواب آجائے گا اور ممکن ہے کہ تمماری طبیعت کے خلاف تمہیں ناخوش کرنے والا ہو تو اگر زول وی کے زمانے میں تم پوچھ بیٹھے تو یقیناً جواب ہو جائے گا۔ یہ اللہ تعالیٰ کی مربانی کہ اس نے درگرز فرمالیا نہ خبر کی نہ تھم دیا چائی ہیان ہی نہ کیا یہ صرف اس کی مغفرت رحمت اور حلم و تخل ہے۔ اللہ ہے ہی بخشش اور درسرے قول کی بنا پر تو اللہ تعالیٰ نہ کیا تا کہ تمہیں برا نہ گئے۔ اس کی تغلیف تم سے بٹالی اور تممارے لیے کشادگی رہنے دی۔ اور دسرے قول کی بنا پر تو اللہ تعالیٰ نہ کیا تا کہ تمہیں برا نہ گئے۔ اس جبیں باتیں اگوں نے بھی پوچھیں اور جب ہماری دو سرے قول کی بنا پر اتو اور اس کا بیان ہو اب کی مشاہت نہ کرو اور ان کی طرح بلاؤں کے سامنے نہ آؤے جو نہ سمجھنا چاہیے کہ اب یہ تھم نہیں۔ نہیں اب بھی یہی تھم نہیں۔ نہیں وہ چونی چاہیں نہ کی کہ اب بھر تھم نہیں۔ نہیں اب بھی یہی تھم ہو اور ان کی طرح باؤیں کے سام کا ظاہر ہونا انہیں برا گئی

جمال تک ہو سکے ان سے ایک طرف رہے اور اللہ کی آسانی اور معافی پر جما رہے۔ حضرت عمر واللہ کے ساتھی نے جب پوچھا کہ اے پر نالے والے ہمیں بتلا اس کا پانی پاک تھا یا ناپاک؟ آپ نے فرمایا ہرگزنہ بتلانا۔ پس اس طرح بندے کو لا نق نہیں کہ وہ اپنے رب سے بید وُعاکرے کہ وہ اس کے احوال اور انجام کو اس کے سامنے بیان کر دے جو اس مالک نے اس سے چھپا رکھا ہے ممکن ہے کہ کھلنے پر اسے وہ برا معلوم ہو پس اس قتم کے سوالات کرنا اللہ کی ناپندیدگی کے سامنے آنا ہے کیونکہ اللہ سجانہ و تعالیٰ اس کا ظاہر کرنا پند نہیں فرما تا اس لیے اس سے خاموش ہے 'واللہ اعلم۔

جو بھی ان آثار کو بغور دیکھے گاجو رائے کی برائی میں مروی ہیں وہ یقیناً اس بات تک پہنچ جائے گا کہ جس رائے کی كرنے كے ليے اب مم يهال تابعين اور ان كے بعد والول كے بھى ذمت رائے كے اقوال ذكر كرتے ہيں۔ حضرت شعبى ریٹی فرماتے ہیں اللہ تعالی اس قول پر لعنت فرمائے۔ "اگر یوں ہو تو" آپ سے ایک مرتبہ نکاح کا کوئی مسلمہ یو چھا گیا تو آپ نے فرمایا دیکھو اگر میں اپنی رائے سے پچھ بتلاؤں تو اس پر پیشاب کر دینا۔ امام شعبی رایشے بہت بوے مرتبے کے تابعی ہیں آپ نے ایک سو بیں صحابہ را اور ان کی ہے اور ان میں سے جہور سے علم دین حاصل کیا ہے۔ آپ کا یہ بھی فرمان ہے کہ ان صحابہ رش ای جو علم دیا ہو اسے لے لو لیکن جو بات ان کی رائے سے ہو اسے جنگل میں پھینک دو۔ حضرت جابر بن زید راتیے سے کما گیا کہ لوگ آپ سے جو سنتے ہیں اسے لکھ لیتے ہیں تو آپ کو بہت رنج ہوا۔ اناللہ پڑھ کر فرمایا یہ اسے لکھتے ہیں اور میری تو یہ حالت ہے کہ میں دوسرے ہی دن اس سے رجوع کر لیتا ہوں۔ حضرت سفیان بن عیبینہ راتھ فراتے ہیں رائے کا اجتماد اہل علم کا آپس کا مشاورہ ہے نہ ہد کہ کوئی ایک شخص اپنی رائے سے کوئی فتوی دے دے۔ خلیفة المسلمین ابوسلمہ بن عبدالرحمٰن روائیے نے حضرت حسن بھری روائیے سے فرمایا کہ مجھے رہ خبر ملی ہے کہ آپ اپنی رائے سے فتویٰ دیتے ہیں خبروار اینی رائے سے ہرگز کوئی فتویٰ نہ دینا گریہ کہ کوئی حدیث و سُنت رسول الله ماٹیالم کی ہو۔ حضرت ابو وا کل شقیق بن سلمہ راتید فرماتے ہیں خبردار ہرگز ان لوگوں کی مجلسوں میں نہ بیٹھنا جو نئی نئی صورتیں اپنے ذہن سے گھڑیں اور پھراس کے جواب دیں۔ حضرت ابن شماب رالیے فرماتے ہیں سنتوں کو جاری ہونے دو۔ رائے کو ان کے مقابلے میں پیش کرنے سے بچتے رہا کرو۔ حضرت عروہ بن زہیر ریافی فرماتے ہیں بو اسرائیل کا کام درست اور ٹھیک رہا یمال تک کہ ان میں اور گروہ کے قیدیوں کی اولادیں پیدا ہوئیں انہوں نے رائے زنی شروع کی اور سب کو گمراہ کر دیا۔ حضرت ابنِ شہاب رواٹھ نے رائے میں آبرے اور مدیث کا عمل چھوڑ دینے کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا کہ یہود و نصاری نے بھی جب تک رائے کی پیروی شروع نہ کی تب تک ان کے ہاتھوں میں جو علم خداوندی تھا اس پر قائم رہے۔

ایک ہخض نے حضرت سالم بن عبداللہ بن عمرے ایک سوال کیا آپ نے جواب دیا کہ میں نے تو اس بارے میں کچھ بھی ہنیں سنا۔ اس نے کما اللہ آپ کی اصلاح کرے آپ اپنی رائے ہے ہی بٹلا دیجئے۔ آپ نے فرمایا مجھے سے یہ نہیں ہو سکے گا اس نے پھر دوبارہ میں کما اور کما کہ جھے تو آپ کی رائے ہی کافی ہے۔ آپ نے فرمایا بات یہ ہے کہ میں اپنی رائے سے تجھے کا س نے پھر دوبارہ میں کما اور کما کہ جھے تو آپ کی رائے ہی کافی ہے۔ آپ نے فرمایا بات یہ ہے کہ میں اپنی رائے سے کچھ بتلا دوں تو تو چلا جائے لیکن ممکن ہے کہ کل میری وہ رائے نہ رہے تو میں تجھے کمال ڈھونڈنے جاؤں؟ حضرت رہیعہ نے ابنی شماب راتھ سے کہ کما کہ میرا حال تیرے حال جیسا نہیں میں اگر اپنی رائے سے کچھ کموں تو لوگ اس کے مانے پر مجبور

نہیں ہیں جو چاہے لے اور اس پر عمل کر لے جو چاہے نہ لے اور عمل نہ کرے۔ حضرت ایوب سختیانی سے کما گیا کہ آپ رائے سے کچھ کیوں نہیں فرماتے؟ آپ نے جواب دیا کہ گدھے سے کی نے پوچھا کہ تو جگالی کیوں نہیں کرتا اس نے کما مجھے تو بری چیز کا چبانا برا معلوم ہوتا ہے۔ امام اوزاعی رائی پر فرماتے ہیں آفار سلف کی پیروی میں لگے رہو گو لوگ تم سے بات چیت کرنا بھی چھوڑ دیں۔ لوگوں کے رائے قیاس کو آنکھ بھر کر دیکھو بھی نہیں گو وہ کتنے ہی خوبصورت اور دِل بھاؤنے ہوں۔ حضرت سعید بن عبدالعزیز رائی سے جب کوئی سوال ہوتا تو جواب سے پہلے ((الاحول و لا قوة الا بالله)) پڑھ کر فرماتے ہے دار رائے بھی درست بھی ہوتی ہے اور بھی نادرست بھی۔

حضرت امام ابو حنیفہ راٹی فرماتے ہیں کہ ہمارا یہ علم رائے ہے اور ہم نے جمال تک اپنائس چلااسی کو بہتر پایا ہے لیکن اگر کوئی اس سے بہتر چیز لائے تو ہم اس کی اس چیز کو قبول کرلیں گے۔ حضرت امام مالک راٹی سے طلاق بتہ کی بابت سوال ہوا تو اشہب بن عبدالعزیز نے اپنی شختی سنبھائی کہ امام صاحب جو جواب دیں گے میں لکھ لوں گا۔ آپ نے اس وقت فرمایا کہ ایسا نہ کرو۔ ممکن ہے میں شام ہی کو کمہ دول کہ یہ ایک ہی طلاق ہے۔ آپ فرمایا کرتے سے میں ایک انسان ہی تو ہوں صحیح بات بھی کمہ دیتا ہوں اور غیر صحیح بھی پس میری باتوں کو دیکھو' پر کھو جو کتاب و سنت کے مطابق ہو اسے لے اور جو کتاب و سنت کے مطابق نہ ہو اسے لے اور جو کتاب و سنت کے مطابق نہ ہو اسے لیے اس خیر خواہی اور شیحت کا بہترین بدلا عطا فرمائے آمین!

ان کے بعد جو دیندار میج سے انہول نے ان کی اس تھیجت کو مانا اور ان کے اس قول پر سختی سے قائم رہے۔ ہال جو متعصب لوگ سے انہوں نے معاملے کو بر عکس کر ڈالا اور جو شنت و حدیث ان ائمہ کے قول کے مطابق ملی اسے تو لے لیا اور جواس کے خلاف نظریری کسی نہ کسی حیلے حوالے سے اسے ٹال دیایا اس کی دلالت کوبدل دی اور اس سے بہت کمزور سند اور كمزور دلالت والى حديث اگر ان كے مذہب كے مطابق نظربر مئى تو جھاوياں مار كراسے لے ليا۔ اس كے رد كرنے والوں ك سر ہو گئے اپنے مخالف كے سامنے اسے لے كراڑ گئے۔ اس كے ليے تمام تر جتن كر ڈالے حالانكہ اس سے زيادہ مضبوط سند والی اس سے بہت صاف دالات والی حدیث کو اپنے امام کے قول کے خلاف پاکراس کی طرف دیکھا بھی نہ تھا اور بوری طافت سے اسے گرا دیا تھا اور چیکیوں میں اڑایا تھا۔ ہم اس کی نظیروں کو اور ایے مواقع کو تقلید کی برائی کے بیان میں تفصیلی طور پر ذکر کریں گے ان شاء اللہ تعالی۔ وہیں تنہیں اس تقلید کی خرامیاں اس کے فسادات اور اس کی بیبودگیاں بھی معلوم مول گی وہیں ہم اتباع و تقلید کا فرق بھی بیان کریں گ۔ حضرت امام مالک راٹھ تو اکثر میں فرمایا کرتے تھے کہ ہم تو صرف انگل اور گمان کرتے ہیں ہمیں ان باتوں کا کوئی یقین نہیں۔ حضرت قعبی راشیر کابیان ہے کہ امام صاحب راشیر کے مرض الموت میں میں ان کی عیادت کیلئے گیا سلام کر کے بیٹھ گیا تو دیکھا کہ آپ رو رہے ہیں۔ میں نے کما ابوعبداللہ! آپ کیوں روتے ہیں؟ فرمایا اے ابن تعنب میں کیے نہ رووں؟ رونے کا مجھ سے زیادہ مستحق کون ہے؟ کاش کہ میں ہراس مسلے کے بدلے جو میں نے اپنی رائے سے بتلایا ہے کوڑے کھانا منظور کرلیتا۔ افسوس باوجود کشادگی کے میں نے اس کی طرف سبقت کیوں کی؟ میں نے رائے سے فتوے کوں دے؟ حضرت امام شافعی رائیے فرماتے ہیں کہ رائے پر جس نے نظر ڈالی پھراس سے توبہ کرلی اس كى مثال الى بى ہے جيسے كوكى ديوانہ ہو اور وہ علاج معالجے سے اچھا ہو جائے اور اب سوچنے لگا كہ اس يركياكيا كزرى؟ حضرت امام احمد رالتی فرماتے ہیں رائے سے فتوے وہی لوگ دیتے ہیں جن کے دِل میں دغل اور فساد ہو تا ہے۔ آپ فرماتے بیں ضعیف سے ضعیف حدیث بھی جھے رائے سے بہت ہی محبوب ہے۔ آپ کے صافر اوے آپ سے سوال کرتے ہیں کہ کوئی فخص ایک شہریں ہے وہاں اہلحدیث بھی ہیں لیکن ایسے کہ صحیح اور ضعیف حدیث کی تمیز انہیں نہیں اور وہاں اہل رائے بھی ہیں پھراسے کوئی مسلہ پیش آجائے تو کس سے دریافت کرے؟ آپ نے فرمایا اہلحدیث سے پوچھے ضعیف حدیث بھی میرے نزدیک رائے سے انچھی اور قوی ہے۔ خود حضرت امام ابو حنیفہ دیائی کے اصحاب اس بات پر متنق ہیں کہ امام صاحب کے ذہب میں ضعیف حدیث رائے قیاس سے اولی ہے ای پر آپ کے ذہب کی بنا ہے۔ جیسے کہ پہلے بیان گزر چکا ہے کہ قبقہ کی ضعیف حدیث کو آپ نے رائے قیاس پر مقدم رکھا۔ سفریس کھجور کے شیرے کے پانی سے وضو کرنے کی ضعیف حدیث کو آپ نے رائے قیاس پر مقدم رکھا۔ سفریس کھجور کے شیرے کے پانی سے وضو کرنے کی ضعیف حدیث کو آپ نے رائے قیاس پر مقدم کیا۔ حیض کی زیادہ سے ملکی چوری پر ہاتھ نہ کا شخے کی ضعیف حدیث کو آپ نے رائے قیاس پر مقدم کیا۔ جیش کی زیادہ سے دی واقعت کو بھی آپ نے رائے قیاس پر مقدم رکھا۔ بلکہ غیر مقدم رکھا۔ جعہ کی اقامت کیلئے مصر کی شرط ہونے کی بالکل وائی روایت کو بھی آپ نے رائے قیاس پر مقدم رکھا۔ بلکہ غیر مرفوع آفار کی بنا پر کتویں کے مسائل میں قیاس کو ترک کردیا۔ پس ضعیف حدیث کو بلکہ آفار صحابہ بڑا ٹی کو بھی قیاس و رائے بر مقدم رکھا ہی آبار صحابہ بڑا ٹی کو بھی قیاس و رائے بر مقدم رکھا ہی آبار صحابہ بڑا ٹی کو بھی قیاس و رائے بر مقدم رکھا ہی آبار صحابہ بڑا ٹی کو کھی قیاس و رائے بر مقدم رکھا ہی آبار سے با کو بھی قول تھا اور بھی قول تھا اور بھی قول حضرت امام احمد دیائی کا بھی قطا۔

ہاں انا خیال رہے کہ سلف کی اصطلاح میں ضعیف حدیث ہے مراد پچھلوں کی اصطلاحی ضعیف حدیث نہیں بلکہ جن حدیث ان کہ متاخرین، جس کتے ہیں وہ بھی سلف کی اصطلاح میں کبھی ضعیف کمہ دی جاتی ہے جیسے کہ اس کا تصییلی بیان پہلے گزر چکا ہے۔ الغرض تمام سلف صالحین والتی اس رائے قیاس کی فدمت میں متفق ہیں ہو کتاب و سنت کے ظاف ہو نہ اس پر عمل کرنا جائز نہ اس پر فتوئی دینا جائز نہ اس پر فیصلہ کرنا جائز اور وہ رائے جس کی مخالفت حدیث و قرآن سے ظاہر نہ ہو نہ موافقت ظاہر نہ ہو نہ عمل کرتا جائز نہ اس کی بابت زیادہ سے زیادہ ہی ہے کہ بوقت حاجت تا حاجت اس پر عمل کرے لیکن ہے نہیں کہ اس پر عمل کرتا رہے نہ یہ کہ اس کے عالف پر کوئی انکار کرے۔ حضرت کی جب ابن وجب کے پاس آتے آپ پوچھے کہاں سے عمل کرتا رہے نہ یہ کہ اس سے قو آپ فرمات اللہ سے ذرویہ اکثر مسائل رائے کے ہیں۔ امام ابنی ویٹار نے تو پخت کہاں سے ارادہ کر لیا تھا کہ رائے سے بھی کوئی فتوئی ہی نہ دیں۔ انہیں تو بس کی پہند تھا کہ حدیث سے فتوئی دیں لیکن افسوس ان کی عمر نے وفا نہ گی۔ حسن بن واصل فرماتے ہیں کہ تم سے پہلے کے لوگ اسی وقت ہلاک ہوئے جب ان میں پھوٹ پڑگئی راہوں میں وہ بٹ گئے دین میں رائے کو دخل دیا خود بھی بہکے اور اوروں کی بھی اور صاف رائے ہے جب کر متفرق کئی گئی راہوں میں وہ بٹ گئے دین میں رائے کو دخل دیا خود بھی بہکے اور اوروں کی جب این میں مروق والتی فرماتے ہیں جو امراللہ سے جٹ کر رائے کی طرف ہو جاتا ہے وہ گمراہ ہو جاتا ہے۔ ابنی شماب رائے ہو گوں کی اس حالت کا بیان کرتے ہوئے کہ انہوں نے رائے کے دلدادہ بن گئے اور اسی میں مشغول ہو گئے۔ فرمایا کہ یہودو نے میں جائے اور اسی میں مشغول ہو گئے۔

امام ابنِ جریر والی نے اپنی کتاب ترذیب الافار میں ذکر کیا ہے کہ حضرت امام مالک والی نے فرمایا کہ رسول اللہ مالی ہو چکا۔ پس آفار رسول اللہ مالی ہی اتباع کرنی چاہیے رائے کے چیچے نہ لگنا چاہیے۔ خیال تو کرو آج اگر تم نے ایک کی رائے مان لی کل اس سے تیز رائے دو سرے کی ہوئی اسے مانو کے پھر تو کوئی انتہا ہی نہیں رہے گی کس کس کی مانتے چلے جاؤ گے۔ ایک مخص نے قاسم بن محمد سے کوئی مسئلہ پوچھا آپ نے بتلا دیا جب وہ جانے لگاتو آپ نے بلا کر اس سے فرمایا کہ ہرگزید نہ کمنا کہ میرے پاس حق ہی ہے بلکہ مجھے جب تک کوئی

اور حق بات نہ ملے تو مجبوری ہے اس پر عمل کر لینا۔ ابنِ وہب ریاشی فرماتے ہیں کہ مجھ سے حضرت امام مالک ریاشی نے جو مسائل کے کثرت سے جواب دینے کے سخت مخالف تھے۔ ایک مرتبہ فرمایا کہ اے ابوعبداللہ! جس کا تمہیں علم ہو وہ بتلاؤ اور جے نہ جانے ہو اس سے خاموشی اختیار کرو لوگوں کی گردن میں تقلید کے برے پلے نہ ڈالو۔ محنون بن سعید فرماتے ہیں رائے کی وہا کی خرابی میری تو سمجھ سے باہر ہے اس نے خون ناحق کرائے اس نے حرام شرم گاہیں حلال کرائیں۔ اس سے حقوق کی پامالی ہوئی ان تمام خرابیوں کی جڑی ہے کہ جمال کسی نیک صالح شخص کو دیکھا اور اس کی تقلید شروع کر دی۔ حضرت امام احد بن حنبل ریاشی فرماتے ہیں کہ امام شافعی ریاشی کی رائے ہو یا امام مالک ریاشی کی رائے ہو یا امام ابوحنیفہ ریاشی کی رائے ہو یا امام ابوحنیفہ ریاشی کی رائے ہو یا امام ابوحنیفہ ریاشی کی رائے ہو میرے نزدیک تو یہ سب دلیل و جمت نہ ہونے میں کیساں اور برابر ہیں۔ جمت و دلیل تو صرف حدیثِ رسول مالی ہیا ہو کہ ہو امام احد ریاشی کے یہ اشعار ملاحظہ ہوں فرماتے ہیں

دين النبى محمَّد آثار' نعم المطية للفتى الاخبار لا تخدعن عنَّ الحديث واهله' فالراى ليل والحديث نهار ولربما جَهلَ الْفَتٰى طُرُقَ الْهُدَىٰ والشمس طالعة لهآ انوار

" یعنی دینِ محمدی صرف وہی ہے جو حدیث و قرآن میں ہے۔ راوع قبی کو صحیح طور پر طے کرنے کے لیے صرف یمی ایک سواری ہے۔ حدیث اور اہلحدیث سے دِل میں کوئی کدورت نہ رکھو۔ سمجھ لو کہ رائے قیاس رات ہے اور حدیث شریف دن ہے ' ہو سکتا ہے کہ بھی انسان ہدایت کی راہیں اس وقت بھی بھول جائے جبکہ سورج اپنی نورانی شعاعیں ہر طرف جگرگا رہا ہو۔ "
بعض اال علم نے اپنے شعروں میں کہا ہے کہ علم وہی ہے جو فرمانِ رتبانی ہو فرمانِ رسول ہو جس پر صحابہ بالاتفاق کاربند رہے ہیں۔ اس کا نام علم نہیں کہ تو حدیث و قرآن اور وائی رائے کے درمیان اپنی ہو قونی سے خلاف کا جھنڈا گاڑ دے۔ نہ یہ کہ تو فرمان رسول ماٹی ہی کہ تو قرآن و حدیث کی بید کہ اپنی جمالت سے تو فرمان رسول ماٹی ہی کہ تو اللہ کے لیے جم خابت ہو جائے گا اور اس سے تو اللہ کیلئے تشبیہ لازم باتوں کو محض اس ڈر سے رد کر دے کہ اس سے تو اللہ کے لیے جم خابت ہو جائے گا اور اس سے تو اللہ کیلئے تشبیہ لازم آجائے گے۔ اللہ رسول کی باتیں اس سے پاک اور بہت بلند ہیں کہ تو انہیں بیکار خابت کرے اور انہیں ان کی جگہ پر تسلیم

اب جو رائے محمود اور اچھی ہے اس کی نبت بھی سنے۔ اس کی بھی کی قسمیں ہیں اوّلاً تو وہ جو اس تمام اُمت فصل نے سے زیادہ سکھ رکھنے والے 'سب سے زیادہ پاک دل 'سب سے بردھ کرعالم' سب سے کم تکلف والے 'سب سے عمرہ متقصد رکھنے والے 'سب سے زیادہ کال فطرت والے 'سب سے بہتر عقل والے 'سب سے زیادہ تیز فہم جو قرآن کے بازل ہونے کے وقت موجود سے جو اصلی معنی جانے سے جو پیغیر ملٹھیے کی حدیثوں کو خوب سمجھے ہوئے سے پس ان کی رائے اور علم اور متقصد کی نسبت صفور ملٹھیے کی جانب وہی سمجھنی چاہیے جو انہیں آپ کی ہم نشینی کی تھی۔ ان میں اور ان کی بعد والوں میں وہی والوں میں وہی دائی ہو ان کی اور ان کی فضیلت میں ہے۔ پس ان کے بعد والوں کی رائے اور ان کی فضیلت میں ہے۔ پس ان کے بعد والوں کی رائے اور ان کے علم میں وہی رائیے ہو ان کی اور ان کی فضیلت میں فرق ہے۔ حضرت امام شافعی رائید اپنے رسالہ بغداد میں لکھتے ہیں کہ اصحابِ مسول (سٹھیے و ویٹھی کے ان کی بزرگی اللہ تبارک وتعالی نے اپنی اس کتاب قرآن مجید میں اور تورات و انجیل میں بیان فرمائی ہے۔ حدیثوں میں جو فضیلت ان بزرگان دین کی آئی ہے وہ بہت ہی ہے اس فضیلت سے ان کے بعد کے سب محروم ہیں۔ پس

جناب باری ان پر اپنی رحمتیں نازل فرمائے اور انہیں جو بزرگی عطا فرمائی ہے وہ انہیں مبارک کرے اور صدیقین اور شداء
اور صالحین کی اعلیٰ مزلوں تک انہیں پنچائے انہوں نے اپنی دیمی بھالی سنتیں اور حدیثیں بہیں پنچائیں ان کی موجودگی میں
وی اللی نازل ہوتی رہی انہیں خوب معلوم تھا کہ کون می آیت خاص ہے' اور کون می عام ہے' کون ساتھ می از بہیزگاری میں' عشل
سانہیں وغیرہ ساتھ ہی ان کے سامنے وہ طریقہ رسول تھاجو ہمارے سامنے نہیں وہ علم میں' اجتماد میں' پر بیزگاری میں' عشل
میں ہمارے سردار تھے اور ہم پر فوقیت رکھتے تھے جس چیز کو انہوں نے علم سے حاصل کیا اور استنباط کیا اس میں ان میں اور ہم
میں وہی فرق ہے جو اوپر بیان ہوا ان کی رائیں ہماری رایوں سے بہت ہی عمرہ اور نمایت ہی اولی اور اعلیٰ ہیں ان کے بعد جتنے
ہیں وہی فرق ہے جو اوپر بیان ہوا ان کی رائیں ہماری رایوں سے بہت ہی عمرہ اور نمایت ہی اولیٰ اور اعلیٰ ہیں ان کے بعد جتنے
ہیں وہی فرق ہے جو اوپر بیان ہوا ان کی رائیں ہماری رایوں سے بہت ہی عمرہ اور نمایت ہی اولیٰ اور اعلیٰ ہیں ان کے بعد جتنے
ہیرگان دین اور قائل ذکر علاء کرام گزرے ہیں یا جن جن جن بزرگوں کے دیدار ہمیں ہوئے ہیں یا جن کے تذکرے ہمارے
ہیرگان دین اور قائل ذکر علاء کرام گزرے ہیں یا جن جن بزرگوں کے دیدار ہمیں موتے ہیں یا جن کے تذکرے ہمارے
ہی اگر ان کا شفق علیہ مسئلہ مل گیا تو کیا ہی کہت کہ جس کسی مسئلے میں انہیں حدیث نہیں ملتی تھی ہی کو تے اور کتی ہی کہت ہوں وہ ان کی تدروعزت حضرت امام شافعی ریا تھے کہ صحابہ کے اقوال کی قدروعزت حضرت امام شافعی ریا تھے کہ صحابہ کے اقوال کی قدروعزت حضرت امام شافعی ریا تھے کہ کہاں تک اور کتی تھی۔

جدید قول میں آپ نے کتاب الفرائض کے دادا اور بہنوں کی میراث کے بارے میں فرمایا ہے یہ وہ ندہب ہے جے ہم نے زید بن ثابت بڑا ہے ہے۔ بلکہ اکثر فرائض ہم نے اننی سے لئے ہیں۔ ایک جگہ امام صاحب ریا ہے لکھتے ہیں کہ قیاس کو تو یہ چاہتا تھا کہ راہب کو قتل کر دیا جائے لیکن حضرت ابو بکر صدیق بڑا ہے کا فرمان اس کے خلاف ہے۔ خیال فرمائے کہ قیاس کو قول صحابی کے مقابلہ میں کیساصاف طور پر ترک کر دیا؟ بلکہ بدعت کے بیان میں آپ نے فرمایا ہے کہ بدعت وہ ہے ہو کتاب و شقت کے یاکسی صحابی کے مقابلہ میں کساساف طور پر ترک کر دیا؟ بلکہ بدعت کے خلاف قول کو بھی آپ بدعت بتلاتے ہیں۔ اللہ آپ پر اپنی و شقت کے یاکسی صحابی کے اثر کے خلاف ہو۔ پس قول صحابہ کے خلاف قول کو بھی آپ بدعت بتلاتے ہیں۔ اللہ آپ پر اپنی رحمتیں نازل فرمائے۔ اس مسئلہ کی پوری صراحت ان شاء اللہ العظیم ہم اس مخصوص بحث میں کر دیں گے۔ جماں ہم نے بیان کیا ہے کہ صحابہ کے فتوں کی اتباع کو آپ نے بیان کیا ہے کہ صحابہ کے فتوں کی اتباع کو آپ نے داجب کما ہے اور فرمایا ہے اور فرمایا ہے کہ ان کے اقوال سے باہر نہ جانا چاہیے اور انمہ کرام سب اس پر متفق ہیں۔

یماں تو مقصود صرف اس قدر ہے کہ صحابہ کی رائے نمام آمت کی رائے سے افضل و احن ہے میں تو سجھتا ہوں کہ اس میں کی کو خلاف کرنے کی جرات نہ ہو گی۔ ان ہزرگوں کی رائے کے مطابق تو قرآن بھی نازل ہوا ہے۔ بدری قیدیوں کے بارے ہیں جناب فاروقِ اعظم بڑا تی کی رائے ہوتی ہے کہ ان کی گردنیں ماری جائیں قرآن بھی ای رائے کی موافقت کرتا ہے۔ ازواجِ مطمرات بھٹ کو پر دے میں رکھنے کی آپ کی رائے ہوتی ہے۔ وہی تھم جناب باری اپنی کتاب میں نازل فرماتا ہے۔ خیال ہوتا ہے کہ مقامِ ابراہیم کو قبلہ بناتا چاہیے وہی آیت قرآن میں اُترتی ہے۔ ازواجِ نی جب غیرت کی وجہ سے جمع ہو جاتی ہیں آپ انہیں آکر دھمکاتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ یاد رکھنا آگر تہیں حضور ساتھ طلاق دے دیں گے تو اللہ تعالیٰ ہو جاتی ہیں آپ کو اور مسلمان مؤمن عورتیں دے گا الحن اننی لفظوں میں قرآن اُترتا ہے۔ عبداللہ بن ابی کے جنازے کی نماز کیلئے حضور ساتھ کی کھڑے ہیں آپ چادر کی کھڑ کر ہٹاتا چاہتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ یارسول اللہ ملتھ ہے تو منافق تھا کیکن آنخضرت ماتھ کے گھڑ اس کے جنازے کی نماز پڑھ گئے ہیں۔ ای وقت فرمانِ رتانی ہوتا ہے کہ خردار اب سے خیال کیکن آنخضرت ماتھ کے کہ خردار اب سے خیال

رکھنا کہ ان میں سے کوئی بھی مرجائے تم ان کے جنازے پر آگے نہ پوھنانہ ان کی قبرپر کھڑے رہنا۔ بو قریظ کے معالمے میں جب کہ پینجبر ضدا سے بیا نے حضرت سعد بڑا تھ کو حاکم بنایا اور آپ نے فیصلہ کرتے ہوئے فرمایا کہ ان کے لڑنے والے قل کر دیئے جائیں۔ حضور سے بیا کے فرمایا تم نیا تم نے ان کے بارے میں وہی فیصلہ کیا جو فیصلہ اللہ تبارک و تعالی نے ساقیں آسان پر کیا ہے۔ اس عورت کے بارے میں جس کا مہر نہیں کھلا تقا حضرت ابن مسعود بڑا تھ سے بار بار پوچھا گیا لیکن آپ نے کوئی جواب نہیں دیا ممینہ بھر کی آمدورفت کے بعد آخر مین آپ نے فرمایا کہ میں اپنی رائے سے اس مسئلے کو حل کرتا ہوں اگر میری رائے درست نگی تو اللہ کی طرف سے ہا اور اللہ اور اس کا رسول اس سے بری ہے میری رائے تو یہ ہے کہ اگر نادرست نگی تو میری اور شیطان کی طرف سے ہے اور اللہ اور اس کا رسول اس سے بری ہو نہ زیادتی ہو یہ اپنی فوت اس کے گھرانے اور خاندان کی عورتوں کے مہر کے برابر اس کا مہر اسے ملنا چاہیے نہ اس میں کی ہو نہ زیادتی ہو یہ اپنی وات کو مہر کے برابر اس کا مہر اسے ملنا چاہیے نہ اس میں کی ہونہ زیادتی ہو یہ اپنی ورت کے مہر کے برابر اس کا مہر اسے ملنا چاہیے نہ اس میں کی ہونہ ذریاتی ہو یہ ان مروع مہری کردھڑ ہوا انہوں نے کہا میں کی فیصلہ فرمایا اس عورت کا نام بروع بند واشق تھا۔ یہ مین کر حضرت ابنِ مسعود بڑا تھ اس قدر خوش ہوئے کہ اسلام کے بعد اس سے زیادہ خوش آپ کو اور کی بنت واشق تھا۔ یہ مُن کر حضرت ابنِ مسعود بڑا تھ اس قدر خوش ہوئے کہ اسلام کے بعد اس سے زیادہ خوش آپ کو اور کی بنت واشق تھا۔ یہ مُن کر حضرت ابنِ مسعود بڑا تھ اس قدر خوش ہوئے کہ اسلام کے بعد اس سے زیادہ خوش آپ کو اور کی

پس جن لوگوں کی رائیں اس مرتبے کی ہوں ان کی رائیں ہمارے لیے ہماری اپنی رایوں سے بدر جما بھتر کیوں نہیں؟ ہاں ہاں سے ان کی رائیں ہیں جن کے دِل ایمان و حکمت سے علم و معرفت سے ، فنم و فراست سے ، اللہ اور رسول کی باتوں کی سمجھ اور اُمت کی خیرخواہی سے پر تھے ان کے دِلوں پر نبوت کا پرتو پڑا ہوا تھا وہ چراغ نور سے پہلی اور نزدیک کی روشنی میں تھے ان کا ایمان و عِلم بے واسطہ ذات نبی سے حاصل شدہ تھا جس میں کوئی مشکل ، کوئی شبہ ، کوئی اختلاف مطلقا نہ تھا جے کسی معارضے نے میلا نہیں کیا تھا۔ پس جو شخص ان کے سوا اورول کی رابوں کو ان کی رائے پر قیاس کرے سمجھ لو کہ اس کی سمجھ کماں تک ہے؟ وزیا میں اگر کوئی بدسے بدتر قیاس ہے تو بہی ہے۔

فص ا عده رائے کی دو سری قتم وہ رائے ہے جو صریح احکام کے ظاہر لفظوں کی تقییر میں ہو ان کی دلالت کی وجہ بیان خوا اسلامی ہو۔ اسلامی ہو ان کی تقییر میں ہو ان کی تقییر میں ہو ان کی تقییر کرتی ہو ان کی مربانی ہمری نگاہ ہوتی ہے۔ اس کی ہمربانی ہمری نگاہ ہوتی ہے۔ اس کی مربانی ہمری نگاہ ہوتی ہے۔ اس کی مثال میں صحابہ بڑی تھی کا فرائض کے اور دمام کے موقعہ پر عول کرتا ہے ان کی اس رائے کو دیکھتے جو اس مسئلہ میں ہے کہ میت مثال میں صحابہ بڑی تھی کا فرائض کے اور دمام کے موقعہ پر عول کرتا ہے ان کی اس رائے کو دیکھتے جو اس مسئلہ میں ہے کہ میت کے وار ثول میں خاوند ہے مال ہے 'باپ ہے' یا بیوی ہے اور مال باپ ہیں تو وہ فرماتے ہیں کہ اس صورت میں زوجین کے مقررہ حصے کے بعد جو بچے اس کا تمائی حصہ مال کو ملے گا اور ان کی رائے طلاق بتہ ملی ہوئی عورت کو وارث بنانے کی جبکہ وہ طلاق موت کی بجاری میں ہوئی ہو اور ان کی رائے ((ولاء)) کے آگے بڑھانے میں اور محرم کے بارے میں جبکہ وہ اپنی بیوی سے مل لیا ہو کہ اس کا جی فاسد ہو جائے گا لیکن اسے پورا کرتا پھراس کی قضا کرتا اور قربانی دینا اس کے مال اس پر واجب ہے اور وار قدی کہ اس دوروں میں جبکہ انہیں اپنے بیخ پر خوف ہو کہ ہے روزہ نہ رکھیں اور قضا کرلیں اور ہر روزے کے بدلے ایک مسکین کو کھانا کھلائیں۔ اور جو حائضہ عورت شیح صادق سے پہلے پاک صاف ہو اور قضا کرلیں اور ہر روزے کے بدلے ایک مسکین کو کھانا کھلائیں۔ اور جو حائضہ عورت شیح صادق سے پہلے پاک صاف ہو

ورثتم قناعه المجد لا عن كلاله عن كلاله عن عن ابنى مناف عبد شمس وهاشم

یعنی تم نے یہ بزرگ باپ وادول سے حاصل کی ہے خاص انہی کے نسب سے۔ پس سوتیلا یا سگا بھائی باپ کے ساتھ وارث نہیں ہو سکتا نہ دادا کی موجودگی میں۔ جیسے کہ اسے انہوں نے لڑکے اور پوتے کی موجودگی میں بھی وارث نہیں بنایا ہاں لڑکیوں کے ساتھ بطور عصبہ کے وارث مقرر کیا ہے پس ان کے لیے وہ ہے جو مقررہ حقوں سے زیج رہے۔

رائے محبود کی تیری قتم وہ ہے جس پر آمت کا انقاق ہے سلف کا اور خلف کا بھی ہے وہ رائے ہے جو قطعاً درست معلیٰ اور خلف کا بھی ہوتی ہوتے ہیں جیسے کہ انہوں نے روایت خواب پر انقاق کیا۔ صحابہ کرام نے جبکہ لیلۃ القدر کے رمضان شریف کے آخری عشرے میں ہونے کے خواب دیکھے تو حضور کالٹیا نے فرمایا میری رائے میں تو تمہارے خواب آخری ہفتے میں موافق ہو گئے ہیں۔ پس مؤمنوں کے خواب کی مطابقت کو آپ نے معتبر مانا۔ خابت ہوا کہ آمت جس روایت و رؤیت پر متفق ہو جائے اس میں وہ خطا سے معصوم ہے۔ اس لیے ٹھیک اور درست وہ رائے ہوتی ہے جو شوری سے طے ہوئی ہو شخصی رائے نہ ہو۔ مؤمنوں کی مدح میں قرآن کریم نے یمی فرمایا ہے کہ ان کا کام آپس کے مشورے سے ہوتا ہے۔ یہ ہیں حضرت عربی خطاب ہوگئ کہ جب ان کے سامنے کوئی ایسا واقعہ آپڑتا جس میں آپ کو قرآنی یا حدیثی فیصلہ معلوم نہ ہوتا تو صحابہ کو جمع کر کے مشورہ کرتے۔ مسیب بن رافع کے سامنے جب کوئی ایسا بی کام آپڑتا تو اہل محلہ کو جمع کر کے مشورہ کرتے۔ مسیب بن رافع کے سامنے جب کوئی ایسا بی کام آپڑتا تو اہل محلہ کو جمع کر کے مشورہ کرتے۔ مسیب بن رافع کے سامنے جب کوئی ایسا بی کام آپڑتا تو اہل محلہ کو جمع کر کے مشورہ کرتے۔ مسیب بن رافع کے سامنے جب کوئی ایسا بی کام آپڑتا تو اہل محلہ کو جمع کر کے مشورہ کرتے۔ مسیب بن رافع کے سامنے جب کوئی ایسا بی کام آپڑتا تو اہل محلہ کو جمع کر کے دان کے سامنے بیش کر دسیتے اور ان کی اجتماعی رائے کے لیتے۔ حضرت امیر المؤمنین فاروتی اعظم ہوگئی

نے قاضی شرتے روائی سے فرمایا کہ تمہیں جو فیصلہ نبوی معلوم ہو اس کے مطابق فیصلہ کر دو اگر نہ معلوم ہو تو ائمہ ہدایت کے فیصلے کے مطابق فیصلہ کرویہ بھی نہ معلوم ہو تو اپنی رائے میں اجتماد کیجئے اور اہل علم و صلاح سے مشورہ لیجئے۔ آپ نے ان ہی کی طرف کلھا کہ جب کوئی ایس بلت آپڑے کہ بغیر جواب چارہ ہی نہ ہو تو کماب اللہ کے مطابق کمو اگر اس میں نہ پاؤ تو شقت رسول اللہ ساتھ کے مطابق کمو اگر اس میں بھی نہ سے تو صالحین عادلین ائمہ کے فیصلوں کو جاری کر دو۔ اگر اس میں بھی نہ طے تو صالحین عادلین ائمہ کے فیصلوں کو جاری کر دو۔ اگر اس میں بھی نہ طے کر دو خواہ مجھ سے مشورہ لے لواور مجھ سے مشورہ لینا بمترے۔

اچھی رائے کی چوتھی بمترین قتم ہے ہے کہ واقعہ کے علم کے بعد قرآن میں دیکھا جائے نہ ملے تو شدت میں نہ ملے علی : تو خلفاء راشدین کے فیصلوں میں نہ ملے تو ان میں سے دوہی کے فیصلے میں نہ ملے تو ایک ہی کا فیصلہ سہی نہ ملے تو صحابہ و اللہ اور سنت کسی کا قول میہ بھی نہ ملے تو آپی رائے سے اجتماد اور کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ اور فیصلہ جات صحابہ سے جو زیادہ نزدیک نظر آئے وہ۔ یہ ہے وہ رائے جے صحابہ رہی تھی نے جائز رکھی استعال کیا اور بعض نے بعض کو اس پر برقرار رکھا۔ حضرت عمر رہ اللہ نے ایک مخص سے چکا کر ایک گھوڑے کا سودا کیا وہ گھوڑا کنگرا ہو گیا۔ گھوڑے والا آپ سے جھڑا کرنے لگا آپ نے فرمایا اچھا کسی تیسرے شخص کو حاکم مان لواس نے کمامیں شریح کوئی کے فیصلے پر رضامند ہوں۔ آپ نے فیصلہ کیا کہ جب گھوڑا صیح سالم حالت میں لیا گیا تو ویہا ہی دینا بھی ضروری ہے۔ آپ کو ان کا فیصلہ اچھا معلوم ہوا اور انسیں قاضی بنا دیا۔ اور فرمایا کتاب الله میں جو چیز ظاہر ہو اس کی بابت تو کسی سے سوال ند کرنا ند ہو تو پھر ظاہری سنت کو لینا اس میں بھی نہ کے تو اپنے قیاس میں پوری کوسٹش کرنا۔ حضرت ابوموی اشعری بناٹھ کے پاس جو تحریریں اور فرمان امیر المؤمنين حضرت عمرفاروق بوالترك على مص عنه ان مين تهاكه "قضا مضبوط فريضه اور لاكن پيروى سنت ب جب بهي كوكي قصه پیش آئے تو تو انبی کو سمجھ کر فیصلہ کر حق بلت کا منہ سے نکال دیتا پورا فائدہ اس وقت دیتا ہے جبکہ اسے جاری بھی کیا جائے۔" اپن مجلس اپنی ذات اور اپنے فیصلوں سے لوگوں کو اتنا ہوشیار کر دے کہ کوئی بڑا آدمی تیرے ظلم کی لالچ نہ کرے اور کوئی چھوٹا آدی تیری بے عدلی کا خوف نہ کرے۔ یاد رکھ دلیل اور ثبوت مدیل کے ذے ہے اور قتم انکاری کے ذے ہے مسلمان جس چیز پر آپس میں صلح کرلیں وہ درست ہے بجراس صلح کے جس کے باعث کوئی حرام حلال ہو جاتا ہو یا کوئی حلال حرام ہو جاتا ہو جو مخص کوئی عائبانہ حق یا دور کی دلیل پیش کرنا چاہے اسے وقت مقرر تک کی ڈھیل دو اگر اس مدت میں وہ ثبوت پیش کردے اس کاحق اسے دلوا دونہ کرسکے تو اس پر فیصلہ جاری کردویہ عذر کو کاٹ دینے کے لیے بہترین چیز ہے اور علاء کے لائق یمی کام ہے یاد رہے کہ اگر آج کوئی فیصلہ کر دیا اور کل اس کے خلاف ظاہر ہوا تو اس سے نہ شرمانا کہ اب میں اپنے پہلے کے فیلے کے ظاف کیوں کروں؟ تہیں چاہیے کہ ای وقت حق کی جانب بازگشت کرو۔ حق سے قدیم کوئی چر نہیں حق کی طرف لوث آنااس سے بہت بہترہے کہ گراہی پر اڑے رہنا۔

مسلمانوں کی گواہیاں آپس میں ایک دو سرے پر معتبر ہیں۔ سوائے ان کے جن کی جھوٹی شادت کا تجربہ ہو چکا ہو یا جنس کی حد کے کوڑے لگ چکے ہوں۔ یا وہ متم کہ جس کے لیے بطور گواہ پیش ہوا ہے اس کی ماتحتی غلامی میں رہ چکا ہو یا متم قریبی رشتہ دار ہو۔ بندوں کی پوشیدگیوں کا علم اللہ تعالی کو بی ہے اس کے تکم سے بندوں پر بغیر دلیل ظاہر کے کوئی حد دنیوی جاری نہیں ہو سکتی۔ اگر کوئی قضیہ اس قتم کا آپڑے کہ اس کے بارے میں قرآن و حدیث نہ ہو تو چر غور و خوض سے ' دنیوی جاری نہیں ہو محتیث نہ ہو تو چر غور و خوض سے ' اپنی فہم و فراست سے کام لو ایسے وقت کاموں کا قیاس کرلیا کرو مثالوں کو پھپان لیا کرو۔ چرجو چیز اللہ کی مُحبّت کے قریب اور

حق کے نزدیک نظر آئے اسے مقصود بنالو۔

سنو! غضب و غصے سے لوگوں پر تنگی' ترشی کرنے سے انہیں ایذاء دینے سے بہوشی اور نشے کے وقت فیملوں سے بچو۔
حق کی جگہ میں صحح فیصلہ وہ چیز ہے جس سے اللہ تعالی ثواب دیتا ہے اچھا ذکر کرتا ہے جس کی دیت خالص حق کی ہو گو خود اپنے خلاف بھی حق ہو تاہم وہ اسی پر قائم رہتا ہو تو اللہ تعالی اس کے اور لوگوں کے درمیان کے تمام اُمور سے اسے خود ہی کفایت کرتا ہے جو محض اپنے میں وہ دکھائے جو دراصل اس میں نہ ہو اسے اللہ تعالی ذلیل کرتا ہے۔ صرف اسی پر اللہ کے ہاں اجر ماتا ہے جو خالص اس کے لیے ہو جب وہ خلوص پر آخرت میں اجر دیتا ہے تو یمال دنیا میں کیوں نہ دے گا؟ رِزق' رحمت کے خزانے یماں بھی اللہ مخلص لوگوں پر کھول دیتا ہے۔ اللہ کی طرف سے سلام اور رحمت تم پر نازل ہو۔"

یہ جہ فاروقِ اعظم بوالتھ کا وہ فرمان جے علاء نے قبولیت سے لیا ہے اور عکم اور شہادت کے اصول اس پر قائم کیے ہیں۔ حاکم و مفتی اس کے پورے محتاج ہیں کہ اسے خوب غورو فکر سے سوچیں سمجھیں۔ آپ کا فرمان کہ فیصلہ محکم فریف اور لاکق پیروی سُنّت ہے۔ اس سے مرادیہ ہے کہ حاکم کے عکم کی دو قشمیں ہیں ایک تو محکم فرض جو منسوخ نہ ہو جیسے کہ کلی احکام جو کتاب اللہ سے ثابت ہیں دو سرے وہ احکام جو جناب رسول اللہ ماتھ کے میں انہی دونوں چیزوں کا بیان اس حدیث میں ہے۔

رسول الله طاقیۃ فرماتے ہیں علم تین چیزوں کا نام ہے اس کے سوا سب فضول ہے۔ محکم آیت ، قائم سنت اور عدل والا مسئلہ میراث۔ حضور کا بھیر اگلے کے مربہ مجد میں تشریف لائے دیکھا کہ ایک شخص کے آس پاس لوگ بھیر اگلے کھڑے ہیں پوچھا یہ کون ہے؟ لوگوں نے کما بردا علامہ شخص ہے۔ آپ نے فرمایا علامہ سے کیا مراد ہے؟ لوگوں نے کما عرب کو 'سب سے زیادہ جانے والا نہی ہے آپ نے فرمایا یہ وہ علم ہے جو نفع نہیں دی گا اور یہ وہ جمالت ہے جو نفصان نہیں دیتی۔ آپ کا فرمان ہے کہ علم تین ہیں باتی سب فضولیات ہیں آیت محکمہ۔ شق قائمہ فریانہ کا عادلہ حضرت عمر تاثر کا اپنے اس رسالے میں یہ لکھنا کہ جب تیرے سامنے کوئی قضیہ لایا جائے تو تو سمجھ بوجھ لے۔ یعن فیم عادلہ۔ حضرت عمر تاثر کا اپنے اس رسالے میں یہ لکھنا کہ جب تیرے سامنے کوئی قضیہ لایا جائے تو تو سمجھ بوجھ لے۔ یعن فیم نمست نور مقصد کی اچھائی بھی اللہ کی اعلیٰ نور کوئی قضیہ لایا جائے تو تو سمجھ بوجھ لے۔ یعن فیم نمست نہیں بلکہ اسلام کے بعد دونوں قدم ہیں اس پر اسلام کا قیام ہے۔ انہی سے انسان اللہ کے فضب والوں کے راہت سے پہتا ہے جن کا مقصد اچھانہ تھا اور گمراہوں کے راہت محفوظ رہتا ہے جن کی فیم اور سمجھ فاسد اور گمبری ہوئی تھی۔ بلکہ وہ ان کوگ ہمیں ہدایت ہوئی ہے جن پر اللہ کا انعام ہے۔ جن کے فیم و مقصد نیک ہیں جو صراطِ متنقیم والے ہیں۔ جس کے طلب کرنے ہیں۔ صحت فیم ایک نور ہے جو اللہ تعالی اپنے بندے کے ول میں کرنے کی ہمیں ہدایت ہوئی ہے کہ ہر نماز میں یہ دو باطل کو 'ہدایت و صحت فیم ایک نور ہے جو اللہ تعالی آپ بندے کے ول میں خواہش دور خوج دینا اور مخلوق کی تعریف کی تواہش کو ترجیح دینا اور مخلوق کی تعریف کی تواہش دور تھی دینا در خواہی کا ترک باکل بی اس سے چھوٹ جاتا ہے۔

فہم و فراست کی دو ہی قتمیں ہیں جن سے انسان مفتی اور حاکم بن کر حق فتویٰ اور سیّا تھم دے سکتا ہے۔ ایک تو نفس واقعہ کو صیح طور پر سمجھ لینا' حقیقت تک قرائن علامات اور نشانات سے پہنچ جانا اور پورا واقعہ ذہن نشین کرلینا۔ دوسرے اس واقعہ کا تھم کتاب اللہ اور شنت رسول اللہ ملتھ ہے سمجھ لینا پھرایک کو دوسرے سے ملا دینا۔ پس جو مخص پوری کوشش سے دماغ پوشی کرے اور اپنی طاقت بھر محنت سے جدوجد کرے تو یقیناً اسے دو دو اجر طبتے ہیں ورنہ کم از کم ایک سے تو خالی نہیں۔ دراصل عالم وہی ہے جو واقعہ کی اصلیت کو پالے پھر اللہ اور رسول کا پھیا کے حکم کو سمجھ کراس پر جاری کرے۔ جیسے کہ حضرت بوسف میلاتا کا گواہ آپ کے کرتے کے پیچھے کے زُخ سے پھٹے ہوئے ہونے ہونے سے آپ کی صداقت و برأت تک پہنچ گیا۔

اور جیسے کہ سلیمان ملائل نے بیہ تھم وے کر کہ چھری لاؤ میں اس بیٹے کے دو کلوے کرکے ان دونوں دعوے دار ماؤں کے درمیان اسے تقیم کر دوں۔ اصلی مال کو پہچان لیا اور جیسے کہ حضرت علی بڑا تھ نے اس عورت سے جو خط لے کر جا رہی تھی ہے فرماکر کہ یا تو تو وہ خط ہمارے حوالے کر ورنہ ہم تیرے کپڑے اٹار کر تیری تلاشی لیس کے خط کو حاصل کرلیا۔ اور جیسے کہ حضرت زبیر بن عوام روالتہ نے آتخضرت ملی الم کے عظم سے ابوالحقیق کے ایک بیٹے کو سزا دی کہ وہ اس خزانے کو بتلا دے جے انہوں نے چھیا دیا تھا اور کما تھا کہ وہ مال سب خرچ ہو گیا آپ نے فرمایا مال بہت تھا اور کوئی اتنا زیادہ وقت نہیں گزرا۔۔ اس کئے تیری بات غلط ہے آخر وہ خزانہ نکلوایا۔ اور جیسے کہ حضرت نعمان بن بشیر بڑا ہو نے ان لوگوں نے جن پر چوری کا الزام تھا سزا دی کہ ان سے چوری کا مال برآمد کرالیں اور اگر مسروقہ مال مارنے پر بھی نہ نکلے تو تھست لگانے والوں کو سزا دی جائے اور بتا دیا کہ میں تھم رسول اللہ مالی کا ہے۔ جو شخص شریعت کو اور صحابہ کے فیصلوں کو بنظر تامل دیکھے گا وہ پالے گا کہ وہ اس بات سے پر ہیں۔ اور جو محض اس طریقے کو چھوڑ دے گا وہ لوگوں کے حقوق ضائع کرتا پھرے گا اور پھراسے شریعت کی طرف منسوب کرتا رہے گا۔ حضرت عمر بنا او کے خط میں یہ فرمایا گیاہے کہ جب تیرے سامنے کوئی فیصلہ لا ڈالا جائے اس میں لفظ ((فمآ ادلی الیك)) ہیں۔ یہ عرب کے محاورے ((ادلٰی فلان بحجته)) سے ماخوذ ہے۔ قرآن میں ہے لیعنی تم اسے حکام کو پنچاؤ اور ان کے علم کو ناحق مال کے کھا جانے کا ذریعہ بنا او۔ اس پر اگر کما جائے کہ اس مطلب کے ليے لفظ وتدلوا بالحكام اليها مونا چاہئے۔ ليكن ﴿ تدلوا بها الى الحكام ﴾ سے تو مطلب سير مو جاتا ہے كہ حاكموں كو رشوت دے كرمالِ باطل أثرا كھاؤ۔ اس كا جواب يہ ہے كه آيت كے دونوں مطلب بيں۔ اس حق ميں ايك قول يہ ہے كه حق بات كو صرف زبان سے نکالنا جے جاری نہ کیا جائے سودمند نہیں۔ اس سے خابت ہوا کہ حق کی ولایت اس کے جاری کرنے میں ہے جب وہ جاری نہ کیا جائے تو والیت نہ رہی۔ اب بیہ مخص ایبا ہو گیا جو والیت سے معزول کر دیا جائے۔ پس حاکم جو حق بات اور صح فیصلہ کرے اسے جاری بھی کردے جو عظم دے اس پر عمل بھی کرا دے اگر اس میں اتن قوت طاقت نہیں کہ اپنے فیلے کو منوانے اور اس پر عمل کرنے کے لیے مجبور کر دے تو صرف اس کا فیصلہ یا اس کا تھم بے سود ہے اللہ تعالی نے بھی اسے ان بندول کی مدح کی ہے جو حق کے عِلم کے ساتھ اسے منوانے اور اس پر بقوت عمل کرانے کی بھی قدرت رکھتے موں- ابراہیم' اسحاق' یعقوب کی نبیت فرمان ہے کہ وہ: ﴿ أُولِي الأَيْدِي وَالْأَبْصَادِ ﴾ (ص: ٥٥) تھے يعنی قوت اور عِلم والے تھے۔ ﴿ ایدی ﴾ سے مراد اللہ کے احکام اور حدود شرع کا جاری کرنا ہے اور ﴿ ابصاد ﴾ سے مراد دینی علم ہے۔ اس خط میں ہے کہ تو لوگوں کو ناامید کردے کہ کسی امیر کو میرے ظلم کی طبع اور کسی غریب کو تیرے عدل سے مایوسی نہ ہو۔ طاہر بات ہے کہ جو طائم اپنی عدالت میں دو جھڑا لانے والوں میں سے ایک کی عزت آبرو کرے گا۔ اسے اچھی جگہ بٹھائے گااس کی طرف مائل ہو گااس کی تعظیم و تکریم کرے گاتو بیراس کی طرف سے ظلم اور ناانصافی کا دیباچہ ہو گا۔ ایسا حاکم ضرور رعایت کر جائے گا اور سچا فیصلہ اس کی زبان سے نہ فکلے گا۔ پرانی تواریخ میں ایک قصہ ہے کہ بنی اسرائیل کے ایک

قاضی نے مرتے وقت وصیت کی کہ ایک کمی مدت کے بعد اس کی قبر کھود کر اس کی لاش دیکھی جائے کہ مٹی نے اسے خراب کیا ہے یا نہیں؟ جھے یاد نہیں کہ میں نے کھی کی فیصلے میں حق کے خلاف کیا ہو کسی کی رو رعایت کی ہو کسی کی طرفداری کی ہو۔ ہاں البتہ ایک مرتبہ بیہ خطا تو بھے ہوئی ہے کہ دو محض اپنا مقدمہ میرے پاس لائے ان میں ایک میرا دوست تھا تو میں نے اس کی باتوں کی طرف اپنا کان زیادہ لگایا۔ اپنا کان اس کے قریب کر دیا دوسرے سے ایساسلوک نہیں کیا۔ لوگوں نے اس کی موت کی ایک مدت بعد اس کی وصیت کے مطابق اس کی قریب کر دیا دوسرے سے ایساسلوک نہیں کیا۔ لوگوں نے اس کی موت کی ایک مدت بعد اس کی وصیت کے مطابق اس کی قبر کھول کر دیکھا تو دیکھا کہ تمام جم اس کا صحیح سالم جوں کا توں ہے لیکن اس کے دونوں کان غائب ہیں مٹی انہیں کھا گئی ہے۔ اس میں دو برائیاں ہیں ایک تو یہ جس کی طرف توجہ زیادہ ہے عزت کے ساتھ قریب بٹھایا گیا ہے اس کے دِل میں خیال آئے گا کہ اب کیا ہے حاکم کے دِل میں میری وقعت ہے وہ ضرور میری موافقت میں فیصلہ دے گا۔ اور دو سرے کا دِل لرزنے لگے گا کہ جب حاکم کے اس مخض کے میاتھ تعلقات ہیں تو وہ عدل کیا خاک کرے گا؟ پس اس کا دِل مرجائے گا یہ اپنی دلیل بھول جائے گا۔

آپ کا اس میں بد فرمانا کہ دلیل مری کے ذمے ہے اور محرکے ذمے قتم ہے۔ یاد رہے کہ بعینہ یعنی دلیل کلام الله کلام الرسول اور کلام صحابہ میں ہراس چیز کو کہتے ہیں جو حق کو واضح کر دے۔ فقهاء کی اصطلاحی دلیل اس سے مراد نہیں کہ وہ گواہ کو یا گواہ اور قتم کو ((بیّنکه)) کہتے ہیں۔ یہ ان کی اپنی اصطلاح ہے۔ بعد کوئی حرج نہیں جب تک کہ اللہ رسول کے کلام کو بھی اس پر حمل نہ کیا جائے۔ اگر ایساکیا گیا تو ظاہرہے کہ قرآن حدیث کے سجھنے میں مغالطہ ہو گا اور جو مراد کلام کرنے والے کی ہوگی وہ بدل جائے گی۔ اس گذی کی وجہ سے پچھلوں کو اگلوں کے کلاموں میں بہت سے مغالطے لگے اور بات کہیں کی کہیں پہنچ گئی اور سب کو جانے دیجتے اس وقت جس لفظ پر ہم ہیں اس کی تفصیلی کیفیت سنیے۔ ہم اوپر لکھ آئے ہیں کہ بینہ کتے ہیں ہراس چیز کو جو حق کو کھول دے قرآن کریم میں ہے ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنْتِ ﴿ ﴾ (صديد: ٢٥) اور آيت ك آخر ميں ع ﴿ وَلَقَد جَآءَ تُهُمْ رُسُلَنا بِالْبَيِّنْتِ ﴾ (ماكده: ٣٢) اور آيت يس ب ﴿ إِلَّا مِنْ بَعْدِمَا جَآءِ تُهُمُ الْبَيِّنَةُ ﴿ ﴾ (بينه: ٣) فرمان ہے : ﴿ عَلَى بَيْنَةٍ مِنْ زَيْنِ ... ﴿ ﴾ (انعام: ۵۷) اور آيت يس ب ﴿ عَلَى بَيْنَةٍ مِنْ زَيِّهِ ﴾ (محد: ١١٧) اور فرمان ب : ﴿ فَهُم عَلَى بَيِّنَاتِ مِنْهُ ﴾ (بينه:) ارشاو ب ﴿ أَوَلَمْ تَاتِهِمْ بَيِّنَةً ﴾ (ط: ١٣٣) اور بهي بهت ي آيتي بير- ونيا بحريس ايك نسیں جو یہ کمد سکے کہ ان آیتوں میں سے کی آیت میں ﴿ بَيِّنَةُ ﴾ سے مراد گواہ یا گواہ اور قتم ہے۔ بلکہ ہم کمد سکتے ہیں کہ سارے قرآن میں لفظ ﴿ بَیِّنَةُ ﴾ کسی جگه شاہد یا شاہد و بمین کے بارے میں استعال ہی نہیں ہوا۔ اس بیان کے بعد اب ہم كت بين كه يه جو حديث من آيا ب كه آخضرت التالي ان دى سے فرمايا كه كيا تيرے پاس ((بيّنةُ)) ب؟ اور حضرت عمر بنا الله کے اس فرمان میں جو یہ جملہ ہے کہ ((بیّینکه)) مدی کے ذمہ ہے اسے خواہ مرفوع ہی مان لیا جائے بسرصورت ((بیّینکه)) سے مراد حق کو سچائی کو واضح کر دینے والی چیز ہے خواہ وہ گواہ مول خواہ کوئی اور دلالت مو۔ مقصود شارع صرف اسی قدر ہے کہ جس طرح ممكن ہو حق اور امرواقعہ نقرآئے- اس كى دليليں اور اس كے شاہد سامنے آجائيں اور حق رو ند كرويا جائے جو دليل ظاہر ہو جائے اس کے مطابق حق کو حق سمجھا جائے ورنہ حقوق اللہ' حقوق العباد سب ضائع اور بیکار ہو جائیں گے بیہ نہیں کہ کسی خاص ایک ہی امریر سیائی کا ظاہر ہونا موقوف ہو حالا تکہ اور امور بھی اظہار حق کے لیے اس جیسے اور اس کے برابر موجود ہوں جن کا رد کرنا اور جن سے انکار کرنا ممکن نہ ہو۔ جیسے کہ شاہد حال کی ترجیج مجرد ہاتھ پر اس صورت میں کہ ایک مختص کے سرر عمامہ ہے اور اس کے ہاتھ میں عمامہ ہے اور دوسرا جو اس کے پیچے جا رہا ہے۔ اس کا سر کھلا ہے حالانکہ اسے سر کھلا

رکھنے کی عادت نہیں۔ پس حال کی بینہ اور بیہ دلالت اس صورت میں مدی کی صدافت کے ظاہر ہونے کا فائدہ ضرور دے گ جو اس سے کی حصے زیادہ ہو گاجو صرف ہاتھ فائدہ دے گا اور بیہ بات بالکل ایک کھلی حقیقت ہے جے ہر مخض مانتا ہے۔ پس بیہ بالکل ناممکن ہے کہ شارع میلائل ایسی دلیل اور ایسی دلالت کو مہمل کر دے اور ایسے حق کو ضائع کر دے۔ جس کا ظہور اور مجت ہر مخض جان سکتا ہے۔ بلکہ اس کے خلاف جب لوگوں کا خیال ہو گیا وہ تھم کے صحیح طریق کو ضائع کرنے لگے اور ان کے ہاتھ سے بہت سے حقوق تلف ہونے لگے۔ کیونکہ ان کے زدیک حق کے ظاہر ہونے کا ایک ہی معین طریقہ تھا۔

پس اس صورت میں ہر ظالم بدکار کے لیے ظلم وبدکاری سمل ہوگئ۔ وہ اپناکام کھلے بندوں کر گزرا اور صاف کمہ گیا کہ لاؤ دو گواہ پیش کرو۔ گواہ سلے نہیں بتیجہ یہ نکلا کہ خدا کے اور مخلوق کے بہت سے حق تلف ہونے لگے۔ پس اللہ تعالیٰ نے عام تھم کا کام بھی ان کے ہاتھوں سے نکال لیا اور اس میں امرامارت و سیاست مل گیا جس سے اگر ایک مرتبہ کی حق کی حفاظت ہو گئی تو دو سری مرتبہ حق ضائع بھی ہو گیا۔ اگر ایک بار عدل ہو گیا تو دو سری بار ظلم بھی ہو گیا۔ پس اگر ایک بار عدل ہو گیا تو دو سری بار ظلم بھی ہو گیا۔ پس اگر یہ لوگ رسول اللہ ساتھ کے بیان فرمائے ہوئے تھم کو ای کے طریق پر رکھتے تو یہ شرعی تھم افراط و تفریط سے نظم و زیادتی سے انہیں ہر وقت محفوظ رکھتا۔ اب اور سنے! قرآن کریم نے نصاب شمادت پانچ جگہ بیان فرمایا ہے۔ سورہ نماء اور سورہ نور میں تو زناکی ابت چار گواہوں کا ہونا بیان فرمایا ہے۔ اور زنا کے سوا اور امور مثلاً مال میں دو مردوں کی یا ایک مرد دو عورتوں کی شمادت رکھی۔ قرض کی آیت میں فرمایا کہ اپنے مردوں میں سے دو گواہ کر لو۔ اگر دو مردگواہ نہ ملیں تو ایک مرد اور دو عورتیں۔ پس سے علم مخل کے بارے میں اور اس وقیقے کے بارے میں ہے جس سے مال والا اپنے حق کی حفاظت کرتا ہے لیکن یہ تھم کے طریقے میں نہیں ہے نہ اس میں ہے جس کے ساتھ حاکم تھم کرتا ہے یہ الگ چیز ہے اور وہ الگ چیز ہے۔ اور وہ الگ چیز ہے۔

طلاق کے بعد فاوند کے رجوع میں دو گواہ معتبر مانے گئے ہیں جو عادل ہوں۔ سفر میں جو وصیت کی گئی ہواس میں دو مسلمان عادل گواہ کا تھم دیا۔ لیکن ان کے نہ طفے پر فرمایا کہ ان کے سوا اور دو۔ فاہر ہے کہ مؤمنوں کے سوا جو ہوں گے وہ کفار ہوں گے پس بیہ آیت صراحت کرتی ہے کہ کافروں کی شمادت سفر کی وصیت کے بارے میں جب کہ مسلمان گواہ نہ ملح ہوں تجول کی جائے گی۔ ای تھم پر آخضرت سلیانی اور صحابہ بڑی تھے کا عمل بھی رہا اور اس تھم کو منسوخ کرنے والی کوئی آیت اس کے بلعد نہیں اتری ہے۔ اور اس سورت میں منسوخ آیت کوئی نہیں۔ نہ اس آیت کے خلاف اور اس کے معارضہ کرنے والی کوئی آیت ہے۔ یہ بات بالکل نادرست ہے کہ آیت کوئی نہیں۔ نہ اس آیت کے خلاف اور اس کے معارضہ کرنے والی کوئی آیت ہے۔ یہ بات بالکل نادرست ہے کہ مؤمنوں کے سواسے مراد اس شخص کے قبلے کے مومنوں کے سوا اور مؤمن ہوں۔ اس لیے کہ اس آیت کے مخاطب کل مؤمن ہیں شروع آیت میں لفظ: ﴿ يَا آیُنِهَا الَّذِيْنَ اَمْتُوا ﴾ موجود ہیں۔ کی معین قبلے سے خطاب نہیں ہو رہا کہ ﴿ من مؤمن ہیں شروع آیت میں افظ : ﴿ يَا آیُنِهَا الَّذِيْنَ اَمْتُوا ﴾ موجود ہیں۔ کی معین قبلے سے خطاب نہیں ہو رہا کہ ﴿ من اللّ سے صراد یہ کہ اس آیت کے مخاطب کل عدر کہ ہی سے مراد یہ کی جائے کہ اس آیت ہے وہ چیز تلائی جس کی سے حقوق کی حفاظت ہو سکے یہ نہیں فرمالے کے اور کی میں نہیں ہوں۔ ای طرح میں کو ایک مؤاہی مقبول ہی اور کی بات کو فیطے کے وقت مدفظر بی نہیں میں نہیں۔ ایک طرح اس کے موائی کا میں کہ میں نہیں۔ میل اور کی مواف کا اس پر اتفاق ہے کہ مال کے انگار قسم مردودہ پر قسل میں وہ کی گواہی مقبول ہے اس طرح بال کے ماتحت کی چیزوں کے بارے میں بھی ہے۔ مثلاً تجارت اس کے ماتحت کی چیزوں کے بارے میں بھی ہے۔ مثلاً تجارت کی مواف کا اس پر اتفاق ہے کہ مال کے بارے میں بھی ہے۔ مثلاً تجارت کی مواف کا اس کے ماتحت کی جیزوں کے بارے میں بھی ہے۔ مثلاً تجارت کی مواف کا اس پر اتفاق ہے کہ مال کے بارے میں ایک مور اور دو عور توں کی گوائی مقبول ہے اس کی طرح بی جی ہور کی جورت کی بارے میں بھی ہے۔ مثلاً تجارت کی مورد کی مورد کی ہور کی مورد کی بارے میں بھی ہے۔ مثلاً تجارت کی مورد کی مورد کی ہور کی مورد کی ہور کی ہور کی ہورک کی

اس کی مدت اس میں اختیار' ربن کی خاص معین شخص کے لیے وصیت اور بہہ اور اس پر وقف اور مال کی ضانت' اس کا تلف اور جس کا نسب معلوم نہ ہو اس کی غلامی کا دعویٰ اور جبر کا تقرر اور خلع کے بدلے کا تقرر ان تمام امور میں ایک مرو اور دو عور تول کی گواہی سب کے نزدیک معتبرہے۔ البتہ آزادگی اور مال کی وکالت اس کی وصیت اور کسی کافر کو میدانِ جنگ میں قتل کرنے کا دعویٰ تاکہ اس کا مال قاتل لے لے اور قیری کا غلامی سے بچنے کے لیے یہ دعویٰ کرنا کہ میں قیر ہونے سے میں قتل کرنے کا دعویٰ کرنا کہ میں قیر ہونے سے پہلے ہی مسلمان ہو چکا تھا اور خطاسے اور دانستہ کا وہ قتل جس میں قصاص نہ ہو اور نکاح اور طلاق کے بعد کا رجوع ان سب مسائل میں ایک مرد اور دو عور تول کی گواہی کانی ہو گی یا نہیں؟ یا دو مرد کے سوا گواہی کانی ہو جی نہیں سکتی اس میں البتہ اختمان ہو جو لئے ہو گا تو امام الک راتی ہو ہی پہل قول یعنی کانی ہو جانے کا تو امام الک راتی کا قول ہے اور دو سرا قول یعنی کانی نہ ہونے کا امام مالک راتی ہو اور ادام شافعی راتی کا ہے جو لوگ کہتے ہیں کہ دو ابو صنیف مردول کی شادت بغیری کا وہ تو یہ دلیل پیش کرتے ہیں کہ ایک مرد اور دو عور تول کی گواہی کا ذکر مال کے بارے میں ہیں ہو حیت وصیت وغیرہ کے بارے میں نہیں۔

دوسری جانب سے انہیں جواب ملتا ہے کہ آزادگی گردن میں ایمان کی شرط کا بیان صرف کفارہ قتل میں ہے۔ اس میں ساٹھ مکینوں کے کھلانے کا ذکر نہیں۔ لیکن تم کتے ہو کہ ہم مطلق کو مقید پر محمول کرتے ہیں یا تو بیان کی روسے یا قیاس کی روسے۔ اور سے والی سے دو عادل گواہ کر لو۔ دوسری آیت میں ہے دو عدل گواہ کر لو۔ دوسری آیت میں ہے دو عدل والے تم میں سے یا دو دوسرے تہمارے سوا اوروں میں سے۔ بخلاف آیت قرض کے کہ اس میں فرمایا ہے اپنے مردوں میں سے دو گواہ مقرر کر لو اگر دو مرد نہ ہوں تو ایک مرد اور دو عور تیں ایسی جن کی گواہی تہمارے نزدیک معتبر ہو۔ اور میں سے دو گواہ مقرر کر لو اگر دو مرد نہ ہوں تو ایک مرد اور دو عور تیں ایسی جن کہ گواہ مقرر کر لو اگر دو مرد نہ ہوں تو ایک مور تیں دونوں جگوں جگوں میں سے چیز تو مقرر ہے کہ ذکر کہ سے کہ انسان میں اور مونے کا کہ عرف شارع میں سے چیز تو مقرر ہے کہ ذکر کہ سے سے مطلق ہوں اور مونے کے ساتھ ملے ہوئے نہ ہوں تو ہے مرد و عورت دونوں کو صینوں سے جو احکام ذکور ہیں جبکہ سے مطلق ہوں اور مونے کے ساتھ ملے ہوئے نہ ہوں تو ہے مرد و عورت دونوں کو شائل ہوں گے اور سے قامت ﴿ فَانْ کَانَ لَهُ اِنْتُهُ اللّٰهُ کَانًا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ کَتُوا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ کَتُوا کُونِ کُونُ کُونِ کُونُ اللّٰهُ اللّٰهُ کُونُ کُونُ اللّٰهُ کُونُونُ کُونِ کُونُ کُون

لیکن سے بھی شریعت کا مقررہ فیصلہ ہے کہ عورت کی شہادت مردسے آدھی ہوتی ہے پس دو عور تیں مثل ایک مرد کے بیں بلکہ سے اولی ہے کیونکہ طلاق کے بعد کے رجوع کے وقت عورتوں کی موجودگی بہ نسبت و ثیقوں کی اکھائی کے وقت کی ان کی موجودگی کے زیادہ آسمان ہے اور اس طرح ان کی موجودگی موت کے وقت کی وصیت کے وقت پس جبکہ شارع نے قرض کی موجودگی کے وثیقے کی لکھائی میں جے مرد لکھتے ہیں عورتوں کو گواہ رکھنا جائز کر دیا حالانکہ عموماً سے وثیقے مردوں کے مجمع میں لکھے جاتے ہیں۔ پس ان کی گوائی ایسے امور پر جمال اکثر بھی ہوتی ہیں کیوں اسی طرح معتبرتہ مانی جائے؟ مثلاً وصیت و رجعت۔ اسی کی وضاحت اس طرح بھی ہو سکتی ہے کہ وصیت میں دو غیر مسلموں کی شمادت بوقت حاجت جب مشروع ہے تو ایک مرد اور دو عورتوں کی گوائی بطریق اولی قبول ہونی چاہئے۔ بخلاف قرض کے کہ یمال دو غیر مسلموں کو گواہ بنانے کا حکم نمیں دیا۔ جبکہ عورتوں کی گوائی بطریق اولی قبول ہونی چاہئے۔ بخلاف قرض کے کہ یمال دو غیر مسلموں کو گواہ بنانے کا حکم نمیں دیا۔ جبکہ

مبلمانوں کالین دین آپس میں ہو اور ان کے گواہ اننی میں موجود ہوں۔ اور سفر کی وصیت تو ایسی چیز ہے جس میں بھی بھی سوائے اہل ذمہ کے اور ہوتے ہی نہیں۔ اسی طرح ہوفت موت بھی بھی صرف عور تیں ہی ہوتی ہیں۔ اسی طرح رجعت پر دو عادل گواہ رکھنے کا تھم ہوا۔

اس لیے کہ گواہ رکھنے والے یر ہی رجعت کی گواہی دی جائے گی اور وہ عورت کا خاوند ہے تاکہ وہ اسے نہ چھیا سکے پس نساب شادت کے کمال کا تھم ویا لیکن اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ ناقص نساب کی شادت مفید ہی نہ ہو اس لئے کہ تھم ك طريق حقوق كى حفاظت ك طريقول سے زيادہ عام بين- آخضرت مليكيم نے كرى يدى چيز اٹھا لينے والے كو حكم فرمايا ہے کہ وہ اس پر دو گواہ رکھے چھیائے نہیں غائب نہ کر دے۔ لیکن ظاہرہے کہ اگر ایک مرد اور دو عور تیں بھی اس کی گواہی دیں تو بالاتفاق مقبول ہے بلکہ اس کا مالک صرف اس کا صحیح اور سیا وصف بیان کردے تو صرف اس بنا پر بھی اس پر عکم جاری كرديا جائے گا۔ مال كى شمادت كى بابت ميں الله تعالى نے كوابوں كے بارے ميں يہ بيان فرمايا ہے كہ يہ وہ بونے چاہئيں جن · کی گواہی تمهارے نزدیک معتبر ہو۔ وصیت و رجعت کے بارے میں فرمایا ہے دو عادل گواہ تم میں سے ہونے جاہئیں۔ اس لیے کہ گواہ رکھنے والا وہاں تو وہی ہے جو صاحب حق ہے اپس وہ ایسے گواہ مہاکرے گاجن سے وہ رضامند ہو تاکہ اس کے حق کی یوری حفاظت ہو سکے۔ اگر وہ عادل ند فکلے تو گویا یہ خود اپنا حق آپ ضائع کر رہا ہے۔ اور پچھلی صورت میں گواہ كا طالب اس حق کے ثبوت پر گواہ رکھتا ہے جو اس کے نزدیک ثابت ہے اس لیے اس میں صرف اس کی رضامندی ناکافی ہے بلکہ ان گواہوں کا واقع میں بھی عادل ہونا ضروری ہے۔ پس پہلی صورت میں تو اللہ سجانہ وتعالی نے فرمایا ﴿ مِمَّنْ تَوْصَوْنَ مِنَ الشُّهَدَآءِ ﴾ (بقرہ: ٢٨٢) تهماري اپني پند ك كواه- اس ليے كه صاحب حق اپنے مال كي حفاظت انبي سے كرائے كاجن سے وہ خوش ہو۔ بال جب کوئی وہ مخص جس پر کوئی حق کسی کا نکاتا ہو اور وہ کہے کہ میں فلال کی شمادت سے راضی ہوں تو اس کی تبولیت میں نزاع ہے۔ البتہ آیت کی دلالت تو اس کی قبولیت پر ہے۔ بخلاف رجعت و طلاق کے کہ ان دونوں میں حق خدادندی ہے۔ اس تطرح وصیت کہ اس میں غائب شخص کا حق ہے۔ اس کی مزید وضاحت میں وہ عدیث بھی پیش کی جا سکتی ہے جس میں فرمان رسول مالی کیا ہے کہ کیا عورت کی شمادت سرد کی شمادت سے آدھی نہیں؟ پس آپ نے مطلق بیان فرمایا ہے مقید نہیں کیا۔ اور وہ حدیث بھی جس میں ہے کہ آپ نے مدیلی کے اس دعویٰ پر کہ اس نے میری زمین غصب کرلی ہے فرمایا که یا تو دو گواه یا اس کی قشم

پس اگر ہے مخص ایک مرد اور دو عورتوں کو گواہی میں گزار دیتا تو ظاہر ہے کہ آپ تھم فرما دیتے۔ پس معلوم ہوتا ہے کہ به قائم مقام دو گواہوں کے ہے۔ آپ کے اس فرمان میں اشارہ ہے کہ شری جمت جس پر شریعت کا شعار ہے ہے کہ دو گواہ ہونے چاہئیں۔ ہاں حدیث کے لفظ ((شاهدان)) کا معنی یا تو دو دلیلیں ہیں یا دو مخص یا جو ان دو کے قائم مقام ہوں اور دو عور تیں قائم مقام ایک مرد کے ہیں۔ اور اس کی وضاحت اس سے بھی ہوتی ہے کہ اگر مدیل دلیل پیش نہ کرسکے تو معاملیہ کی تم ہوگی جو مثل دوسری شمادت کے ہوگی تو اس کے ساتھ دو دلیلیں ہو جائیں گی ایک تو براة دوسرے شم۔ اور اگر وہ شم سے زک جائے تو جن لوگوں نے اس صورت میں اس کے خلاف فیصلہ دیا ہے ان کا قول ہے کہ یہ رک جانا انکار کر دینا اور قدم نہ کھانا یہ خود اقرار ہے جو مرکل کے دعوے کی سچائی کا ثبوت ہے۔ بات بھی یہ بہت پخت ہے جبکہ مدیل علیہ بی حق جو جانتا ہو مدیل نہ جانا ہو۔ حضرت عثان رہا تھ نے ابن عمر ہوگئی کا ثبوت ہے۔ بات بھی یہ بہت پخت ہے جبکہ مدیل علیہ بی حق جو جانا ہو مدیل نہ جانا ہو۔ حضرت عثان رہا تھ نہ ابن عمر ہوگئی ہے کہ انا تقا کہ کیا آپ اس بات پر قسم کھا سکتے ہیں کہ آپ نے اس بات پر قسم کھا سکتے ہیں کہ آپ نے اس بات پر قسم کھا سکتے ہیں کہ آپ نے ا

جب بیچا تب اس میں کوئی عیب نہ تھا؟ جب یہ قتم سے جب کے تو آپ نے ان کے ظاف فیصلہ کر دیا۔ لیکن اکثر لوگوں کا خیال ہے کہ جب بدئی علیہ قتم سے انکار کر جائے تو بدئی کے سامنے قتم پیش کی جائے گی پس اقرائو اس کا انکار دلیل بن جائے گا اور بدی کی قتم دو سری دلیل بن جائے گی پس عظم دو دلیلوں پر ہو گا۔ شاہد اور قتم اور شارع نے جھڑدوں کی چکوتی دو گواہوں پر کی ہے صرف بدئی کے دعوے پر تو عظم ہو نہیں سکتا جبکہ دو سرا فریق اقبالی نہ ہو اور وہ قتم بھی کھا رہا ہو۔ پس دو گواہوں میں سے ایک دو سرے فریق مشکر کی مقاومت میں ہے اس کا انکار اور اس کی قتم مشل ایک گواہ کے ہے اور دو سرا گواہ عادل میں ہی ایک کی خبر کی خبر کی خبر کے خلاف کوئی نہیں پس وہ بھی بلا خلاف و معارض جمت شرعیہ ہے۔ روایت میں بھی ایک کی خبر کی قبولیت جبکہ اس کا معارض نہ ہو ہوتی ہے اور دو ہاس سے زیادہ قوی ہے۔

پس تھم اور روایت میں اعتبار و قیاس ایک ہی ہے۔ اس کی مزید وضاحت اس سے بھی ہوتی ہے کہ مقصود شمادت سے بد ہے کہ جس کی شمادت دی جائے اس کی صدافت و حقانیت کاعِلم حاصل ہو کیونکہ وہ اس کی خبر دیتا ہے پس جس کے بارے میں گواہی دی جائے وہ خواہ کوئی بھی چیز ہو لیعنی مال ہو یا طلاق ہو یا آزادگی ہو یا وصیت ہو۔ جو اس میں سی مانا جائے گاوہ اس میں بھی سچ سمجھا جائے گا پس جبکہ مال کے بارے میں ایک مرد اور دو عورتوں کی شادت معترمانی گئی تو کوئی وجہ نہیں کہ اور معاملات میں ان کی شہادت غیر معتبر سمجھی جائے۔ اللہ تعالی رب العالمین نے دو عورتوں کے گواہ رکھنے میں جو مصلحت تھی وہ بیان فرما دی ہے کہ ممکن ہے ایک عورت بھول جانے یا بمک جائے تو دوسری عورت اسے یاد دلا دے۔ اور یہ ظاہرہے کہ جیسے مال کے بارے میں اس کی بھول چوک سے دو سری اسے ہوشیار کر سکتی ہے۔ اسی طرح رجعت طلاق اور وصیت کے بارے میں بھی آگاہ کر سکتی ہے۔ اور حکمت اس میں بد ہے کہ عورتوں کا حافظہ بھی بد نسبت مرد کے آدھا مانا گیا ہے اس وحفظ کے اعتبار سے دو عور تیں مثل ایک مرد کے کر دی گئی ہیں۔ اس لیے میراث کے معاطم میں ویت کے معاطم میں عقیقہ کے معاملے میں اور آزاد کیے جانے کے ثواب کے معاملے میں بھی یہ مردسے آدھے درجے پر رکھی گئی ہیں۔ صحیح حدیث میں ہے کہ جو شخص ایک مسلمان غلام کو آزاد کردے اس کے ہر ہر عضو کے بدلے اس کا ہر ہر عضو جہنم سے آزاد ہو جائے گا۔ اور جو دو عورتوں کو جو مسلمان ہوں آزاد کرائے ان کے جسم کے ایک ایک جصے کے عوض اللہ تارک و تعالیٰ اس کے جسم کے ایک ایک جھے کو دوزخ سے بچالے گا۔ کوئی شک نہیں کہ شمادت کے معاملے میں دو عورتوں کو ایک مرد کے قائم مقام رکھنے کا تھم شہادت کے وقت کا ہے لیکن جب عورت حفظ و عقل میں کامل ہو اور پوری دیندار بھی ہو تو صرف ایک ہی کی شادت سے مقصود حاصل ہو جاتا ہے جیسے کہ محض دینی اُمور میں اس ایک ہی کی گواہی معترب- ای بنا پر بہت سے مواقع میں صرف اکملی ایک عورت کی گواہی شرعاً معتبر مانی گئی ہے۔ اس لیے زیادہ صبحے قول یہ ہے کہ دو عورتوں اور طالب حق کی قتم پر فیصلہ کر دیا جائے گا۔

امام مالک رولیے میں فرماتے ہیں اور امام احمد رولیے کے ذہب کی دو وجھوں میں سے ایک وجہ جی ہے۔ ہمارے استاد قدس الله روحہ فرماتے ہیں کہ اگر یہ بھی کمہ دیا جائے کہ صرف ایک عورت اور مدیٰ کی قتم پر بھی فیصلہ کر دیا جائے تو یہ بھی درست ہو سکتا ہے اس لئے کہ شاہد رہنے کے موقعہ پر دو عور تیں ایک مرد کے قائم مقام کی گئی ہیں تاکہ ایک بھول نہ جائے اور ادائیگی شمادت کے وقت کے بارے میں کتاب و شنت میں کمیں یہ نہیں کہ جب تک دو عور تیں نہ ہوں شمادت مانی ہی نہ جائے اور جائے اور دو عور تیں گواہی میں لی جائیں اس تھم سے یہ لازم نہیں آتا کہ اس سے کم ہوں تو ان کی شمادت پر کوئی فیصلہ ہی نہ

کیا جائے۔ دیکھے اللہ سجانہ و تعالی نے قرض کے بارے میں دو مردول کو گواہ رکھنے کا تھم دیا اور اگر دو مرد نہ ملیس تو ایک مرد دو عورتوں کا۔ باوجود اس کے ایک گواہ اور ایک قتم پر فیملہ ہو سکتا ہے اور مدعا علیہ کے انکار قتم پر مدعلیٰ کی قتم وغیرہ پر بھی فیملہ کیا جا سکتا ہے۔ پس حاکم کے فیملے کے طریقے صاحب معالمہ کے گواہ مقرر کرنے کے طریقوں سے بہت زیادہ وسعت والے ہیں۔

صیح حدیث میں ہے کہ عقبہ بن حارث بڑا ہے سرکار نبوت میں حاضر ہو کر کہا کہ میرا نکال آیک عورت ہے ہو چکا ہے اب ایک سیاہ فام لونڈی آئی ہے جو کہتی ہے کہ مجھے اور میری ہیوی کو بچپن میں اس نے دودھ پلایا ہے اس وقت آپ نے حکم دے دیا کہ اپنی ہیوی کو الگ کر دے۔ صحابی نے کہا حضور ساتھ وہ حبش جھوٹی ہے آپ نے فرمایا اسے چھوڑ دو۔ پس غور کیجے کہ صرف ایک ہی عورت کی شادت ہے اور وہ بھی لونڈی ہے اور شادت بھی اس فعل کی دیتی ہے جو اس کا اپنا فعل ہے اور حضور ساتھ اسے قعور کرنے والے اور اندازہ کرنے والے اور وزن اور ناپ کرنے والے اسے فعل کی گوائی گی۔

میں نے اس بارے میں لمبی بحث اس لیے کی ہے کہ یہ ایک بڑا اصولی مسئلہ ہے اور اس میں بہت ہے لوگوں نے فصل نے سخت ٹھو کریں کھائی ہیں تو اسے ہر طرح ذہن نشین رکھنا چاہئے اور پوری طرح سمجھ لینا چاہئے۔ اللہ تعالیٰ نے اس چیز کا حکم دیا ہے جس سے حقوق کی پوری طرح حفاظت ہو سکے جب یہ موجود ہو تو صاحب حق کی فتم کی ضرورت باتی نہیں رہتی۔ پس تحریر اور گواہ اس لیے ہے کہ حق کا انکار نہ ہو سکے وہ فراموش نہ ہو جائے کہ چریاد دلانے کی حاجت ہو خواہ وہ بطور انکار ہو خواہ بطور انکار ہو خواہ بطور انکار ہو خواہ بطور کا ہو کہ جو۔ لیکن اس سے کسی طرح بھی یہ سمجھ لینا ہرگر صحیح نہیں کہ حق کو ظاہر کر دینے والی کسی چیز کو قبول ہی نہ کیا جائے سوائے اس طریقے کے جو حفظ حق کے لیے مقرر کیا گیا ہے۔

فی ان کے خلاف کے لیے مقرر کرنے کی شری مسلحت ہیہ ہے کہ ایسے امور میں پردہ پوشی کہلی چیز ہے پس اس سخت نے کہ ایسے امور میں پردہ پوشی کہلی چیز ہے پس اس سخت نے کہ خلاف کے لیے تختی کی اور گواہوں میں چار کی تعداد معتبر رکھی کیونکہ یماں کوئی حق ضائع نہیں ہوتا۔ یہ تو صف حد اور سزا ہے جو محض شبہ کی وجہ سے بٹائی جاسح ہے۔ بال اللہ کے اور بندوں کے حق کا معالمہ اور ہے کہ ان کے سارے میں اگر سچے لوگوں کی بات نہ مانی جائے تو وہ حق ضائع ہو جائیں گے۔ اور یہ ظاہر ہے کہ ایک ہی مردیا عورت کی گواہی حال کے استعماب سے زیادہ قوی ہے کیونکہ یہ بہت ہی بودی چیز ہے بھی تو وہ صرف انکار سے ہے جائی ہے اور بھی لوٹائی ہوئی فتم ہے اور بھی ود گواہوں سے اور قتم سے اور دلالت حال سے۔ حال کا ساتھ ہونا یہ دلیل ایک ہی ہے بھی کہ شری دلیلوں میں عموم اور قیاس ہے کہ بہت ہی ضعیف دلیل سے بھی اٹھ جاتے ہیں۔ پس اسی طرح احکام میں حال کے ساتھ ہونے کی دلیل ہے کہ داوئی سی چیز سے اٹھ جاتی ہے۔ اس کے دیانت کی خبروں میں ایک ہی مختص کی خبر بھی اس پر مقدم ساتھ ہونے کی دلیل ہے کہ جب کوئی ہوئی ہی ہوئی ہو تو اس پر یہ مقدم رکھی گئی ہے۔ باوجود یکہ خبروا مد تمام انسانوں پر لازم ہو جائے گی۔ پس جو احکام اس سے بہت کم درج پر ہیں ان پر یہ مقدم کیوں نہ ہو گی؟ اس کے بود و دکھی گئی ہو اور دو سرے کوئی ہوئی ہو تو اس پر یہ مقدم کی چیز کے وہ اوصاف بیان کر دیا ہی دو گواہوں کے ضروری ہے کہ وہ اس کو واپس کر دے۔ پس اس محض کا اپنی چیز کے اوصاف کا وضاحت سے بیان کر دینا ہی دو گواہوں کے حیسا ہے اس کی سچائی اور اس کے دعوے کی صداقت معلوم ہو جاتی ہے اور رہی بینہ ہے۔ بینہ وہ چیز ہے دو تی کو جس ہے سے میں کی سپونی اور اس کے دعوے کی صداقت معلوم ہو جاتی ہے اور رہی بینہ ہے۔ بینہ وہ چیز ہے دو تی کو جس ہے بیان کر دینا ہی دو گی گوئی ہوئی ہو تو اس کی سپونی اور اس کے دعوے کی صداقت معلوم ہو جاتی ہے اور رہی بینہ ہے۔ بین کر دینا ہی دو گی کوئی ہو تو اس کی سپونی اور اس کے دعوے کی صداقت معلوم ہو جاتی ہے اور رہی بینہ ہے۔ بین کر دینا ہی دو گی کوئی ہو تو س

ظاہر کر دے۔ اور اجمالی طور پر علماء کا اتفاق ہے کہ بوقت حاجت الی گواہیاں قبول کرلی جا نکتی ہیں جو اور موقعوں پر قبولیت کے قابل نہیں ہوتیں۔ گو ان کی تفصیل میں علماء میں اختلاف ہے۔

اس کی دلیل میں ہم کہ سکتے ہیں کہ بوقت سفر' بوقت حاجت خود قرآن کریم نے دو غیر مسلم گواہوں کی گواہی وصیت کے معالمہ میں معتبرمانی ہے۔ یہ سعیبہ ہے اس جیسی اور اس سے زیادہ ضرورت کے وقت ایسی اور اس سے زیادہ حق کو واضح کر دینے والی چیز کے قبول کر لینے کی۔ جیسے کہ صرف عورتوں کی گواہی جو نکاح بیاہ کے مجمعوں میں اور جماموں میں اور ان جگوں میں جہاں صرف عورتیں ہی ہوتی ہیں قبول کی جاتی ہے۔ ظاہر بات ہے کہ صرف ان عورتوں کی ایسی گواہیاں سفر کی وصیت کے کافر گواہوں کی گواہی سے زیادہ و ذن دار ہیں۔ اس طرح صحابہ رہی تھی کا عمل اور مدینے کے فقعاء کا عمل یہ بھی رہا ہے کہ بچوں کی گواہی انہوں نے ان میں سے آپس میں کی نے کسی کو ذخی کر دیا ہو اس بارے میں معتبرمانی ہے کیونکہ عمواً ان کے کھیل کود میں بڑے آدی شریک نہیں ہوتے۔ پس اگر اصولی طور پر ان بچوں کی اور ان عورتوں کی شمادت بالکل ہی نہ مانی جاتے ہوں گا جرائے تو ظاہر ہے کہ بہت سے حقوق تلف ہونے گئیں گے۔ باوجود یکہ آپ کے سامنے وہ چیز ہوگی جس سے آپ اصلی مانی جاتے ہوں وقت جبکہ وہ اس مجمع سے الگ ہونے سے اور اس محالے تک بہتے ہوں میں جانے اور اس محالے تک بہتے ہوں میں جانے سے پہلے ہی آجائیں اور ایک جیسی سب کمیں طالانکہ اس سے الگ وقت میں پوچھاگیا ہے اور اس سے الگ باوجود اس کے سب کی ایک ہی بیات رہی ہے تو اس وقت ان کی گواہی کی سچائی قطعاً دو مردوں کی گواہی کی سچائی سے بھی زیادہ ول میں بیٹھے گی۔

پس ایسے موقعہ پر بینہ سے دو مردگواہ ہی سمجھ کران کی ایسی صاف اور قوی گواہی کو ڈال دینا نرا ظلم ہے۔ ناممکن ہے کہ وہ شرع جو بندوں کی مصلحوں سے پر ہے اور جو ظلم کی رگیس کا نے کیلئے اللہ عادل کی طرف سے آئی ہے وہ اس کا اعتبار ہی نہ کرے اور اسے مہمل چھوڑ کر بندوں کے حق ضائع کر دے باوجود یکہ اس سے کم درج کی قوت والی گواہی کو وہ معتبر مانتی ہے۔ ابوداؤد میں ہے کہ زانی مرد و عورت یہودی کے زنا پر جب چار یہودی گواہ گزر گئے تو حضور ساتھ نے انہیں رجم کرنے کا حکم دے دیا۔ ایک عورت کی گواہی پر آپ کا فیصلہ کر دینا اس سے پہلے بیان ہو چکا ہے۔ جو دلیل ہے لونڈی غلام کی شہادت کی قبولیت پر صحابہ کا اجماع نقل کیا ہے اور فرمایا ہے کہ میں تو کوئی بھی ایسا نہیں جس نے غلام کی شہادت مردود کر دی ہو۔

واقعہ یہی ہے اور یمی ٹھیک بات بھی ہے جب اس کی شاذت اللہ کے رسول سائی پارے بیل کی جاتی ہے اس تھم میں جو شریعت میں تمام آمت پر لازم ہو جاتا ہے تو پھر کوئی وجہ نہیں کہ آمت کے ایک شخص کے بارے میں کسی خاص امر میں اس کی شہادت رد کر دی جائے۔ اور جبکہ اس کی شہادت اللہ اور رسول کا پی کے ان احکام پر مقبول ہے جو شرم گاہوں اور خون اور مال کے بارے میں بیں تو کسی ایک شخص کے بارے میں اس کی گوائی بطور اولی قابل قبول ہوئی چاہے۔ آیت قرآن کے لفظ ﴿ منکم ﴾ پر غور کیجے۔ کیا وہ مسلمانوں میں نہیں؟ کیا غلام کا اسلام قبول نہیں؟ پھر جبکہ وہ عادل ہو جبیبی کہ آیت میں قید ہے تو قطعاً وہ قابل قبول ہوگی۔ آخضرت ملی ہے کہ اس علم دین کو بعد میں آنے والے عادل لوگ لیس کے بیہ صاف دیل ہے کہ راویانِ حدیث عادل لوگ لیس کے بیہ صاف دیل ہے کہ راویانِ حدیث عادل لوگ بیں اور غلام ان میں داخل ہے۔ پھر بیا کہ وہ ہمارے مردوں میں ہے اور قرآن میں :

دوسرے کی گواہی میں عادل مانے جائیں گے۔ پس جب وہ سچا ہے اس کی خبر پر عمل واجب ہے اس کی شہادت قبول ہے وہ فاسق نہیں کہ اس کی خبر کے ثبوت لینے کی ضرورت باقی رہے۔ پس یہ سب خدائے تعالیٰ کی خاص عنایت ہے اور اپنے دین کا پورا کرنا ہے اور اپنی بھرپور نعمت کا دینا ہے کہ اللہ کے اور اس کے بندول کے حق کسی طرح ضائع نہ ہوں پچوں کی شہادت سے معاملہ تخرجائے ہاں یہ اور بات ہے کہ بھراور اعلیٰ طریقے سے جب کسی حق کی حفاظت ہو جائے تو وہ بہت اولی ہے جیسے کہ لکھ لینے کا محم۔ گواہ مقرر کر لینے کا محم۔ اس میں حق کی کامل اور بھرین حفاظت ہے۔ اگر کہا جائے کہ مال کا معاملہ سل ہو اس میں انکار پر اور لوٹائی ہوئی قتم پر اور گواہ اور قتم پر حکم لگا دیا جائے گا مگر رجعت اور طلاق کا معاملہ اور ہے۔ تو جواب دیا جائے گا کہ یمی چیز تو زیر بحث ہے تو اس پر دلیل قرآن و حدیث کے الفاظ یا اجماع ہو گا۔

ہاں جنہیں اس منصب سے کوئی تعلق نہیں رہا انہوں نے اس میں طعنہ زنی کی ہے جینے امام ابو حاتم بہتی اور امام ابن حزم برا ہوں وغیرہ پاس اس فیصلے پر دوبارہ نظر دو اڑائی جائے کہ ایک گواہ ہے اور دو سرے گواہ کی جگہ خاوند کا انکار اور عورت کی فتم ہے۔ ہاں جب اس گواہ کے مقابلے پر خاوند کی فتم ہو کہ اس نے طلاق نہیں دی تو گواہ کی گواہی پر اسے ترجیج ہو جائے گی کیونکہ اصلیت اس کے ساتھ ہے۔ لیکن جبکہ وہ قتم سے انکار کر دے تو پھر عورت کی قتم دو سرے گواہ کے قائم مقام ہو جائے گی۔ یہ یاد رہے کہ صرف ایک گواہ اور صرف عورت کی فتم پر بھی بغیر مرد کو بوچھے فیصلہ نہ کرنے کا باعث میں ہے کہ مرد اپنا حال آپ جانتا ہے اسے یقیداً معلوم ہے کہ اس نے طلاق دی یا نہیں جو اس سے ہوا ہے وہ اسے خوب یاد ہے ہاں جب یہ بوجود انکار طلاق کے فتم کھلنے سے اُرک گیا تو اب ایک گواہ اور عورت کی فتم عورت کی سچائی پر یقین دلائیں گی دور میں فیصلہ ہو گا کہ طلاق ہو گئے۔ کہا گیا ہے کہ واقعی شریعت کی حکمت و جلالت اس حکم سے صاف معلوم ہوتی ہے اس لیے کہ خاوند کو طلاق ہونے نہ ہونے کا پورا علم ہے۔ وہ خوب جانتا ہے کہ اس نے الفاظ کیا کے اس کی نتیت کیا تھی۔

ہو سکتا ہے کہ اس کے کسی ایسے ہی مشتبہ لفظ سے گواہ طلاق سمجھ گیا ہو اور اب وہ اپنی سمجھ کے مطابق گواہی دے رہا ہو اور فی الواقع خاوند نے طلاق نہ دی ہو۔ پس شارع نے اس صورت میں خاوند کی قشم کو ایک گواہ کی گواہی کے مقابلے میں رکھا اور چونکہ نکاح کا ہونا اور اس کا باقی رہنا ہی اصل ہے اس لیے اس صورت میں خاوند کی جانب کو ترجے دی۔ ہاں اگر خاوند باوجود انکار طلاق کے قشم نہیں کھاتا تو شاہد کی صدافت کی جانب کا پلہ وزنی ہو جاتا ہے اور خاوند کے انکار کا پلہ ہلکا ہو جاتا ہے پھر اس کے ساتھ عورت کی قشم مل کر عورت کی جانب کا پلہ بہت ہی جھک جاتا ہے پس شریعت اس کا اعتبار کر لیتی ہے بھراس کے ساتھ عورت کی قشم مل کر عورت کی جانب کا پلہ بہت ہی جھک جاتا ہے پس شریعت اس کا اعتبار کر لیتی ہے سان اللہ! کتنا پاک فیصلہ اور کمیں حکمت کا حکم ہے۔ لیکن مال کی گواہی کے وقت حیثیت بالکل بدل جاتی ہے جب ایک مختص کا دعویٰ ہے کہ میں نے فلال مختص کو اتنی رقم قرض دی یا فلال چیز کو پیچا یا مستعار دیا یا فلال مختص نے اور مدیٰ علیہ کو خصب کر کا دغیرہ تو اس کی جان پہچان مطلوب ہوتی ہے نہ اس کی نیت و قصد کا کوئی خاص خیال ہے اور مدیٰ علیہ کے ماتھ اس صورت میں اپنی سچائی کے وہ جبوت نہیں جو اوپر کی صورت میں طلاق کے مکر خاوند کے پاس تھے لینی عصمت نکاح کا باقی رہنا اس کے ساتھ تو صرف اپنے ذے کا بری ہونا اور سے ظاہر ہے کہ لین دین وغیرہ کے اور بھی بہت سے واقعات میں کا باقی رہنا سے کہا گو رہنا سے ایک طرف تو سے ظاہر ہوا کہ شارع کی حکمت کی قشم اس کے اٹھ جانے پر قوی مان کراس کے حق میں فیصلہ کر دیا۔ اس سے ایک طرف تو سے ظاہر ہوا کہ شارع کی حکمت کی قدر اعلیٰ ہے۔

دوسری جانب یہ جابت ہوا کہ شارع کا فیصلہ اس دلیل پر ہے جس سے حق نظر آئے اور بینہ وہ دلیل ہے جو اس واقعہ پر دلالت کرے اور شاہد وہ ہے جو اس کی گواہی دے۔ جس قدر بھی ممکن ہو۔ بلکہ حق تو یہ ہے کہ اگرچہ ایک گواہ بی ہو لیکن اس کی صدافت بالکل واضح ہو تو بلاشک صرف اس ایک کی گواہی پر عظم جاری کر دیا جائے گا۔ آنخضرت ساتھی نے صرف ایک گواہ کی گواہ کی گواہ کی گواہ کی جوئے گار کا مال اسباب انہیں دلوا دیا۔ اس طرح حضرت خزیمہ بن ثابت بواٹھ کی اکیلے کی شمادت اعرابی سے اپنی خریدو فروخت پر معترمانی بلکہ ان کی ایک کی شمادت کو دو شمادتوں کے برابر کر دیا۔ کیونکہ ان کی گواہ آپ کی رسالت کی صدافت پر شامل تھی کہ آپ جو فرماتے ہیں تج ہے۔ کو دو شمادتوں کے برابر کر دیا۔ کیونکہ ان کی گواہ آپ کی رسالت کی صدافت پر شامل تھی کہ آپ جو فرماتے ہیں تج ہے۔ جب مسلمان حضور ساتھی کو آپ کی رسالت کے دعوے میں سی مان چکے ہیں تو وہ کسی شخصی معاطم میں آپ کو سی کو کی شک نہ ہو تو صرف اس مانیں؟ پس اس سے بعض ائمہ نے یہ عظم نکالاہے کہ جب ایک ہی گواہ ہو اور اس کی سیائی میں کوئی شک نہ ہو تو صرف اس ایک گواہ کیا جاتا ہے۔

فرائی شریعت میں قتم اس کی طرف ہے جو اپنے دعوے میں قوی ہو دونوں فریق میں جس کی جانب ترجیح والی ہوگی قتم عربی فرائی ہوگی قتم اس کی طرف ہو گی۔ جہور علماء کا ہمی خیال ہے 'اہل مدینہ فقماء حدیث جیسے امام احمد رائی امام شافعی رائی امام مالک رائی و غیرہ۔ اہل عراق کے زویک قتم صرف مدعی علیہ پر ہے وہ اس کی جانب سے قتم کو معتبرمانتے ہیں۔ امام ابو حفیفہ رائی اور ان کے سامت فتمیں بیرے میں آپ نے مدعی کو قتم کھانے کو فرمایا تھا۔ جب انہوں نے انکار کیا تب آپ نے مدی علیم کے سامنے قتمیں بیش کیں۔

لعان کے بارے میں آپ نے پہلے خاوند کی طرف کی قتم بتلائی اور اس کے بعد جب عورت اس کے مقابلے میں قسموں سے حجیجے تو اس پر عذاب حد جاری کرنے کا تھم دے دیا۔ جس سزا کے بارے میں قرآن نے مؤمنوں کی جماعت کی موجودگی کا

سے فرمایا ہے۔ پس مدی کی جانب جب ایک گواہ کی وجہ سے بھاری ہو گئ ہے تو قتم اس کی طرف کر دی گئے۔ اس طرح مقتول کے ولی وارث کی طرف چو نکہ بھاری ہے۔ قسمیں اننی کی جانب متوجہ کی گئیں اور قسموں کی تعداد اس لیے بوھا دی گئی کہ معالمہ خطرناک اور اہم ہے۔ اس طرح لعان کے بارے میں خاوند کا پلہ بھاری رکھا گیا کیونکہ وہ اپنی زندگی کے ساتھ کی بیوی کو الگ کر رہا ہے اور مجمع کے سامنے اسے بدکاری کا الزام لگا رہا ہے اور دنیا آخرت کے عذاب کے لیے بصورت دروغ اپنے شیک پیش کر رہا ہے اور اپنے شیک اور اپنے کئے قبیلے کے شیک دنیا کی رسوائی میں ڈال رہا ہے ہید وہ چزیں ہیں جن سے عظمند لوگ بھاگتے ہیں اور اپنے ساوہ نفرت کے تکیف ہوتی ہے پس خاوند کا ان سب خطروں کا مقابلہ کرنے کے لیے تل والے بھاگتے ہیں اور انہیں اس سے علاوہ نفرت کے تکیف ہوتی ہے پس خاوند کا ان سب خطروں کا مقابلہ کرنے کے لیے تل جانا ہی قرید ہے کہ اس نے کوئی ایس بلت ضرور دیکھی ہے جو نا قابل برداشت ہے اور اسے اس کا کامل بھین ہے پس شریعت نے اس کی جانب کو ترجیح دی اور وقتم اس کی طرف کی۔

ای لیے قیامہ میں اور لعان میں اہل مینہ کے نزدیک قل ہے ہاں عراتی فقہاء کے نزدیک قل نہیں' امام احمد کے نزدیک قسامہ میں قل ہے لعان میں نہیں ہے۔ لیکن یہ یاد رہے کہ ان تمام بحثوں میں ایک کوئی چیز نہیں جو اس صدیث کا معارضہ کر سکے جس میں ہے کہ اگر لوگوں کو صرف ان کے دعوے سے بی دلوا دیا جائے تو ہرایک دو سرے کے خون و مال کا دعویٰ کر دے گا۔ لیکن قسم مدی علیہ کے ذمے ہے۔ پس یہ عکم اس وقت ہے جب کہ مدی علیہ کے ذمے ہے۔ پس یہ عکم اس وقت ہے جب کہ مدی کے پاس سوا دعوے کے اور کچھ نہ ہو تو ظاہر ہے کہ صرف دعوے سے بی ڈگری نہیں ملے گی لیکن جبکہ اس نے گواہ کی وجہ سے یا لوٹ کی بنا پر یا کسی اور طرح اپنا پلہ بھاری کرلیا تو اب اسے ڈگری دینے میں صرف اس کے دعوے پر ڈگری نہیں ہوئی بلکہ مجموعی طور پر گواہ سے یا قسم سے یا کسی اور قسم کے جوت سے اسے ڈگری بلی ہے۔ ہمارے اس کے دعوے پر ڈگری نہیں ہوئی بلکہ مجموعی طور پر گواہ سے یا قسم سے یا کسی اور قسم کے جوت سے اسے ڈگری بلی ہے۔ ہمارے اس دعوے کی اصل پر زبردست دلیل حضرت سلیمان بن داؤد ﷺ کا فیصلہ ہے جو آپ نے ان دو عور توں کے بارے میں فرمایا جو ایک بنچ کی نسبت دعوے دار تھیں ہرایک کہتی تھی کہ یہ میرا لڑکا ہے تو آپ نے فرمایا کہ چھری لاؤ میں اس کے دو ایک بنچ کی نسبت دعوے دار تھیں ہرایک کہتی تھی کہ یہ میرا لڑکا ہے تو آپ نے فرمایا کہ چھری لاؤ میں اس کے دو ایک بیخ کی نسبت دعوے دار تھیں ہرایک کہتی تھی کہ یہ میرا لڑکا ہے تو آپ نے فرمایا کہ چھری لاؤ میں اس کے دو اس کی اس حالت اور اس کی اس خالت اور اس کی اس خلف شرف لگل او کاس کے ہیرد کو آپ اس کے اقرار کی طرف نظر ڈالتے ہیں نہ کھی اور بات کی طرف بلکہ لڑکا اس کے ہیرد کردیتے ہیں۔

اس مدیث پر ائمہ مدیث نے باب باندھا ہے کہ عاکم کے لیے وسعت ہے کہ وہ معاطے کی اصلیت کی تحقیق کرنے کے وہ کیے جو دراصل اسے نہ کرنا ہو۔ اور بزرگوں نے اس مدیث پر باب باندھا ہے کہ عاکم مقدمہ لانے والوں کے اقرار کرنے پر بھی نظرنہ ڈالے اور کسی کے اقرار کو نا معتبرمان کر اس پر فیصلہ کرے جو جن اس کے سامنے کھل گیا ہو۔ پس آپ غور فرمایئے کہ ہمارے اماموں نے کس قدر دانائی کتنی سمجھ سے احکام سمجھ جو دین کے مطابق ہی نہیں بلکہ عقل و فطرت کے بھی مطابق ہیں دراصل کسی نفع دینے والا یعلم ہے۔ نہ کہ تخمینی باتیں اور رائے اور گمان و خیال و قیاس وغیرہ۔ اگر یہ اعتراض کیا جائے کہ قسامہ کے موقعہ پر صرف مدعل لوگوں کی قسمیں مان لی جاتی ہیں اور ان کی قسموں کے بعد مدعلیٰ علیہ لوگوں کی قسمیں نہیں لی جائے کہ خاوند کی قسموں پر عورت پر سزا جسمیں نہیں کہ خاوند کی قسموں پر عورت پر سزا جاتی ہاں کی مزا ہٹا دی جاتی ہے۔ تو ہتلایۓ ان جاری کر دی جائے بلکہ پھر عورت کو قسمیں دلائی جاتی ہیں اور اس کی قسموں پر اس کی سزا ہٹا دی جاتی ہے۔ تو ہتلائے ان

دونوں میں کیا فرق ہے؟ تو جواب دیا جائے گا کہ یہ تو شریعت کا کمال ہے اور اس کی اعلیٰ خوبی ہے اور اس کا پورا عدل ہے سنے! قسامت میں جس پر قتم کھائی جاتی ہے وہ ایک انسانی حق ہے اور اس سے انسانی خون کا حقد ار ہو جانا ہے اور قسمیں اس میں بہت ہی رکھی گئی ہیں۔ جس سے جبوت پورا ہو جاتا ہے۔ لوٹ کے ساتھ اب اس دلیل کے قائم ہو جانے کے بعد مدئی علیہ کی قسموں کی طرف النفات کی ضرورت باتی نہیں رہتی۔ اور لعان میں جس چیز پر قتم کھائی جاتی ہے وہ اللہ کا حق ہے لینی ناکاری کی حد اور اس پر چار گواہوں نے گواہی نہیں دی صرف خاوند کی زبردست کئی ایک تاکیدی قسمیں ہیں کہ اس نے ناکاری کی حد اور اس پر چار گواہوں نے گواہی نہیں دی صرف خاوند کی زبردست کئی ایک تاکیدی قسمیں ہیں کہ اس نے قسمیں نہیں ہی عورت کو حق دیا گیا کہ وہ بھی اگر اپنے تئیں تچی سمجھتی ہو تو ای کے مقابلے کی قسمیں کھائے اگر اس نے قسمیں نہیں نہیں تو ایک تو ایک قشمیں دونوں نے مل کر اس کی بات سے کر دی اور اس کے مقابلے میں کوئی دو سرے اس کے خاوند کی تاکیدی اور لعنت کی قبولیت کی قسمیں دونوں نے مل کر اس کی بات سے کر دی اور اس کے مقابلے میں کوئی دو سرے اس کے خاوند کی تاکیدی اور لعنت کی قبولیت کی قسمیں دونوں نے مل کر اس کی بات سے کر دی اور اس کے مقابلے میں کوئی دو سری چیز نہیں۔

اس میں چار قسمیں رکھی گئیں کہ وہ چار گواہوں کے قائم مقام ہو سکیں اور پانچویں مرتبہ اس کے جھوٹا ہونے کی صورت میں اس نے خود اپنے لیے لعنت کی بددعا کی۔ پس قسامہ میں تو لوٹ کر یعنی ظاہری علامت کو جو بتلاتی ہے کہ مدعیٰ علیم نے ہی متقول کو قبل کیا ہے پورا ایک گواہ سمجھا گیا اور دعوے داروں کی پچاس قسموں کو دو سرا گواہ کیا گیا۔ اور لعان میں خاوند کی قسموں کو ایک شاہد اور عورت کے انکار کو دو سرا شاہد بنا دیا گیا۔ الغرض ہمارا مقصود اس تمام بحث سے صرف سے نے شادید کی قسموں کو دینی نے حفظ حقوق کا دارومدار صرف دو مرد گواہوں پر نہیں رکھانہ خون کے کیس میں نہ مال کے مقدمے میں نہ عصمت کے معاطم میں نہ حد کے بارے میں۔

بلکہ خلفاتے راشدین اور صحابہ کرام نے حمل کی وجہ سے حد زنا جاری کی۔ اور صرف ہو پاکر شراب کی حد لگائی۔ ای طرح شراب کی قرنے پر بھی شراب کی حد جاری کی۔ پس ہم سے ہیں کہ جب چور کے بیضے سے چوری کا مال جوں کا توں بر وجائے تو اسے حد کیوں نہ لگائی جائے جبکہ حمل سے زناکاری کی اور ہو اور قے سے شراب خواری کی حد لگائی جاتی ہیں اور ہو جائیں بطور اختال کے چوری کے مال میں کمی جاسکتی ہیں وہ سب حمل اور ہو کے بارے میں بھی کمی جاستی ہیں بلکہ وہال اور جو بائیں بطور اختال کے چوری کے مال میں کمی جاسکتی ہیں اور ہو ایش اور ہو کے بارے میں بھی کمی جاستی ہیں بلکہ وہال نزاوہ فلام ہوں سنے احمل میں ہو سکتا ہے کہ عورت پر جرو اکراہ کیا گیا ہو یا شہ کی وطی سے حمل ٹھرگیا ہو۔ اور شراب کی بدایو مال مسروقہ کی بر آمد سے بہت بلکے درج کی چیز ہے۔ دیکھنے خلفاء صحابہ نے ایسے دور از کار شہمات کی طرف الثقات تک نہیں مال مسروقہ کی بر آمد سے بہت بو سکتا ہے کہ شالم کی فقل ہو اسے وہم ہو گیا ہو اس نے تو دونوں گواہوں کی گوائی میں بھی ہو سکتے ہیں۔ کیا۔ ورنہ ہو سکتا ہو کہ اپنی تھی ہو سکتے ہیں۔ کی وجہ ہے کہ پاکباز گروہ صحابہ نے اپنی سمجھ ہو جھ سے شریعت کی مصلحت کو اور مخلوق کے نظام کو سامنے رکھ کرائی باتوں کی طرف توجہ ہو کہ ہو گیا ہو اس ان اختالات کا کوئی پایہ ہی شمیں۔ ساتھ ہی صحابہ کی عظیم کے الشان سمجھ اردی اور رہ جو تائم کر سکتے ہیں۔ حق اور تھی میں معلوم ہو تا ہے کہ ویا ہوں میں مرتبہ اور درجہ قائم کر سکتے ہیں۔ حق تو ہو ہے کہ جیسے صاف معلوم ہو تا ہے کہ بھیے صاف معلوم ہو تا ہے اور ہم ہم ہم آسائی سے منازی سے منازی رہ کی کی ذاتی بزرگی میں تفاوت ہے۔ ویسے بی ان کے فہم و قتمہ عقل و علم میں تفاوت ہے۔ کہ بھیے کہ بھی کو تو ہو ہے کہ جسے کہ بیس معلوم ہو تا ہے کہ کہ شارع غلالات کی ان کے فہم و قتمہ عقل و علم میں تفاوت ہے۔ کہ بھی کی شادت کو کہ میں تفاوت ہے ویلئی نے عادل محمل شادت کو کمی موقعہ پر بھی کی دہ نمیں کیا۔ بلکہ اس کی شہادت کی بھی کہ بھی کی ہو کہ کہ اس کی شہادت کی کسی کی دو نمیں کیا۔ بلکہ اس کی شہادت کی کسی کے بعد والوں ہیں موقعہ پر بھی کی دو نمیں کیا۔ بلکہ اس کی شہادت کی

عزت کی۔ جیسے کہ ابو قادہ کے ایک مشرک کو قتل کر دینے کی شہادت ایک شخص کی مان لی۔ خزیمہ بڑا تھ کی تنما شہادت قبول فرمائی۔ رمضان کے چاند کی گواہی صرف ایک اعرابی کی معترمانی۔ حبش لونڈی کی تنما شہادت پر رضاعت کے ثابت ہو جانے کا فیصلہ فرما دیا۔ اور اکیلے تمیم کی فربھی معترمان لی جس نے ایک محسوس امرکی گواہی دی تھی جہاں وہ موجود تھا اور جسے اس نے دیکھا تھا۔ پس اس میں اور شہادت میں کوئی فرق نہیں دونوں کا متند حسی اور مشاہدہ ہے۔ تمیم نے اپنے دیکھے ہوئے اور مشاہدہ کے ہوئے اور مشاہدہ کیے ہوئے اور مشاہدہ کیے ہوئے امرکی فرجو عام چیز تھی حضور کا اللہ کو دی۔ پس کوئی فرق نہیں اس کی گواہی خواہ مدی کے معلق ہو خواہ مدعا علیہ کے متعلق نے متعلق کے متعلق کے متعلق ہو خواہ مدعا علیہ کے متعلق خواہ کسی عام تعلق کے متعلق کے متعلق۔

کیا تمام مسلمانوں کا اجماع ایک مؤون کی افان کے قبول کرنے پر نہیں۔ ای طرح ایک مفتی کا فتو کی مسلمان معتبر مانے ہیں طلانکہ دراصل وہ بھی ایک خبر دینے والا ہے کہ شرع تھم ہے ہے اور اس کا فتو کی پوچنے والے پر اور دو سروں پر سب پر جاری ہے۔ الغرض اس مسلے کا نکتہ ہے کہ حفظ حقوق کے لیے گواہ مقرر کرنے کے وقت کی گواہوں کا تھم ہونا۔ فیصلے اور بھر حق میں کی گواہوں کی موجودگی کے تھم کو مسلام نہیں۔ یہ تو بالکل ناممکن ہے کہ تی خبر کو ہماری تی شریعت کی وقت بھی مرد کر دے۔ بلکہ حق کے بھٹلا دینا ہی مقابر کی سب بعی بردھی چڑھی دلائت کے بھٹلا دینا ہی حق کو جھٹلا دینا ہی مقابری یا اس سے بھی بردھی چڑھی دلائت کے جو اس کے مقابلے میں ہو رو نہیں کی جا سے۔ ای طرح ظاہری دلائت کے جو اس کے مقابلے میں ہو رو نہیں کی جا سے۔ بلکہ اللہ سجانہ وتعالی نے تو فائس کی خبر کی خبر کی تردید کا بھی بغیر شوت اور دلیل کے تھم نہیں دیا۔ اگر دلیل اور شوت نے اس کی خبر تھرک کو قبل مور دلیل اس کے خلاف ظاہر ہوئی تو وہ قائل رد ہے اور اگر دلیل اس کے خلاف ظاہر ہوئی تو وہ قائل رد ہے اور اگر دلیل اس کے خلاف ظاہر ہوئی تو وہ قائل رد ہے اور اگر دلیل اس کے خلاف مقبل مقبل می مشرک کافر کی شوت نے اس کی خبر تھرت کی اور سنے! خود رسول مقبل ملی تھرت کی وہی آپ کو راہ خبر معتبر مانی جس کے کہ مشرک کافر کی دونوں قسم کی کوئی دلیل نہ ملی تو بیہ نہ مسلکی جائے گی نہ سے گی ور سنے! خود رسول مقبل ملی ہوت ہوت کو قبول کر لینا چاہیے اس کا لانے والا خواہ کوئی دوست ہو یا دشمن ہو اپنا ہو یا غیر ہو نیک ہو یا بد ہو اور باطل کو ہرگر قبول نہ کرنا چاہیے اس کا کہنے والا خواہ کوئی ہو۔ بھی ہو۔

حضرت معاذین جبل روای مجلس میں ہرروز فرمایا کرتے اور بے بھولے یہ ضرور فرما دیا کرتے کہ اللہ تعالیٰ حاکم عادل ہے شک شبہ میں پڑنے والے ہلاک ہو گئے تممارے پیچھے فتنے چلے آرہے ہیں مال بوھ جائے گا قرآن کھل جائے گا مؤمن منافق عور تیں نیچ سیاہ سرخ سب پڑھنے لگیں گے قریب ہے کہ کوئی کمہ دے کہ میں نے قرآن تو پڑھ لیا لیکن جب تک کوئی نئی بات ایجاد نہ کروں کون میری طرف ژخ کرے گا؟ پس میں جہیں تھیجت کرتا ہوں کہ نئی نکلی ہوئی باتوں سے بچو ہر بدعت گراہی ہے۔ دانالوگوں کی لغزش سے بچو ان کی زبان سے بھی بھی شیطان بولنے لگتا ہے اور صلالت کے کلے نکال دیتا ہو اور سکوت منافق کی زبان سے بھی جن کا کلمہ نکل جاتا ہے۔ پس تم جن کو قبول کر لو اس کا حضرت معاذ بن جبل بڑا تھ اپنی عبل میں ہرروز فرمایا کرتے اور کبھی منافق کی زبان سے بھی جن کا کلمہ نکل جاتا ہے۔ پس تم جن کو قبول کر لو اس کا حضرت معاذ بن جبل بڑا تھ اپنی میں ہرروز فرمایا کرتے اور کبھی میچ شنے چلے آرہے ہیں مال بڑھ جائے گا قرآن کھل جائے گا مومن منافق عور تیں جیچ سے مرخ سب پڑھنے لگیں گئی ہوئی باتوں سے بچو ہربدعت گراہی ہے۔ دانالوگوں کی لغزش طرف رخ کرے گا؟ پس میں تہیں تھیست کرتا ہوں کہ بنی نکلی ہوئی باتوں سے بچو ہربدعت گراہی ہے۔ دانالوگوں کی لغزش طرف رخ کرے گا؟ پس میں تہیس تھیست کرتا ہوں کہ بنی نکلی ہوئی باتوں سے بچو ہربدعت گراہی ہے۔ دانالوگوں کی لغزش

سے بچو ان کی زبان سے بھی بھی شیطان بولنے لگتا ہے اور صلالت کے کلمے نکال دیتا ہے اور بھی منافق کی زبان سے بھی حق کا کلمہ نکل جاتا ہے۔ پس تم حق کو قبول کر لواس کا کلمہ نکل جاتا ہے۔ پس تم حق کو قبول کر لواس کا کلمہ والا خواہ کوئی ہو سنو حق پر نور ہوتا ہے۔ سننے والوں نے دریافت کیا کہ دانا لوگوں کی لغزش سے مراد آپ کی کیا ہے؟ آپ نے فرمایا ان لوگوں کا وہ کلمہ جو تنہیں گھبرا دے اور تم اسے برا جانو اور کئے لگو ہائیں یہ کیا بات کمہ دی؟ پس تم ان کی لغزش سے فیج جاؤ ایبانہ ہو کہ اس کی عزت کی وجہ سے تم اس کے اس قول کو بھی مان لو۔

مکن ہے کہ پھروہ اس سے باز آجائے اور حق کا طرف دار بن جائے یاد رکھو علم اور ایمان کی جگہ قیامت تک قائم رہے والی ہے۔ مقصود یہ ہے کہ حاکم جب کسی دلیل کو حق کی ترجیح میں پائے اور دوسری جانب اس کے بالمقابل الی دلیل نہ ہو تو اے دلیل کے مطابق فیصلہ کر دیتا جائے۔ ہرایک حاکم پر لازم ہے کہ اوّلاً واقعہ کی تحقیق پوری جانفشانی ہے کرے پھر اس پر شرع تھم جاری کردے۔ پہلی بات صدافت کی ہے دوسری امانت کی۔ اللہ کی باتیں صدافت و امانت پر کامل ہیں۔ اللہ علیم و تھیم ہے۔ پس دلیلوں اور گواہوں سے امرواقعہ کھل جاتا ہے اور اس میں جو تھم شریعت کا ہو وہ بتلا دیا جاتا ہے۔ تھم کی دو قسمیں ہیں ابداء اور انشاء۔ ابداء تو خبرو ثبوت دیتا ہے مثلاً شمادت وغیرہ اور انشاء امروننی علت و حرمت ہے اور حاکم كى تين حيثيتي بي اثبات كى حيثيت سے تو وہ گواہ ہے۔ حكم و منع كى حيثيت سے وہ سلطنت والا ہے۔ كم سے كم وہ چيز جو حاكم میں ہوتی بے حد ضروری ہے وہ شاہد کی حیثیت ہے۔ اس پر تمام علماء کا اتفاق ہے اس لیے کہ اس پر عدل کے ساتھ تھم کرنا واجب ہے تو ضروری ہے کہ وہ خود عادل ہو۔ امام ابو حنیفہ کے نزدیک تو صرف عدالت ہی معترہے اور امام شافعی رمایتہ اور اصحاب احمد کی ایک جماعت کے نزدیک عدالت کے ساتھ ہی اجتمادی بھی ضروری ہے۔ امام احمد رطاقیہ سب سے زیادہ صلاحیت والے کو حاکم بنانا واجب بتلاتے ہیں پس ہر زمانے میں موجودہ لوگوں میں جو بہتر ہو وہ اس منصب کا اہل ہے بس دیندار عادل اس عالم پر مقدم ہو گا جو فاجر ہو۔ جمیہ ندمب کے قاضی گو بوے ہی فقیہ ہوں لیکن ان پر سنی قاضی ان سے کم فقہ والے مقدم رکھے جائیں گے۔ آپ سے جب متوکل نے قاضیوں کے بارے میں سوال کیا تو آپ نے ایک تحریر اس کے وزیر کے ہاتھ بھیجی جس میں بہت سے لوگوں کو قاضی بنانے کی اور بہت سے لوگوں کو اس عمدے سے معزول کرنے کی ہدایتی تھیں اور بہت سے لوگوں کے بارے میں آپ نے خاموشی اختیار کی تھی چرجن بعض لوگوں کے نام لیے تھے ان میں سے بھی بعض کی نسبت جب بوری معلومات حاصل ہو گئیں تو آپ نے فرمایا اگر اسے والی نہ بنایے تو فلال کو بنایے اس کا والئی قضا بننا مسلمانوں پر ضرر ہے۔

و انصار جو به الفاظ قرآن ان فضيلت والے لوگول ميں تھے جنول نے فتح كله سے پہلے اپنا جاہ و مال راو الى ميں پيغبراسلام الترايم كو سوني ديا تھا جو اسے بعد والول سے بقيناً بهت برے درجول والے تھے۔ حضرت خالد تو صلح حديبير كے بعد مسلمان ہوئے تھے یہ بھی، عمرو بن عاص بھی، عمان بن طلح جی بھی پھران سے ایک خطابھی ہو گئی تھی بنوجذیر قبیلے کے بارے میں جس پر آپ نے اپنے ہاتھ آسان کی طرف اٹھا کراٹی براہ ظاہر کرتے ہوئے فرمایا کہ خدایا میں خالد کی اس حرکت سے بالکل بزار ہوں لیکن تاہم انہیں سپد سالاری کے عمدے سے معزول نہیں فرمایا۔ سب سے بردھ کر اور تمام سابقون پر بھی سبقت كرف والے حضرت الوذر بنالت تص ليكن باوجود اس ك ان سے آخضرت التي إ فرماتے ہيں كم ميں تو تحف ضعيف ديكھا ہوں اور تیرے لیے وہی چاہتا ہوں جو خود اپنے لیے چاہتا ہوں تو دو مخصوں کا بھی امیرند بنااور بیتیم کے مال کا والی ند بنا۔ مصلحت جنگی اور قابلیت جنگ بی کو مد نظرر کھ کر آپ نے حضرت عمرو بن عاص بھٹے کو غروہ ذات السلاسل میں امیر بنایا کیونکہ بو عذرہ ان کی ممیال کے آدمی سے ان میں ان کی جنتی چلتی کسی اور کی نہ چلتی۔ پھرید خوب سیاست دان سے بمادر و شجاع سے۔ فنونِ جنگ سے پورے واقف کارتھے نیز فہیم اور دور اندلیش تھے یہاں تک کہ عرب میں فہم و فراست 'ادب و عقل میں صرف چار فض مشہور تھے جن میں سے ایک یہ تھے۔ پھر آپ نے ان کے پیھے ہی حضرت ابوعبیدہ بناتھ کو بھیجا اور فرمایا دیکھو تم دونوں ملے جلے رہنا برگز آپس میں اختلاف نہ کرنا۔ نماز کی امامت حضرت ابوعبیدہ دفاتھ نے حضرت عمرو کے سپرد کردی پس آپ دونوں جماعتوں کی امامت کراتے تھے جن میں حضرت ابو بکر رہالتہ بھی تھے۔ اسی طرح جنگی مصلحت کو سامنے رکھ کر آپ نے حضرت اسامہ بن زید یکھ کو امیر لشکر مقرر کیا اس لیے کہ امارت کی اہلیت کے ساتھ ہی ساتھ ان میں اپنے والد صاحب کے قتل کا بدلہ لینے کا جوش بھی تھا۔ حضرت زید کو آپ نے حضرت جعفر "پر جو آپ کے پچازاد بھائی تھے مقدم کیا اور انہیں امیر بنایا باوجود میکہ وہ مولی تھے۔ اس لیے کہ وہ حضرت جعفرے بست پہلے کے مسلمان تھے لوگوں نے حضرت اسامہ اور حضرت زید کی امارت پر کچھ زبان بھی کھولی تو آپ نے فرمایا کہ اسامہ کی امارت پر اعتراض کرنے والے ان کے والد کی امارت پر بھی اب کشائی کر چکے ہیں۔ واللہ ! وہ امارت کا اہل فابت موا اور سب سے زیادہ میرا پیارا وہی تھا۔ حضرت خالد بن سعید بن عاص اور ان کے بھائیوں کو اس بنا پر امیر بنا دیا کہ وہ بری حیثیت کے اور قریش کے سرداروں میں سے تھے اور اسلام کی طرف ابتداءً سبقت كرنے والوں ميں تھے۔ آپ كے بعد كى نے بھى والى نه بنايا۔ جمارا مقصود اس بيان سے يہ ہے كه آپ اسى كو تولیت سونیج سے جو مسلمانوں کے لیے زیادہ مفید ہو گو ان کی ماتحتی میں ان سے افضل لوگ بھی ہوں اور یہ کہ جب کوئی دلیل حق کو واضح کردیے والی آپ کے سامنے آجاتی اور اس کے مقابل اس سے زیادہ قوی چیزنہ ہوتی تو آپ اس پر فیصلہ فرما دیتے بس آپ کی یہ مبارک عادت ہروفت قابل اتباع ہے کہ زیادہ نفع دینے والے مخص کو والی اور حاکم بنایا جائے اور حق کو واضح اور ظاہر کر دینے والی دلیل پر فیطلے کی بنیاد رکھی جائے۔ ہم نے اس بیان کو قدرے وسعت اس لیے دی ہے کہ اس بیان میں بہ نبست اور بیانات کے فوائد بست زیادہ ہیں۔

## مسلمانوں کے درمیان صلح کی شروط

اب ہم پھر حضرت عمر ہو اللہ کے جو حرام کو حلال یا حلال کو حرام کر دیتی ہو۔ آپ نے اس میں لکھا ہے کہ مسلمانوں میں ہر ایک صلح جائز ہے سوائے اس صلح کے جو حرام کو حلال یا حلال کو حرام کر دیتی ہو۔ ترزی میں خود رسول اللہ میں ہے کہ مسلمانوں کی تمام شرطیں جوں کی توں رہیں گی سوائے ان شرطوں مبارک سے بھی ہے دم مسلمانوں کی تمام شرطیں جوں کی توں رہیں گی سوائے ان شرطوں کے جن سے حرام حلال ہو جاتا ہو یا حلال حرام بن جاتا ہو۔ امام ترزی ریاتی اس حدیث کو صحیح بملاتے ہیں۔ جناب باری عزوجل نے بھی مسلمانوں کی دو جماعتوں میں لڑائی فساد مار پیٹ ہوگئ ہو تو ان میں صلح کرانے کا تھم دیا۔ فرمایا کہ اگر مومنوں کی دو جماعتوں میں قال ہو جائے تو ان میں صلح کرا دو۔ میاں ہوی کے جھڑوں میں بھی صلح کرانے کا تھم دیا اور فرمایا کہ اگر کی دو جماعتوں میں قال ہو جائے تو ان میں صلح کرا دو۔ میاں ہوی کے جھڑوں میں بھی صلح کرانے کا تھم دیا اور فرمایا کہ اگر کی عورت کو اپنے خاوند کے بیزار ہو جانے اور اس کے منہ پھیر لینے کا خیال ہو تو وہ دونوں آپس میں راضی رضامندی کے ساتھ مصالحت کرلیں اس میں کوئی حرج ہمیں صلح ہر طرح بہتری ہے۔

اور آیت میں ہے ان کی اکثر سرگوشیال خیرسے خالی ہوتی ہیں گران کی سرگوشی جو صدقے کا اور اچھائی کا اور لوگول میں صلح کرانے کا تھم دیں۔ بنو عمرو بن عوف میں جب جھڑا ہو گیات آپ نے خود چے میں پڑ کران میں صلح کرا دی۔ کعب بن مالک اور ابن ابی حدرد میں جب ابن ابی حدرد کے قرض کے بارے میں قصہ چلاتو بھی آپ نے ان کے درمیان صلح کرا دی اس طرح بركم آدھاتو معاف كرا ديا اور آدھے كى ادائيگى كرا دى۔ دو فخص آپ كے سامنے اپنا جھڑا لاتے ہيں آپ انہيں فرماتے ہیں جاؤ تقیم کر لو اور جمال تک ہو سکے مطابق حق تقیم کرو۔ پھر دونوں حصوں پر قرعہ اندازی کر کے جس کے نام پر جو حصتہ نکلے لے لو پھر ہرایک دوسرے کو اپناحق معاف کردے۔ آپ کا فرمان ہے کہ جس سے این بھائی کی بے عزتی سرزو ہو گئی ہو یا کسی اور طرح اس پر ظلم ہو گیا ہو وہ اس سے اس دنیا میں بی بڑی ہو جائے اور اپنا دامن صاف کر لے اس سے پہلے کہ وہ دن آئے جس دن میں دینار و درہم کچھ نہ ہول گے اگر نیکیال ہول گی تو اس کے ظلم کے مطابق اس سے چھین کر مظلوم کو دے دی جائیں گی یہ بھی نہ ہوئیں تو مظلوم کے گناہ اس مقدار کے اس طالم پر لاد دیئے جائیں گے۔ اس طرح آپ نے یہ بھی جائز رکھا کہ عمد اجس شخص کو مار ڈالاگیا ہو اور اس کے ولی وارث کسی رقم پر صلح کرلیں تو لے لیں۔ حضرت جابر والد حضرت عبداللہ بن حرام انساری جب شہید ہو گئے تب آپ نے ان کے قرض خواہوں سے سفارش کی کہ ان ك باغ مين جتنا كيل ب ليوي اور باقي قرض معاف كروي- حضرت عبداللد بن عباس بي فرات بي كم ميراث ك بارے میں وارث اگر متفق ہو کر آپس کی صلح سے جس طرح چاہیں تقسیم کرلیں تو کوئی حرج نہیں۔ اسے اصطلاح میں مخارجہ كتے ہيں اس ليے كہ ايك فخص كھے لے اور اپنا حق ميراث چھوڑ كراس سے الگ ہو جائے۔ حضرت عبدالرحمٰن بن عوف بنات کی چار بوبوں میں سے ایک نے اپنے حقے کے اس بزار لے کر صلح کر لی۔ حضرت عمرفاروق بنات کا فرمان ہے کہ جھڑے والوں کو بیہ کمہ کر لوٹا دو کہ جاؤ آپس میں مل کر صلح کر لواس لیے کہ فیصلہ ہونے کے بعد عموماً ولوں میں حسد و بغض پیدا ہو جاتا ہے اور آپس میں مل جانے کے بعد عموماً ول صاف ہو جاتے ہیں۔ آپ کا فرمان ہے کہ جھڑا کرنے والوں کو لوٹا دو مكن ہے كه وہ آپس ميں صلح كرليس اس ميں سچائى كاپاس زيادہ رہتا ہے اور خيانت كا اخمال كم ہو تا ہے۔ آپ كابيہ بھى فرمان ہے کہ جھڑا کرنے والوں میں جب کوئی رشتہ اور قرابت داری بھی ہو تو ضرور انہیں آپس میں بی فیصلہ کرنے کے لیے موقع

دو اور خود جمال تک ہو سکے ان کے جھڑے میں نہ برو۔ ورنہ ممکن ہے کہ تمہارے فیطے کے بعد ان کے ول محت جائیں۔ حق دو قتم کے ہوتے ہیں۔ اللہ کا حق اور انسان کا حق۔ ایک حق تو اس قتم کا ہے کہ اس میں مصالحت نہیں ہو م الله میں اور ذکو تیں ہیں اور ذکو تیں ہیں اور کفارے ہیں اور اننی جیسی اور چزیں۔ ان کے بارے میں تو الله میں اور بندول میں یمی صلح ہے کہ بیہ قائم رکھی جائیں نہ کہ معمل چھوڑ دی جائیں۔ اسی لیے جب امام وقت کے سامنے حد والے جرم پیش کردیے جائیں پھرتو جو اس میں سفارش کرے اور جو سفارش قبول کرے دونوں پر اللہ کی لعنت ہے۔ البتہ انسانی حقوق میں صلح بھی قبول ہو سکتی ہے' معافی بھی' معاوضہ بھی' عدل والی صلح وہ ہے جو الله رسول کے تھم سے ہو۔ فرمان ہے ان میں عدل کے ساتھ صلح کرو اور ظلم کے ساتھ جو صلح ہو وہ سراسر ناانصافی ہے اکثر لوگ صلح کے موقع پر حدود عدل سے گزر جاتے ہیں اور قرض خواہ کو کم سے کم حق بھی نہیں دلوائے۔ حضور ملتی اے سب سے زیادہ عدل کی صلح حضرت کعب اور ان کے قرض خواہوں میں کرائی۔ آدھا دلوایا اور آدھا معاف کرایا۔ حضرت سودہ و الله کی طلاق کے عزم کے بعد جب انہوں نے باری بخش دی تو نان نفقہ کا حق مانتے ہوئے صلح کرلی کی عدل والی صلح ہے کیونکہ مرد کو طلاق دینے اور دوسری كرنے كاحق بروقت عاصل ہے۔ پس جبكہ عورت اسے بعض حق سے ہٹتی ہے بعض كو باقى ركھتى ہے اور درخواست كرتى ہے کہ اے طلاق نہ دی جائے تو یہ فی الواقع عدل کی صلح ہے۔ اس طرح میراث کے بارے میں تنازع کرنے والوں سے آپ نے فرما دیا کہ جہاں تک ہو سکے تم ایک دوسرے کا حق سامنے رکھ کرمال کو الگ الگ کرو۔ پھرایک دوسرے کو کمی زیادتی معاف کر دو۔ مسلمانوں کی دو جماعتیں جو آپس میں لڑ بھڑ رہی ہوں پہلے تو ان میں صلح کرانے کا حکم دیا پھر بھی اگر ایک جماعت دوسری جماعت پر زیادتی سے بازنہ آئے تو باغیوں کی جماعت سے ارنے کا تھم دیا اب صلح کا وقت نہیں رہا اس لیے کہ ظلم ان کی طرف سے ہے اب صلح کی پالیسی پر قائم رہنا مظلوموں پر اور ظلم کرانا ہے۔ بہت سے ظالم لوگ اصلاح کرانے والول کے بھیں میں آگر ایک کمزور اور زور آور مخص کے درمیان ایس صورت فیلے کی کرتے ہیں جس سے قوی مخض کے ظلم کی بنیادیں اور مضبوط ہو جائیں اور اس جاہ و عزت والے کی نگاہوں میں ان کی وقعت بردھ جائے۔ عالاتکہ اس صورت میں اس مسكين كمزور پر سراسرب انصافي ہوتى ہے يہ صلح كرانے والا است ول ميں مكن ہوتا ہے كہ اس نے صلح كرا دى حالا نكم مظلوم كاحق ظالم سے وصول نہيں كيا گيابيہ صلح نہيں بلكہ بيا تو صريح ظلم ہے۔ ہال عدل تو اس وقت ہے كہ جب جال تك ہو سكے نیادہ سے زیادہ اس کاحق دلوایا جائے پھر باقی حق معاف کرا دیا جائے۔ اس میں بھی یہ خیال رہے کہ یہ معافی بھی کوئی اثر ڈال کرکوئی رعب دکھاکر ناامید کرے جاہ و تروت سے کام لے کربے جادباؤ ڈال کر مجبور کرے جرکرے نہ ہو۔

وہ صلح جو حرام کو حلال یا حلال کو حرام کر دے وہ یہ ہے کہ مثلاً اس سے کوئی حرام عورت حلال ہو جاتی ہو۔ یا کوئی فرط نے اور عورت حلال ہو جاتی ہو۔ یا کوئی آزاد غلام بنالیا جاتا ہو یا کسی کا نسب ادھر سے ادھر ہو جاتا ہو یا نسبت آزادگی منتقل ہو جاتی ہو یا اس سے سود خواری ہوتی ہو یا کوئی واجب ہث جاتا ہو یا کوئی حد بے کار ہو جاتی ہو یا خالفہ ہوتا ہو یا البت کا ظلم ہوتا ہو یا ایسا ہی کوئی اور واہی کام لازم آتا ہوتو یہ صلح ظلم کی صلح ہے اور ہر طرح مردود ہے۔ جائز اور بہتر صلح وہ ہب جس میں اللہ سجانہ و تعالیٰ کی رضاجوئی مقصود ہو اور پھر دونوں جانب کے فریق کو خوش کر دیا جائے۔ یہ ہے صلح عمدل کی اور حق والی جس کا اعتماد علم و عدل پر ہے۔ پس اصلاح کرنے والے کے لیے بھی واقعات کا عالم ہونا واجبات کا جانے والا ہونا عدل کا قصد کرنے والا ہونا ضروری ہے۔ ایسا مخص صلح کرانے والا روزہ رکھنے اور تنجد پڑھنے والے سے بھی اللہ کے نزدیک برے درج

کا ہے۔ نبی طالب فراتے ہیں کیا میں تہمیں روزے نمازے بھی زیادہ فضیلت والا کام بتلاؤں؟ لوگوں نے کما ہاں آپ نے فرمایا آپ نے فرمایا آپ کی طالب کی مطاب کی اسلام۔ یاد رکھو آپس کا فقنہ فساد مونڈ دینے والا ہے سنووہ بال نہیں مونڈ تا بلکہ دین کا صفایا کر دیتا ہے۔ ایک اثر میں ہے کہ لوگوں کے درمیان قیامت کے دن صلح کرائے گا۔ قرآن فرماتا ہے کہ مومن سب آپس میں بھائی بھائی ہیں یس اس این میں اصلاح و صلح کر دیا کرو۔ اللہ سے ڈرتے رہو تاکہ تم پر رحمت نازل فرمائی جا سکے۔

فصل المحضرت عمر براتی کے خطین ہے کہ جو مخص غائب حق کا یا دلیل کا دعویٰ کرے تو اس کے لیے مدت مقرر کر دو کہ سخت اس کے اندر اندر وہ جُوت پیش کر دے یہ بھی پورا عدل ہے۔ ممکن ہے کہ کسی وقت مری کی دلیل اور جبت موجود نہ ہو۔ اگر اسی وقت فیصلہ کر دیا جائے تو ناممکن ہے کہ حق تک پہنچ سکے پس اگر وہ مدت مانے تو اس کی درخواست منظور کرکے اسے مملت دینی چاہئے اور یہ بھی محض غلط ہے کہ یہ مدت تین دن سے زیادہ نہ ہو بلکہ جتنی ضرورت ہو دی جائے ہاں اگر یہ معلوم ہو جائے کہ یہ سب اس کی چالاکی ہے اور اس سے اس کا مقصود عدالت کو اور مری علیہ کو الجھانا ہے تو بیشک قاضی اپنا فیصلہ سنا دے کیونکہ یہ مدت دینا تو عدل کی حفاظت کے لیے تھا۔ اس سے ہی اگر عدل باطل ہونے کا خوف ہو تو بی پھیک قاضی اپنا فیصلہ سنا دے کیونکہ یہ مدت دینا تو عدل کی حفاظت کے لیے تھا۔ اس سے ہی اگر عدل باطل ہونے کا خوف ہو تو بی چہ

حضرت عمر والتي کااس خط میں لکھنا کہ اگر آج تو ایک فیصلہ دے چکا تھا اور کل اس کے خلاف تیری سمجھ میں آگیا اور کئی بات اور حق تجھ پر کھل گیا تو یہ خیال کر کے کہ میں کل اس کے خلاف تھم دے چکا ہوں آج یوں کیوں کہوں؟ اس سے رک نہ جانا۔ یاو رکھ حق سب سے قدیم ہے اسے کوئی چیز باطل نہیں کر عتی۔ حق کی طرف لوٹ آنا گراہی ہر جے رہنے سے بہت ہی بہتر ہے۔ اس سے مرادیہ ہے کہ ایک مرتبہ ایک قصے میں ایک تھم لگا بچکے تو اب ایساہی قصہ آنے پر اجتمادہی نہ کرنا بلکہ اپنا پہلا تھم ہی جاری کر دینا یہ سراسر غلط ہے۔ پھر اجتماد کرو اجتماد ایک چیز نہیں جس میں تغیر اور ردو بدل نہ ہوتا ہو۔ اگر اس دو سرے اجتماد میں حق دو سری صورت میں نظر آئے تو فور آ اپنے پہلے قول سے ہٹ جاؤ۔ پہلی چیز تممارا وہ اجتماد نہیں جو اس سے پہلے ہوا تھا بلکہ پہلی چیز دراصل حق ہی ہے اور وہ باطل سے یقیناً ھیم ہے اور جب یہ مان لیا تو پہلا اجتماد باطل ہے اور دو سرا حق ہے۔ اس لیے جو دو سرا حق ہے۔ اس لیے جو کہ اس کی طرف رجوع کرنا پہلے خیال پر قائم رہنے اب واضح ہو بچکی ہے جیجے نہیں ڈال سکتا حق باطل پر مقدم ہے۔ اس لیے اس کی طرف رجوع کرنا پہلے خیال پر قائم رہنے سے درجما بہتر ہے۔ جناب فاروق اعظم بولائے نے بھی دکھیا۔

ایک عورت مرتی ہے اس کے وارثوں میں اس کا خاوند ہے اس کی ماں ہے اور دو سکے بھائی ہیں اور دو بھائی ایک ماں سے ہیں لیکن ان کا باپ اور ہے آپ ان چاروں بھائیوں کو میراث کے تمائی حصے میں شریک کرتے ہیں۔ تو ایک صاحب فرماتے ہیں کہ امیرالمؤمنین فلاں سال آپ نے ایسے ہی واقعہ میں ان ماں زاد بھائیوں کو میت کے اس ترکے میں اسی صورت میں شریک نمیں کیا تھا۔ آپ نے فرمایا وہ فیصلہ اسی وقت تھا آج کا فیصلہ آج کے لیے ہے۔ پس جب آپ پر خود آپ کے میں شریک نمیں کیا تھا۔ جب کھی اس پہلے فتوے اور پہلے تھم کا خلاف کیا۔ یہ نہ کیا کہ میں پہلے یہ کہہ چکا ہوں اب اس کے خلاف کیوں کموں؟ آپ حق کے ساتھی رہے اور کیی وطیرہ اٹمہ اسلام کا آپ کے بعد بھی رہا۔ آپ کا اس خط میں فرمان ہے کہ مسلمان ایک دو سرے کی شمادت کے بارے میں قابل اعتاد ہیں سوائے ان کے جن کی جھوٹی شمادت

کا تجربہ ہو گیا ہے اور سوائے ان کے جنہیں کوئی حد شری لگ چکی ہے یا جو نبت آزادگی یا قرابت رکھتے ہیں۔ اس کی بابت سنے! یہ تو قرآن سے ثابت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس امت کو وسط یعنی عادل بنایا ہے تاکہ یہ لوگوں پر گواہ رہے تو یقیناً ان کی گوائی آپس میں بھی معتبر نے جب تک کہ کوئی چیز اس اعتبار کو اٹھا دینے والی نہ ہو۔ پس جس پر جھوٹی گوائی دینے کا ٹبوت ہو چکا ہو اس کی گوائی معتبر نہ مانی جس کے گا ہو اس کی گوائی معتبر نہ مانی جائے گی۔ اس طرح جس پر کوئی حد شری جاری ہو چکی ہے اس کی شادت بھی معتبر نہیں اس کی گوائی معتبر ہے جو اس کی شوائی بھی نامحتبر ہے جو اس کے شخص کے لیے گوائی دے جس سے اسے نفع پنچ رہا ہو کیونکہ ممکن ہے اس وجہ سے اس کی شمادت پر شبہ کیا جا سکے جیسے کہ شخص کے لیے گوائی دے جس سے اس نفع پنچ رہا ہو کیونکہ ممکن ہے اس وجہ سے اس کی شمادت پر شبہ کیا جا سکے جیسے کہ آقا کی شمادت اپنے آزاد کرنے والے کے لیے جبکہ وہ اس کی پرورش میں ہو یا اس کی طرف جھکا ہوا ہو اور اس سے اسے برابر نفع پنچ رہا ہو۔ اس طرح رشتہ دار کی اپنے رشتے دار کیا گوائی جبکہ اس پر شبہ کیا جائے اور اگر یہ نہ ہو تو صحیح بات بی ہے کہ قبول کی جائے گی۔ بعض فقماء تو عام طور پر ہر رشتے دار کی گوائی دو سرے رشتے دار کے بارے میں معتبر جانے ہیں ٹھیک اس طرح بیر کی جبکہ گوائی ان کے زدیک رشتے دار کی گوائی دو سرے رشتے دار کے بارے میں معتبر جانے ہیں ٹھیک اس طرح بیر کی فیم ہے۔ ان کی دلیل وہ عام آیتیں اور حدیثیں کو غیر معتبر کرنے والی نہیں۔ امام محمد بن ابوحزم وغیر طاح کی محمرات کا بھی فیم ہے۔ ان کی دلیل وہ عام آیتیں اور صدیثیں سے ساتھ ہیں۔

فقہا کی ایک دوسری جماعت کہتی ہے کہ مال باپ دادا نانی وغیرہ اوپر والوں کی شمادت اپنے بیٹوں پوتوں نواسوں وغیرہ پر معتبر نہیں اور اسی طرح ان کی شمادت ان کے لیے معتبر نہیں۔ ان اصول و فروع کو چھوڑ کر اور رشتے داروں کی گواہیاں آپ میں معتبر ہیں۔ امام شافعی روائی اور امام احمد روائی کا یمی فرجب ہے لیکن اس بارے میں کوئی صاف صریح دلیل ان کے پاس نہیں۔ امام شافعی روائی ایک دلیل بید لائے ہیں کہ اگر باپ کی شمادت بیٹے کے بارے میں معتبر مائی جائے تو یہ گویا ایسا ہے کہ خود اس کی شمادت اس کے لیے معتبر سمجھی گئی اس لیے کہ یہ اس کا عہد۔ آخضرت ساتھ اے حضرت فاطمہ وی آتھ کی نسبت فرمایا ہے کہ فاطمہ میرے جم کا ایک حقد ہے اس کی تکلیف میری تکلیف ہے اور اس کی ایذا میری ایذا ہے۔

ای طرح نواسے ہیں حضور مٹی کیا نے حضرت حسن رہائی کی نسبت فرمایا ہے کہ یہ میرا لڑکا سید ہے پس جب باپ ان کی شمادت دے گا تو گویا وہ اپ نفس کی گوائی دیتا ہے لیتی اپنا گواہ آپ ہے اس کی اولاد اس کے جم کا ایک حصتہ ہے تو گویا یہ اپنے ہی حصے کی گوائی آپ ہی دیتا ہے۔ ایک وجہ سے شمادت مردود ہو جاتی ہے اور ظاہر ہے کہ باپ اپنی اولاد کی گوائی میں شک کے قابل یقیناً ہے۔ اسے اس کا خیال ضرور ہو گا۔ اولاد کے بارے میں حضور ساتھ کیا کا یہ بھی فرمان ہے کہ تم بخیل بنانے والے ہو تم نامرد کر دینے والے ہو اور تم اللہ کی رحمت بھی ہو۔ ایک اثر میں ہے کہ اولاد باعث ہو تی ہے جنیلی اور نامردی کی۔

ایک دلیل یہ بزرگ یہ بھی پیش کرتے ہیں کہ حضور مٹھالیا نے اولاد کی نبست فرمایا ہے کہ تو اور تیرا مال تیرے باپ ہی
کا ہے۔ پس جب اولاد کا مال ان کے باپ کا ہی ہے تو اب بیٹے کے کسی مال کے مقدے میں جب باپ گواہ ہو گا تو گویا وہ اپنی
گواہی میں آپ کھڑا ہوا ہے۔ یہ کتے ہیں کہ حدیث میں ہے خیانت کرنے والے مرد کی خیانت کرنے والی عورت کی آزادگ
کی نبست اور قرابت داری رکھنے والوں کی اور حد لگائے ہوئے شخص کی شمادت جائز نہیں۔ وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ ان میں

جھنے اور ہزئیت ہے اور یہ شادت کی قبولیت ہے مانع ہے۔ جیسے کہ باپ بیٹے کو زکوۃ نہیں دے سکتا اور اس کے قبل سے مشرک کیا جا سکتا اور اس تہمت لگانے ہے حد نہیں لگایا جا سکتا۔ کہتے ہیں کہ بھی وجہ ہے کہ اس کا قرض اس کے ذب خابت نہیں ہو سکتا جیسے کہ اہل علم کی ایک جماعت کا غرب ہے۔ نہ اس سے مطابہ کیا جا سکتا ہے نہ اس کے باعث اسے قید کیا جا سکتا ہے۔ کہ اہل علم کی ایک جماعت کا غرب ہے۔ نہ اس سے مطابہ کیا جا سکتا ہے نہ اس کے گھروں سے یا اپنے باپ کے گھر کیا جا سکتا ہے۔ کہ ان کے گھراں کے گھروں سے یا اپنے باپ کے گھر سے یا اپنی ماں کے گھر سے کھا پی لینے میں کوئی حرج نہیں۔ یماں یہ ذکر نہیں کیا کہ تمہارے بیٹوں کے گھروں سے اس لیے کہ وہ تو ذور انٹی کے گھر ہیں اور اور پر خود اپنی گھروں کا ذرکر آپکا ہے اس لیے اسے بیان نہیں فرمایا ورنہ فاہر ہے کہ جن کے گھروں کا اس آیت میں ذرکر ہاں سے بہلے داخل ہیں۔ گھروں کا اس تحم میں سب سے پہلے داخل ہیں۔ ان کی دلیل یہ بھی ہے کہ قرآن میں ہے کہ مشرک لوگ اللہ کے گیزو مانتے ہیں لیں اولاد کا اپنے باپ کا جزو ہونا فاہت ہی وانسان اپنی کمائی کی چیز ہے اور اس کی اولاد کے مکانت میں کہ ایک حدیث میں ہے کہ پاکیزہ ترچیز سے بادان کھاتے وہ اس کی اپنی کہ ایک حدیث میں ہے کہ پاکیزہ ترچیز سکت کی اولاد کے بارے میں شک شہر کیا جا سکتا ہے۔ قدرتی طور پر وہ ان کی مکت میں اولاد ہے بارے میں شک شہر کیا جا سکتا ہے۔ قدرتی طور پر وہ ان کی باعث اور ختے میں متوالا ہوتا ہے جیسے کہ فرمان اللی ہے کہ تہمارے مال اور تہماری اولادیں فتنہ ہیں تو فابت ہے کہ تہمت کی اور فتے کی باعث اولاد ہے۔ پھران کے بارے میں اس کی گوائی کیے مان کی جا تھی۔

جن فقہاء نے عام طور پر ہر قرابت کی گوائی دو سرے قرابت دار پر معتبرانی ہے وہ اپنی دلیل میں یہ پیش کرتے ہیں مسلمان کے جن سے بچنا ضروری ہے۔ فرمان ہے کہ اللہ کسی قوم کو ہدایت دے کر پھر گمراہ نہیں کرتا جب تک کہ ان پر وہ چیزیں ظاہر شہ کرے جن سے بچنا ضروری ہے۔ فرمات ہے ہم نے تیری طرف کتاب اتاری ہے جس میں ہر چیز کا خوب وضاحت سے بیان ہر نہ ہوں تو ایک میں فرمان اللی ہے کہ اپنے میں ہو دو عادل گواہ رکھ لو اور آیت میں ہے اپنے دو مردوں کو گواہ کر لو اگر دو مرد نہ ہوں تو ایک مرد دو عور تیں جن کی گوائی تمہارے زدیک معتبر ہو۔ ای طرح ارشاد ہوا کہ اے ایمان والوا تمہاری آپس کی شادت جب کہ تم میں ہے کسی کی زندگی کا آخری وقت ہو دو گواہوں کی ہے جو تم مسلمانوں میں سے ہوں اور ہوں بھی میلے بھی بیٹے بھی بیٹے بھی اور رشتے دار بھی۔ پس جس طرح ایک مسلمان دو سرے مسلمان کا گواہ اس صورت میں ہو سکتا ہے جس مورت میں ان دونوں میں کوئی قرابت داری نہ ہوا کہ اس صورت میں ہو سکتا ہے جبکہ آپس میں رشتہ نانہ اور قرابت داری بھی ہو۔ ان الفاظ کا بیک وقت رشتے دار غیر رشتے دار پر شائل ہونا تو وہ چیز ہے جس میں کوئی شک شبہ نہیں کیا جا سکتا۔ اب کوئی الی صاف صرت مصوط دلیل قرآن ہے در پر شائل ہونا تو وہ چیز ہے جس میں کوئی شک شبہ نہیں کیا جا سکتا۔ اب کوئی الی صاف صرت مصوط دلیل قرآن ہے کہ دریٹ سے با اجماع سے ایک واور قرابت داروں کو اس سے نکال ویا جائے۔ بلکہ حضرت عمر بواٹھ کا فرمان ہے کہ بلپ کی شمادت بیٹے کے بارے میں اور بیٹے کی شمادت بلپ پر اور بھائی کی شمادت بھائی کی شمادت بھائی کے شاخت بھائی کے سائز ہے۔

حفرت سعید بن مسیب رایش کا قول بھی یمی ہے۔ زہری رایش فرماتے ہیں سلف صالحین ایسے نہ سے کہ ان پر قرابت داری کی مُخبّت کا شک کر کے ان کی شمادت مردود کردی جائے۔ باپ کی بیٹے کے لئے ' بیٹے کی باپ کے لئے ' بھائی کی بھائی کے مائی کے خادند کی عورت کے لئے ' عورت کی خاوند کے لئے ' شمادت نہ لی جائے۔ یہ تو بعد میں جب لوگ دین و دیانت میں ست

پڑ گئے امانت داریاں اٹھ گئیں تو حاکموں کے دِلوں میں رشتے داری کے ہونے نے شبہ پیدا کردیئے اور انہوں نے بیہ بات طے
کی کہ جمال تہمت کا زیادہ امکان ہے وہال گواہی چھوڑ دی جائے۔ مثلاً باپ بیٹے' بھائی بھائی' عورت مرد پس آخر زمانے میں
بھی انہی لوگوں پر شبہ کرکے ان کی گواہی لینی چھوڑ دی گئے۔ قاضی شرتے کی مجلس میں ایک عورت کی گواہی عورت کا خاوند
اور اس کا باپ دیتا ہے۔ فریق مخالف کہتا ہے کہ باپ اور خاوند کی گواہی اس کے بارے میں آپ کیسے جائز کریں گے؟ آپ
نے فرمایا میرے پاس کوئی ایس چیز ہے جس سے ان کی شماد تیں میں غیر معتبر کر دوں؟ اگر نہیں تو ہر مسلمان عادل ہے اور گواہ
بن سکتا ہے اور اس کی گواہی جائز درست ہے۔

اور روایت میں ہے کہ عورت کی گواہی بجزاس کے باپ اور اس کے خاوند کے اور کون دے گا؟ سلیمان کہتے ہیں میں نے اپنی مال کی گواہی ابو بکرین محمد بن عمرو بن حزم کے پاس دی انہوں نے اسے معتبرمانا اور میری گواہی پر فیصلہ کیا۔ حضرت عمر بن عبدالعزيز نے بھى بينے كى كوابى باپ كے معاملے ميں معتر مانى جبكه بينا عادل مور بس خيال كيج كه حضرت عمر بن خطاب شمادت کو باپ کے مقدمے میں اور باپ کی شمادت کو بیٹے کے مقدمے میں جائز مانتے ہیں بلکہ بقول امام ابن حزم والتھ ایاس بن معاویہ عثان بی اسحال بن راھویہ ابو تور مزنی ابو سلیمان داؤد بن علی اور ان کے تمام شاگرد اور ساتھیول کا یمی قول ہے۔ امام زہری فرماتے ہیں کہ باپ بیٹوں اور بھائیوں بھائیوں کی شمادت بچھلے لوگوں نے ہی رد کی ہے۔ سلف صالحین اسے معتر مانا كرتے تھے۔ اس مسلے ميں جو مخالف بيں ان كى دليلول كا دارومدار دو چيزول پر ب ايك تو معفيت جو اولاد اور باپ ميں ہے اگر ان کی شادت معترمانی گئ تو لازم آئے گا کہ وہی مری اور وہی شاہد۔ ہم کہتے ہیں کہ بید دلیل بالکل بودی ہے کیونکہ عضیت ذاتی ہونا اور چیزہے اور احکام میں معضیت اور چیزہے وہ خواہ دنیوی احکام ہوں خواہ اخروی ہوں مثلاً ثواب و عذاب وغیرہ۔ پس ایک چیز جو مثلاً بلپ پر واجب ہو جائے اور اس طرح حرمت ایک کے ذمے ثابت ہو جانے سے دو سرے کے ذمے ثابت نہیں ہو جائے گی۔ حد اگر ایک پر ثابت ہوئی تو اس کا بہ مطلب نہیں کہ دو سرے پر بھی جاری کردی جائے۔ خود حضور الله كافران ہےكم باپ كے كناه كى سزا بيٹے پر شيں۔ پس اس كابوجھ نہ تو اس پر ہے نہ اس كے بدلے يہ سزا ديا جائے گانہ اس کی نیکیوں کا ثواب اسے ملے گا۔ کون ہے جو کمہ دے کہ باپ کی دولت مندی کی وجہ سے اس پر جو جج و زکوۃ فرض ہے وہ اس کے بیٹے پر بھی باوجود مال دار نہ ہونے کے فرض ہے کیونکہ بیٹا باپ کا جزو ہے۔ اور لیجئے دنیا مانتی ہے کہ باپ بیٹول میں بیویار تجارت صیح ہے۔ اجارہ اور شرکت معترے۔ ملا جلا بیویار درست ہے تو اگر بلپ بیول کی جزئیت اور عضیت ایک دوسرے کی گواہی کو باطل ثابت کر سکتی ہے اس لیے کہ گویا وہ اپنا گواہ آپ ہے تو یہ چیزیں کیوں باطل نہیں کی جاتیں؟ یمال بھی تو وہی ہے کہ گویا کوئی آدمی خود ہی گاہک ہے اور خود ہی بیوپاری ہے اپنا شریک آپ ہی ہو رہا ہے اپنا حقے دار خود ہی بن رہا ہے۔ اگر تم یہ کہو کہ اس لین دین وغیرہ میں تو کوئی شبہ کا اور تہمت کا موقع نہیں بخلاف گواہی کے کہ وہال شبہ اور تہمت كا كمان ہے تو جمارى طرف سے جواب ديا جائے گا كہ تم اپنى پہلى دليل سے تو بث كے اب تم اپنى اس دليل ير آگئے جو تمهارے داروردار کی دوسری چیز تھی لیعنی تهت کا موقع۔ تو ہم کتے ہیں کہ یہ تو مستقل ایک وجہ ہے اور بہت معقول وجہ ہے۔ فی الواقع اس سے گواہی کرور ہو جائے گی لیکن میر کس نے کما کہ یہ صرف يہيں ہے اور جگہ نہيں۔ يہ توجمال بھی ہوئی گواہی کو جڑے کھودے گی کیا اگر کسی اجنبی مخص پرید گمان ہو تو کیا اس کی شمادت دیسی کی دیسی معتبرہی رہے گی بہت ممکن

ہے کہ دوستی اور برادری کی وجہ ہو۔ رشتے داری نہ ہو۔ بلکہ بعض لوگوں میں تو مُحبت و مودت اس قدر ہوتی ہے کہ رشتہ داروں میں بھی وہ بات نہیں بائی جاتی بلکہ باپ بیٹوں میں بھی وہ تعلق نہیں ہوتا واقعات اس کے شاہد ہیں بلکہ اکثر لوگ قرابت داری کو کوئی چیز نہیں سیجھتے بھنا دوستی اور مُحبت ہیں۔ اپنے دوست اپنی برادری والے ان کے نزدیک ماں باپ سے بھی زیادہ عزیز ہوتے ہیں۔ اس کے جواب میں اگر کما جائے کہ اعتبار ظن و گمان کا ہے اس کے لیے ضابطہ اور کلیہ اور قاعدہ بنایا جاتا ہے۔ مُحبت کا اعتبار نہیں نہ وہ الی چیز ہے جسے کسی قاعدے قانون کے ماتحت الما جائے اور اسے سبب بنایا جائے ہو اور اس پر احکام معلق رکھے جائے۔ تو ہم کمیں گے کہ یہ بات اس حد تک تو ٹھیک ہے کہ خود شرع نے کوئی ایسا اعتبار بتلایا ہو اور اس پر احکام معلق رکھے ہوں لیکن گمان کیلئے یہ تھم نہیں۔

تم يه تو بتلاؤ كه شارع عليت في يه كمال فرمايا ب كه باب بينا مونا اور بهائي بهائي مونا شمادت كي قبوليت كا مانع ب؟ اور بعد والول نے جو امکان تہمت و شبہ پر نظر رکھی ہے یہ ایک عام وصف ہے جو ہر جگہ تھم میں تاثیر رکھتا ہے۔ پس جب اس کا ہونا معتبرہے ایسے ہی اس کانہ ہونابھی معتبرہے خصوصی قرابت داری اور عمومی رشتے داری کی اس میں کوئی خصوصیت نہیں ' ہو سکتا ہے کہ قرابت داری ہو اور شک و شبہ کی اور بر گمانی کی اور تھت کی کوئی وجہ نہ ہو اور ہو سکتا ہے کہ قرابت داری مطلقاً نہ ہو اور تہمت و بد گمانی کا موقعہ ہو۔ پس شارع مِلاِئلا نے تو شہادت کی قبولیت کا معیار عدالت کو اور شاہد کے پیند خاطر ہونے کو رکھا ہے اور قبولیت کو گرا دینے کا معیار شرع نے فسق و فجور رکھا ہے اس نے غیر ہونے کو قبولیت کا اور اپنا ہونے کو رد کر دینے کا معیار مقرر نہیں کیا۔ باتی رہا تھارا یہ کمنا کہ اس کے ساتھ ان تجارتی تعلقات وغیرہ میں اس پر اتمام اور شبہ کی گنجائش نہیں اے ہم سلیم نہیں کرتے بلکہ وہ اس کے ساتھ متم ہے محاباۃ میں۔ اور اس کے ہوتے ہوئے یہ چیز باطل نہیں اگر اس کے ہاتھ یہ اپنی کوئی چیز مرض موت میں بیچے اور محاباة نہ ہو تو سے باطل ہو جاتی ہے اور اگر ہو تو جس مقدار میں ہوگی باطل رہے گی۔ پس بطلان تهمت پر ہے نہ کہ گمان تهمت پر۔ یہ جو دلیل ہے کہ حضور مالی ایم نے بیٹے کو فرمایا کہ تو اور تیرا مال تیرے باپ ہی کا ہے اس سے بھی باپ کی بیٹے کے لیے اور بیٹے کی باپ کے لیے گواہی کا نامعتر ہونا ثابت نہیں ہو تا اور لطف یہ ہے کہ مارے اکثروہ بھائی جو یہ حدیث پیش کرتے ہیں خود اس حدیث کے صاف مسلے پر عامل نہیں ہیں بلکہ وہ کہتے ہیں . که بینے کا مال حقیقاً اور حکما بیٹے ہی کا ہے نہ کہ باپ کا۔ باپ کو اس کی کسی چیز کا مطلقاً اختیار نہیں نہ اس کی ملکت ہے۔ افسوس کہ اس مدیث میں جو ہے اسے نہیں مانتے اور اس مدیث میں جو نہیں اسے نہ صرف مانتے ہیں بلکہ منوانے کی فکر میں ہیں۔ یہ تو تمہاری حالت ہے اور بحداللہ ہم ہر ہر حدیث کو قبول و تشکیم کرنے والے ہیں اور جو صحیح چیز ہو اسے اس کی جگہ سے ہٹانے والے نہیں اگر اس حدیث میں ہے ہو تاکہ باپ کی شمادت بیٹے کے بارے میں اور بیٹے کی باپ کے بارے میں نامعتبرے تو ہم قطعاً یمی کہتے ہیں اور یمی مانتے اور آپ حضرات سے پہلے ہم اس کے قائل ہوتے۔ حقیقت یہ ہے کہ جو چیز تم ہم سے منوانا چاہتے ہو وہ اس میں ہے ہی نہیں۔ چرہم کہتے ہیں کہ ((لابیك)) میں لام ملیت كے ليے ہے ہى نہيں۔ تم ميں سے اکثر حضرات بھی اس کے قائل نہیں اس طرح اس لام سے اباحت بھی ثابت نہیں ہوتی۔ اس لیے کہ بیٹے کا مال باپ کو مباح نہیں۔ اسی لیے بعض سلف کا قول ہے کہ بیٹے کی شمادت باپ کے معاملے میں تو مانی جا سکتی ہے ہاں باپ کی شمادت بیٹے کے بارے میں قبول نہیں کی جا سکتی- ایک روایت دو روایتوں میں سے حسن رایٹی اور شعبی رایٹی سے بھی ہی مروی ہے اور ایک روایت میں امام احمہ راتیمہ سے بھی بھی مروی ہے۔

اور سنئے! جو لوگ اس حدیث سے بیٹے کا مال باپ کے لیے مباح ہٹلاتے ہیں وہ حدیث کے ماننے کے زیادہ لا کُقُ ہیں کیونکہ اگر اتنا بھی نہ مانا تو پھر حدیث کا کوئی فائدہ ہی نہ رہا نہ اس کی کسی امریر دلالت ہی باقی رہی اور بیہ مان لینا کہ باپ اینے بیٹے کا جو مال جاہے کے سکتا ہے اس سے بید لازم نہیں آتا کہ اس کی شادت ہی اس کے بارے میں معتبر نہ مانی جائے باوجود یکہ شادت قطعی ہو اور تهمت اور شک کا بالکل امکان نہ ہو۔ مثلاً اس کے نکاح کی گواہی یا حد کی گواہی یا کسی ایسے امر کی گواہی جس میں اس پر شبہ نہ کیا جا سکتا ہو۔ اب زکوۃ کانہ دیا جانا اس کے بدلے میں اس سے قصاص کانہ لیا جانا' اس کی حد اس پر نہ لگنا' اس کا قرض اس کے ذہے نہ ہونا' نہ اس قرض کے بدلے اس کا قید کیا جانا' بیہ وہ چیزیں نہیں جن ہے اس امر پر استدلال موسكے 'استدلال تواس سے موسكتا ہے جو قرآن حديث كے الفاظ ميں مويا اجماع سے مواور تممارے پاس ان دونوں میں سے ایک چیز بھی نہیں۔ یہ مسائل تو نزای ہیں اجمائی نہیں۔ یہ مسائل جو تم نے بیان کیے یہ سب یا ان میں سے بعض بالفرض فابت ہو بھی جائیں تو ہم نہیں سمجھ سکتے کہ ان سے گواہی کی قبولیت پر کیا اثر بڑے گا؟ بالحضوص اس وقت جبکہ کوئی وجہ اتهام بھی نہ ہو۔ آپ ہی بتلایئے کہ قبول شہادت میں اور قصاص کے جاری ہونے میں اور فرض کی ادائیگی کی ذمہ داری ہونے میں کون سا تلازم ہے؟ نہ تو کوئی عقلی تلازم ہے نہ شری۔ بلکہ ان احکام کے بارے میں تو باپ مثل ایک اجنبی کے ہے نہ اس کے بجائے اسے حد ماری جاسکتی ہے نہ اس کے بدلے اس سے قصاص لیا جاسکتا ہے نہ اس کے قرض کی وجہ سے اسے قید کیا جا سکتا ہے۔ باپ ہونے کا منصب اس سے روکتا ہے اور اس کی بڑائی تو فطرت میں موجود ہے اور کل مسلمان اس یر متفق ہیں اور جب کل مسلمان کسی چرکو اچھا سمجھیں تو وہ اللہ کے نزدیک بھی اچھی ہوتی ہے اور جے برا جانیں وہ بری ہوتی ہے۔ رہی گواہی سواس کا دارومدار صدافت وعدالت پر ہے۔ جبکہ خبردینے والا صادق اور امین ہواس پر جھوٹ کا شبہ نہ ہو چربھی اے قولیت کے مرتبے سے گرا دینا عام مسلمانوں کے نزدیک فتیج ہے اور اس طرح شرع کی روسے بھی۔ شریعت کا تو منشاء ہی یہ ہے کہ سے کو سے مانا جائے اور اس کی شہادت قبول کی جائے اور جھوٹے کو جھوٹا کہا جائے اور اس کی تکذیب کر دی جائے۔ البتہ فاسق اور مسم محض کی خبر میں توقف کرنا چاہئے۔ اس صورت میں نہ تو حق رد ہو سکتا ہے نہ باطل قبول ہو سکتاہے۔

حضرت عائشہ بڑی اول حدیث بھی اگر ہاہت ہو جائے تو اس میں بھی تہماری کوئی دلیل نہیں۔ اس سے ہی تو ہاہت ہوتا ہے کہ قرابت داری کی وجہ سے جس پر تہمت ہو اس کی شمادت اس قرابت دار کے حق میں قبول نہ کی جائے اس طرح دلدیت کی وجہ سے۔ تو ہم تو خود اس بات کے قائل ہیں کہ شہہ کے بعد شمادت مردود ہے۔ پھر لطف دیکھتے کہ اس حدیث کو جو بزرگ ہمارے مقابلے میں پیش کرتے ہیں وہ خود اسے نہیں بانتے وہ نہیں کتے کہ ہر قرابت دار کی شمادت دو سرے قرابت دار پر نامقبول ہے وہ تو صرف باپ بیٹے کی شمادت میں الجھے ہوئے ہیں تو ہم پوچھتے ہیں کہ اس حدیث میں یہ تو بیان نہیں اس میں رو شمادت کی وجہ تہمت قرابت ہے۔ سخت تعجب ہے کہ اصلی وجہ کو تو پس پشت ڈال دیا اور دو سری چیز آگے کر لی۔ میں رو شمادت کی وجہ تممت قرابت ہے۔ سخت تعجب ہے کہ اصلی وجہ کو تو پس پشت ڈال دیا اور دو سری چیز آگے کر لی۔ وصف ترابت کے بعل صحح طور پر مانے والے ہیں۔ امام مالک رائیٹ کے اصحاب باپ کی ' بیٹے کی ' بھائی کی ' خاوند کی ' مادند کی شمادت اس بات پر قبول کرتے ہیں کہ اس نے قال کو وکیل مقرر کیا ہے بال اس بارے میں کہ قلال نے اسے وکیل مقرر کیا ہے بال اس بارے میں کہ قلال نے اسے وکیل مقرر کیا ہے بال اس بارے میں کہ قلال نے اسے وکیل مقرر کیا ہے بال اس بارے میں کہ قلال نے اسے وکیل کی نمائی کی بھائی دو سے بھر نہیں ہو سکتا۔ بال بھائی کی بھائی ک

پر شہادت ہیہ تو وہ ہے جے جمہور جائز جانتے ہیں۔ ہی ہے جے امام مالک راٹھ سے روایت کیا جاتا ہے بجواس کے کہ وہ اس کی عیال میں ہو۔ بعض مالکیہ کا قول ہے کہ اس شرط پر جائز ہے کہ گواہ کی عدالت پوری طرح ظاہر ہو۔ بعض کتے ہیں اس شرط پر کہ وہ اس کچھ عطیہ دیتا نہ ہو۔ اشہب کتے ہیں تھوڑی سی چیز کے بارے میں مقبول ہے اگر محاملہ اہم ہو تو پھر قبول نہیں۔ بال اگر اس کی نیک نیتی اور بھلائی اور عدل پوری طرح ثابت ہو جائے تو پرے سے برے کام میں بھی اس کی شہادت مقبول ہوگا۔ ہوگا۔

ان میں کے بعض یہ بھی کہتے ہیں کہ برابر ہر ایک شادت مقبول ہی ہے سوائے ان معاملات کے جمال شک و شبہ کا امکان بہت زیادہ ہو مثلاً کوئی الیں گواہی اس کے موافق دے جس ہے اسے شرافت اور جاہ حاصل ہوتی ہو۔ پس صحح بات ہی ہے کہ بیٹے کی باپ کے بارے میں اور باپ کی بیٹے کے معاطے میں شادت مقبول ہے جب تک شک شبہ اور وجہ تہمت نہ ہو۔ اس پر امام احمد ریاتی نے نو کھلے لفظوں میں ہاں کہا ہے۔ آپ سے تین روایتیں ہیں منع کی۔ قبول کی جب شک شبہ کا موقع نہ ہو اور بیٹے کی باپ کے معاطے میں شادت قبول نہ ہونے کی۔ نہ ہو اور بیٹے کی باپ کے معاطے میں شادت قبول ہونے کی لیکن باپ کی بیٹے کے معاطے میں شادت قبول نہ ہونے کی۔ ابن المنذر نے تو اس قول کو پہند فرمایا ہے کہ ہر ایک کی گواہی دو سرے پر معتبر ہے جیسے کہ ان لوگوں کی گواہی جن میں کوئی رشتہ نہ ہو۔ اس طرح امام احمد نے بھی کھلے لفظوں میں ایک کی شمادت دو سرے پر مقبول مانی ہے اس کی دلالت اس آیت قرآن میں بھی ہے : ﴿ گُوْنُوْا قَوْمِیْنَ بِالْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلّٰہِ وَلَوْ عَلٰی اَنْفُسِکُمْ اُوِ الْوَالِدَیْنِ وَالْاَفْرِیْنَ ﴾ (نساء: ۱۳۵۱) لینی اللہ کے تھم کے مطابق عدل کے ساتھ سے گاواہ بن جاؤگو این اور پا مال باپ کے اوپر ہویا رشتے داروں کے اوپر ہو۔

ہاں اصحاب احمد روائید نے امام احمد روائید سے ایک دوسری روایت بھی نقل کی ہے کہ ان کی شمادت قبول نہ ہوگ۔
مصنف مغنی کہتے ہیں کہ میں نے تو جامع خلال میں امام احمد روائید سے ہی روایت پائی ہے کہ یہ گواہی معترہے۔ بعض شافعیہ کا
قول ہے کہ بیٹے کی گواہی باپ پر قصاص میں اور تہمت رکھنے کی حد میں قبول نہ کی جائے گی اس لیے کہ وہ اس کے بدلے
قتل نہیں کیا جاتا اور نہ اس پر تہمت رکھنے سے اسے حد لگائی جائے گی۔ لیکن یہ قیاس بے حد کمزور ہے اس لیے کہ حد و قتل
کی منع کی صورت میں مستحق دین ہے اور یمال مستحق اجنبی ہے۔ رہایہ کہ تہمت کا شبہ شمادت کی قبولیت سے مانع ہے اس کا
جواب یہ ہے کہ وارث کی شمادت اپنے مورث کے لیے جائز ہے مال کی ہویا پچھ اور اور یہ بھی ظاہر ہے کہ اس کی طرف
بھی تہمت کا گمان ویسا بی ہو سکتا ہے جیسے کہ باپ بیٹے کے درمیان۔ اس طرح دو بیٹوں کی شمادت اپنے باپ کے متعلق اس
کی مال کی سوکن کی طلاق پر معترہے باوجودیکہ وہ شمادت ان کی مال کے لیے ہے اور اس سے ان کی مال کا حصّہ ترکے کا بردھ
جاتا ہے اور باپ کی توجہ اس کی طرف ہو جاتی ہے۔ پس اخمال تہمت و شک نہ ہونے کے مردود ہو؟ پس ہمارے نزدیک تو صحیح
جاتا ہے اور باپ کی توجہ اس کی طرف ہو جاتی ہے۔ پس اخمال تہمت و شک نہ ہونے کے مردود ہو؟ پس ہمارے نزدیک تو صحیح

حضرت عمر رہائی کا اس خط میں یہ لکھنا کہ جس پر جھوئی گواہی کا بار بار تجربہ ہو چکا ہو۔ یہ قول اس بات پر دلالت علامی نے خوا اس بات بر دلالت علامی نے خوا نے کہ ایک مرتبہ بھی اگر کسی نے جھوٹی گواہی دی ہو تو اس سے بھی اس کی شمادت ہمیشہ کے لیے غیر معتبر مان لی جائے گی۔ اللہ سجانہ و تعالی نے شرک کے ساتھ جھوٹی گواہی کو ملا دیا ہے ' فرمان ہے : ﴿ وَاجْتَنِبُوْا قَوْلَ الزَّوْدِ ﴿ الله عَلَى الله عَلَى

كرنا چرمال باپ كى نافرمانى اور خلاف كرنا' اس فرمان كے وقت آپ ئيك لگائے بيٹھے ہوئے تھے اب تكيے سے بث كئے اور فرمانے لگے اور جھوٹی بات اور جھوٹی بات 'بار بار اس کو فرماتے رہے۔ یمال تک کہ ہم کھنے لگے کہ کاش کہ آپ جیب رہ جات۔ صحیحین کی اور حدیث میں ہے سب بیرہ گناہوں سے بڑھ کر کبیرہ گناہ یہ ہے اللہ کے ساتھ شریک کرناکسی کو مار ڈالنا۔ ماں باپ کی مخالفت کرنا۔ جھوٹ بات بولنا۔ تمام مسلمان بلا اختلاف اس بات کو مانتے ہیں کہ جھوٹی شہادت سب سے برا کبیرہ گناہ ہے۔ ہال ویسے جھوٹ بولنا کوئی تو صغیرہ بتلا تا ہے کوئی کبیرہ۔ امام احمد رواشیہ سے دونوں روایتیں ہیں۔ کبیرہ بتلانے والوں کی دلیل سے سے کہ اللہ تبارک وتعالی نے اپنی کتاب میں اسے بدترین لوگوں کا شیوہ ہلایا ہے بعنی کفار اور منافقوں کا اور جھوٹ کو اس نے جہنمیوں کا نشان اور ان کی تعلامت قرار دیا ہے اور سچائی کو جنتیوں کا نشان اور ان کی عادت قرار دیا ہے۔ رسول الله ڈال کر اللہ کے ہاں صدیق کھے لیا جاتا ہے۔ لوگو! جھوٹ سے بچتے رہو۔ جھوٹ بدکاری کی رہنمائی کرتا ہے اور بدکاری جنم کی طرف کے جاتی ہے۔ انسان جھوٹ بولتے بولتے اللہ کے ہال كذاب لكھ ليا جاتا ہے۔ صحيحين ميں ہے۔ رسول الله ملا الله فرماتے ہیں منافق کی تین خصلتیں ہوتی ہیں جب بات کرے جھوٹ بولے۔ جب وعدہ کرے خلاف کرے جب امانت دیا جائے خیانت کرے۔ حضرت عائشہ وی اللہ فرماتی ہیں جھوٹ سے زیادہ بڑی کوئی چیز حضور ماتھیا کے نزدیک نہ تھی۔ کسی کا ذرا سا جھوٹ آپ پر ظاہر ہو جائے تو جب تک اس کی توبہ نہ معلوم ہو آپ کے دِل میں وہ بات رہاکرتی تھی۔ ایک مرسل روایت میں ہے کہ ایک شخص کے ایک جھوٹ کی وجہ سے حضور ساتھ کیا نے اس کی شمادت رَد کر دی۔ امام احمد راتی نے اپنی دو روایتوں میں سے ایک میں اس مدیث سے دلیل لی ہے۔ امیر المؤمنین حضرت ابو بمرصدیق بناتھ کا فرمان ہے کہ جھوٹ سے بچو۔ جھوٹ ایمان کا خلاف ہے۔ یہ روایت مرفوعاً بھی آئی ہے۔ حضرت سعد بناتی فرماتے ہیں کہ مسلمان کی جبلت ہر طرح پر ہوتی ہے لیکن خیانت و کذب سے اس کی سرشت مبرا ہوتی ہے۔ یہ روایت بھی مرفوعاً مروی ہے۔ مند اور ترزی میں ہے کہ صبح کی نماز کے بعد کھڑے ہو کر تین بار رسول اللہ مان کیا نے فرمایا کہ جھوٹی گواہی اللہ کے ساتھ شرک کرنے سے ملا دی كَنْ ہے۔ پير آپ نے آيت: ﴿ فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأَوْثَانِ وَاجْتَنِبُوْا قَوْلَ الزُّوْدِ ﴿ ﴾ الْحُ (الْج : ٣٠) كى تلاوت فرمائی۔ لیعنی بتوں کی گندگی سے اور جھوٹی باتوں سے بچو۔ اللہ کے لیے خالص ہو کر اس کے ساتھ شریک نہ بنانے والے بن

مند میں ہے رسول اللہ ماڑھ فرماتے ہیں قیامت کے قریب خاص خاص لوگوں کو ہی سلام کیا جائے گا اور تجارت اس قدر بردھ جائے گی کہ عورت اپنے خاوند کی تجارت میں اس کی مدد کرے گی۔ رشتہ ناتے کا ک دیئے جائیں گے۔ جھوٹی گواہیاں دی جھوٹی گواہیاں دی جھوٹی گواہیاں دی جھوٹی گواہیاں دی جھوٹی شادت چھپائی جائے گی۔ حضرت محارب بن دفار کے پاس دو جھوٹ اپنا مقدمہ لے کر آئے ایک کا دعوی دی دو سرے پر پچھ مال کا تھا۔ وہ اس سے انکاری تھا۔ مدی کی طرف سے ایک صاحب گواہی کے لیے پیش ہوئے اور گواہی دی اس پر مدی علیہ نے کما اللہ کی قتم جس کے سواکوئی معبود نہیں کہ اس نے بچی گواہی نہیں دی میں اس جھن کو جاتا ہوں نمایت نیک آدمی ہے لیکن اس وقت تو صرف اس دلی عداوت کی وجہ سے جو اس کے دِل میں میری تھی لغزش کر رہا ہے۔ حضرت محارب تیکے سے لیے بیٹھے تھے یہ ئن کر سنجمل بیٹھے اور فرمانے لگا اے جھن! میں نے حضرت عبداللہ بن عمر بھی تھا سے انہوں نے رسول اللہ ماڑھ کیا ہے کہ لوگوں پر ایسا زمانہ آئے گا کہ بچے بوڑھے ہونے لگیں کے حمل گرنے لگیں

گے۔ پرنداپی دیس رگڑنے لگیں گے اور اپ پیٹ میں جو ہو گاڈال دیں گے کیونکہ وہ دن بے حد سخت ہو گاان کا کوئی قصور نہ ہو گا۔ جموٹے گواہ کے قدم تو جہم میں ہی جا کر نکتے ہیں۔ پس اے گواہ! اگر تو نے کی گواہی دی ہے تو اللہ سے ڈر کراپی شہادت پر قائم رہ اور اگر تو نے جھوٹی گواہی دی ہے تو اللہ سے ڈر اور اپنا سرڈھانپ کر اس دروازے سے نکل جا اور روایت میں ہے کہ جب گواہ کا نام آیا تو مدی علیہ نے اناللہ اگنے پڑھ کر کہا کہ وہ تو جھے پر جھوٹی گواہی دے جائے گا اور جھ سے اس کے بارے میں اگر دریافت ہو تو میں تو اسے پاک نہ کہ سکوں گا۔ جب وہ گواہ آگیا تو حضرت محارب ریافتی نے فرمایا حضرت عبداللہ بن عمر شکھا نے رسول اللہ سٹھائی کی ہے حدیث بیان فرمائی ہے کہ پرند و جانور قیامت کے خوف سے اپنی چو نچییں رگڑ رہے ہیں اور اپنی دمیں ہلا رہے ہیں۔ سنو جھوٹے گواہ کے قدم ذمین پر نہ تکمیں گے کہ اور اپنی دمیں ہو ہے اسے ڈال رہے ہیں اور اپنی دمیں ہلا رہے ہیں۔ سنو جھوٹے گواہ کے قدم ذمین پر نہ تکمیں گے کہ اسے جہم میں جو ب اسے ڈال رہے ہیں اور اپنی دمیں ہلا رہے ہیں۔ سنو جھوٹے گواہ کے قدم ذمین پر نہ تکمیں گے کہ اسے جہم میں جو ب اسے ڈال رہے جیں اور اپنی دمیں ہو اور اسے یاد کرلوں۔ چنانچہ وہ واپس چلاگیا اور گوائی نین میں اسے بھول گیا ہوں مجھے اجازت دہ جے کہ میں لوٹ جاؤں اور اسے یاد کرلوں۔ چنانچہ وہ واپس چلاگیا اور گوائی نہیں میں اسے بھول گیا موصلی میں بھی اور الفاظ سے بیے روایت ہے۔

سب سے بری چیز جس سے شاوت و نوے اور روایت رو ہو جاتی ہیں وہ جھوٹ ہے۔ یہ جھوٹ وہ بلا ہے جو عور ن سے اعتبار ہی کھو دیتی ہے۔ یہ تو ایسا ہے جیسے کوئی اندھا کے کہ میں نے چاند دیکھنا یا کوئی بہرا کے کہ فلال کے اقرار کو میں نے سنا۔ جھوٹا آدمی تو ایسا ہے جیسے کوئی معطل عضو انسان جو بالکل بے سود ہو بلکہ یہ اس سے بھی بدتر ہے۔ اس سے بدخصلت انسان میں اور کوئی ہو نہیں عتی۔ اس لیے اللہ تعالی اور رسول کے ذمے جھوٹ بولنے والوں کے منہ قیامت کے دن اللہ تبارک وتعالی سیاہ کر دے گا۔ فی الواقع جھوٹ کالا مُنہ کرنے والی چیز ہے۔ ہرصادق مخص جھوٹے آدمی کے ملعون چرے کو بیک نگاہ پیچان لیتا ہے۔ جھوٹے کی برخدائی پھٹکار اس طرح برسی ہے کہ بھلے لوگ نگاہ ڈالتے ہی جان جاتے ہیں۔ سے تے کے چرے پر خدائی پھٹکار اس طرح برسی ہے کہ بھلے لوگ نگاہ ڈالتے ہی جان جاتے ہیں۔ سے تے کے چرے پر بیبت و جلالت شان و شوکت و دیکھتا ہے اس کے دِل میں نفرت و حقارت کے جذبات کا طوفان اس کی مُخبت اور عظمت جگہ کر لیتی ہے اور کاذب کو جو دیکھتا ہے اس کے دِل میں نفرت و حقارت کے جذبات کا طوفان امنڈ نے لگتا ہے وباللہ التوفیق۔

امیرالمؤمنین بڑا تھ کا یہ فرمان کہ حد جس پر جاری ہو چکی ہو اس کی گواہی بھی نہ مانی جائے۔ اس سے مرادیہ ہو گئے۔

مرائی نے کہ جب کوئی شخص کسی پر بہتان و الزام لگائے اور اس وجہ سے اسے حد گلے تو اس کے بعد اس کی شادت مقبول نہ ہو گی۔ اس بات پر تمام امت کا انفاق ہے تو ہہ سے پہلے اس کی گواہی مردود ہے۔ تو ہہ کے بعد کی قبولیت کے بارے میں علماء کے دو قول ہیں۔ ایک تو ہے کہ پھر بھی قبول نہیں۔ امام ابو حنیفہ دیلتی 'ان کے ساتھی اور اہل عراق کا یمی قول ہے۔ دو سرا بید کہ بعد تو بہ مقبول ہے۔ امام شافعی امام احمد اور امام مالک بر سے بیا تھا تھا تو وہ کہہ دیتے کہ کسی کو گواہ کر لو۔ لوگ ججھے فاس شمادت مقبول نہیں گو وہ تو ہہ بھی کر لے۔ ابو بکرہ کو جب کوئی گواہ بنانا چاہتا تو وہ کہہ دیتے کہ کسی کو گواہ کر لو۔ لوگ ججھے فاس بتاتے ہیں۔ یمی شابت ہے مجاہد سے ، عرمہ سے ، حسن سے ، مسروق سے اور شجی بر سے نہ دو روایتوں میں سے ایک کی شمادت ہیشہ کے لیے قبول نہ کرو۔ اس ممانعت کی تھی بیان فرما کر انہیں فاس فرمایا۔ پھر فاسقوں میں سے تو ہہ کرنے والوں کی دلیل ہے ہے کہ اللہ سجانہ وتعالی نے اپنے اس فرمان سے کہ ان کی شمادت ہیشہ کے لیے قبول نہ کرو۔ اس ممانعت کی تھی بیان فرما کر انہیں فاس فرمایا۔ پھر فاسقوں میں سے تو ہہ کرنے والوں کی والوں کو دور کر دیا۔ ایک مرفوع صدیث میں ہے کہ والوں کو دور کر دیا۔ ایک مرفوع صدیث میں ہے کہ والوں کو دور کر دیا۔ ایک مرفوع صدیث میں ہے کہ والوں کو دور کر دیا۔ ایک مرفوع صدیث میں ہے کہ والوں کو دور کر دیا۔ ایک مرفوع صدیث میں ہے کہ والوں کو دور کر دیا۔ ایک مرفوع صدیث میں ہے کہ والوں کو دور کر دیا۔ ایک مرفوع صدیث میں ہے کہ والوں کو دور کر دیا۔ ایک مرفوع صدیث میں ہے کہ والوں کو دور کر دیا۔ ایک مرفوع صدیث میں ہے کہ والوں کو دور کر دیا۔ ایک مرفوع صدیث میں ہے کہ والوں کی مرفوع صدیث میں ہے کہ والوں کی مرفوع صدیث میں ہے کہ والوں کو دور کر دیا۔ ایک مرفوع صدیث میں ہے کہ والوں کو دور کر دیا۔ ایک مرفوع صدیث میں ہے کہ والوں کو دور کر دیا۔ ایک مرفوع صدیث میں ہے کہ کو دور کر دیا۔ ایک مرفوع صدیث میں ہے کہ کو دور کر دیا۔ ایک مرفوع صدیث میں ہے کہ کو دور کر دیا کو دور کر دیا کو دور کر دیا کو دور کر کو دور کر کو دور کر دیا کو دور کر دیا کو دور کر کو دور کر کو دور کر دیا کو دور کر کو دور کر کو دور کر کو دور کو دور کو دور کو دور کر دیا کو دور کر د

خیانت کرنے والے مرد عورت اور حد لگائے ہوئے مرد و عورت اور کینہ ور شخص کی شہادت جس سے وہ کینہ رکھتا ہو مردود ہے۔ ایک روایت میں اس کے بعد یہ بھی ہے کہ جس کی جھوٹی شہادت کا تجربہ ہو چکا ہو اس کی اور جو دو سرے کی ولا میں ہو اس کی اور قرابت دار کی شہادت بھی قابل قبول نہیں۔ یہ روایت مرسل بھی مردی ہے۔ یہ کتے ہیں کہ اس کی گوائی کا ناجائز ہونا اس کی سزا میں داخل ہے' اس لیے حد کے لگ جانے کے بعد شہادت مردود ہوتی ہے۔ اگر اس نے تہمت لگائی اور اس پر حد جاری نہیں ہوئی تو گوائی بھی نامعتر نہیں اور یہ بھی ظاہرہے کہ حد نے اسے پاکیزگی میں بردھا دیا اور تہمت کے گاناہ کو ہلکا کر دیا اس کی شہادت حد لگ چکنے کے بعد رک دیا اس کی سزا اور حد میں ہی داخل ہے اور حد اور لواذبات حد توبہ سے دور نہیں ہو جاتے۔ دیکھتے اگر تہمت لگانے والا توبہ کر لئے تو حد سے بری نہیں ہو تا۔ اس کی طرح اس کی شہادت بھی نامقبول ہے۔

سعید بن جبیر رایش کہتے ہیں توبہ کی قبولیت کا تعلق اللہ کریم سے ہے لیکن اس کی شادت مردود ہے۔ شریح رایش بھی فرماتے ہیں کہ ایبا مخص بمیشہ کے لیے مردود الشمادت ہو گیا۔ توبہ کا تعلق اللہ تعالی اور اس کے اینے درمیان ہے۔ پس اس مسلم كاگريہ ہے كہ كواہى كانہ قبول كيا جانا بھى اس كے اس كناه كى سزامين داخل ہے۔ پس جس طرح حد ساقط نہيں ہوتى بي بھی ساقط نہ ہو گی اور حضرات فرماتے ہیں اور لفظ امام شافعی واللہ کے ہیں ہم کلام کے بیان میں اوّل آخر تک پہنچ کرتمام وہ باتیں بیان کر دیں جن کی طرف فقہ رکھنے والے جاتے ہیں۔ گریہ کہ ان کے درمیان تفریق کر دی جائے۔ امام زہری رایٹیہ فرماتے ہیں کہ اہل عراق کا گمان ہے کہ حد گے ہوئے کی شادت جائز نہیں اور میں کتا ہوں کہ ابن عمر این الله الد جائے فرمایا کہ تو توبہ کر لے میں تیری شادت قبول کر اول گا۔ ابن المسیب فرماتے ہیں کہ حضرت عمر براتھ نے جب تین مخصول برحد جاری کی تو ان سے توبہ کرنے کو فرمایا۔ دونے تو کرلی آپ نے ان کی شمادت قبول فرمائی۔ ابوبکرہ نے انکار کیا آپ نے اس کی شادت رو کر دی۔ ان تیوں مخصول کے نام یہ ہیں۔ ابو بکرہ 'شبل اور نافع ان سے حضرت عمر روائن نے فرمایا تھا کہ تم میں سے جو توبہ کر لے گامیں اس کی شادت کا اعتبار کیا کروں گا۔ ان لوگوں نے مغیرہ پر گواہی دی تھی امیر المؤمنین را تھ نے ان سے فرمایا تھا کہ تم سے ول سے توبہ کر او تمهاری گواہی معترمو جائے گی پس دونے تو کرلی ابو بکرہ نے انکار کر دیا تو آپ نے فرمایا اس کی شادت مردود ہے۔ یہ جماعت کہتی ہے کہ اعتزاء اگلی تمام چیزوں پر عائد ہے سوائے حد کے۔ اس لیے کہ مسلمانوں کا اجماع ہے کہ توبہ سے تہمت لگانے والے پر سے حد نہیں بٹتی- ائمہ لغت فرماتے ہیں کہ اعتباء اگلی کل چیزوں پر لوثا ہے-ابوعبید نے کتاب "قضاء" میں لکھا ہے کہ اہل تجازی اہل مگہ کی ایک جماعت اس کی شمادت قبول کرنے کے حق میں ہے۔ اہل عراق پہلا قول لیتے ہیں کہ کسی وقت بھی اس کی گواہی قبول نہیں ہو سکتی۔ ان دونوں جماعتوں نے اپنے اپنے خیال کے مطابق آیت کی تفییر کی ہے۔

قبول نہ کرنے والے تو کتے ہیں کہ لفظ ((ابدا)) پر کلام ختم ہو گیا۔ پھر نیا جملہ بیان فرمایا کہ بھی لوگ فاس ہیں پھر توبہ کرنے والوں کا احتازہ کرلیا تو یہ احتاء صرف فس سے ہے نہ کہ قبولیت شمادت سے۔ دو سروں کی تفیراس طرح ہے کہ یہ سب کلام ایک ہی بارے میں ہے۔ ہر جملے کا دو سرے جملے سے تعلق ہے پس جب ان میں سے خاص کیا گیا تو پہلے کے کل کلام سے احتازہ ہوا۔ ابوعبید کا قول ہے کہ یمی قول میرے نزدیک معمول ہے اس کے قائل تعداد کے لحاظ سے بھی زیادہ ہیں اور ان کا یہ قول ظاہری نظر میں درست معلوم ہوتا ہے اور قول کا وزن فعل سے زیادہ نہیں ہوا کرتا۔ پس جبکہ زناکی حد جے

گی ہواس کی گواہی مقبول ہے جب وہ توبہ کر لے تو کوئی وجہ نہیں کہ تھمت لگانے والے حد لگے ہوئے 'توبہ کیے ہوئے کی گواہی مردود کر دی جائے۔ تم جو ابن عباس بھھ کا قول لائے ہو اس کی نبت سنو۔ امام شافعی راٹھ ابن عباس بھھ سے ہی روایت کرتے ہیں کہ تهمت لگانے والے کی شمادت کو وہ قبول رکھتے تھے جبکہ وہ تائب ہو گیا ہو۔ آپ کا یہ بھی فرمان ہے کہ جو توبہ کر لے اور اصلاح کر لے اس کی شمادت کتاب اللہ کی اسی آیت کی روسے مقبول ہے۔ شعبی ریشی فرماتے ہیں اللہ تعالی اس کی توبہ قبول فرمالیتا ہے لیکن بیہ لوگ اس کی شمادت قبول نہیں کرتے۔ آپ کا قول ہے کہ جب اسے حد لگ چکی پھروہ اپنے تنین جھلا دے اور اپنی بات سے ملٹ جائے تو اس کی گواہی معترب اور اس کے خلاف جو آثار تم نے روایت کیے ہیں ان میں ضعف ہے ان کا راوی آدم بن الی فائد غیر معروف ہے۔ اور اس کے راوی جو حضرت عمر بواللہ کے نیچے کے ہیں۔ ان میں نقتہ بھی ہیں اور ضعیف بھی ہیں لیکن نقتہ راویوں میں سے کسی نے حد لگائے ہوئے کا ذکر ہی نہیں کیا۔ اس کے ذكر كرنے والے صرف ضعيف راوى ہى ہيں جيسے مثنىٰ بن صباح "آدم اور فجاج۔ حضرت عائشہ رہي اُوالى حديث كے راوى يزيد ہیں جو بالکل ضعیف ہیں۔ باوجود اس کے ہم کہتے ہیں کہ بیر اس وقت ہے جب اس نے توبہ نہ کی ہو۔ توبہ کرنے والا تو ایسا ہو جاتا ہے جیسے کوئی بالکل بے گناہ۔ اس کی شمادت توبہ کے بعد حضرت عمر رہاتھ نے حضرت ابنِ عباس میکھانے قبول فرمائی ہے اور دیگر صحابہ میں ان کامخالف کوئی معلوم نہیں ہو تا اور کیجئے شہادت کو غیر معتبر پنانے والی سب سے بڑی چیز کفرہے' جادو ہے' قتل ہے' ماں بلپ کی نارضامندی ہے' سود خواری ہے لیکن جب ان میں سے بھی کسی سے توبہ کے بعد کی شمادت کیوں نہ مانی ا جائے گی؟ کمان قل کمان تهت؟ اور لیج جب حد لگ گئ آخرت کی سزا اس پرسے بث گئ- حد نے اسے پاک صاف کر دیا۔ اس لیے کہ حد لگ جانا پاکیزگی ہے پس اس کی شمادت آپ قبول کرتے ہیں اس وقت جبکہ وہ حد لگ کرپاک نہیں ہوا اور جب بورا پاک ہو گیا لین حد بھی لگ گئ توبہ بھی کرلی تو آپ اس کی شمادت قبول نہیں کرتے اور سفتے اس کی گواہی کے غیر معتر ہونے کی علت اس کا فت ہے اور توبہ فت کو دور کر چکی تو جب اصل چیز ہٹ گئی تو اس کی وجہ سے جو چیز تھی وہ باقی كيے رہ جائے گى؟ اچھا لو۔ تهمت لكانے والا فاس ہے اسے حد لكے يا نه لك تو حد سے پہلے تو آپ حضرات اسے مقبول الشادت مانتے ہیں اور حد لگتے ہی آپ کے نزدیک وہ مردود الثمادت ہو گیا۔ یہ تعجب ہے۔ فاس تھا تب شادت مقبول فس جب ہث گیا شمادت مردود۔ پھر یہ آپ کا خیال ایسا اچھو تا ہے کہ شریعت میں اس کی نظیر نہیں ملتی ہے کوئی ایسا گناہ کہ جو اثر اس پر مرتب ہوا ہو وہ توبہ کے بعد بھی باتی رہا ہو۔ پس میہ تو بالكل خلاف چیز ہے اور آنخضرت سال کے اس فرمان سے بھی سے خلاف برتا ہے کہ گناہ سے توبہ کرنے والا مثل اس کے ہے جس نے گناہ کیا ہی نہ ہو۔ اس حدیث کی تعلیم کے بعد مطلب میر ہو گاکہ تهمت لگانے سے توبہ کرنے والا مثل اس کے ہے جس نے تهمت لگائی ہی نہ ہو۔ پس کیا پھر بھی اس کی شہادت قابل قبول نہیں مانی جائے گی؟

اب جو لوگ اس کی شمادت نہیں مانتے ان کے دلا کل ملاحظہ ہوں: کہتے ہیں کہ تہمت لگانا ایک طرف خدائی خیانت ہے دو سری جانب انسانی قصور ہے اور یہ بدترین قصور ہے پس ڈانٹ ڈپٹ بھی سخت ہے اور سب سے اعلیٰ ڈانٹ ہیشہ کے لیے اسے ناقابل گواہی رکھنا ہے جس سے اسے قلبی صدمہ ہو اور اسے عبرت حاصل ہو۔ اس نے اپنے مسلمان بھائی کی آبرو ریزی کے لیے زبان درازی کی پس شریعت نے گویا مدت العمر کے لیے اس کی زبان کاٹ دی۔ اس سے گناہ سرزد ہوا تھا بھی نامعتبر قرار دی گئی۔ میں وجہ ہے کہ شارع میلائل نے چور کے ہاتھ کا شخے کی حد مقرر کی۔

اس پر اگرید کها جائے کہ پھرتو زانی کا بھی عضو کاٹ دینا چاہئے۔ تو اس کا جواب کٹی وجوہ سے ہے۔ ایک تو بیہ کہ وہ عضو پوشیدہ ہے پس اس کا کٹنا نہ کٹنا برابر ہے۔ باعث عبرت وہ چیز ہوتی ہے جو نظر آئے، چھپی ہوئی چیز سے بیات حاصل میں ہو سکتی۔ دوسرے یہ کہ اس سے نسل انسانی کثتی ہے۔ تیسرے یہ کہ زناکی لذت صرف اس عضو تک محدود نہیں ہے بلکہ اس میں تمام بدن کی شرکت ہے اس لیے سزا بھی وہ مقرر ہوئی جس سے سارے جم کو ایدا پنچے۔ ہی حکمت شراب خواری کی حدیں ہے۔ چوتھے یہ کہ اس کے کٹنے کا نتیجہ عموماً یہ ہو تاہے کہ انسان مرجائے اور غیرشادی شدہ زانی کو مار ڈالنے کا تھم نمیں اور شادی شدہ کا بیہ جرم برترین طور پر کئی کئی فتوں کا مستوجب ہے پس کسی خاص عضو کے کاث دیتے سے بیہ فائدہ حاصل نہیں ہو سکتا۔ رہا آپ کا یہ اعتراض کہ حد کے جاری ہو جانے کے بعد شادت کی نامنظوری اور حد سے پہلے شادت کا اعتبار کیوں ہے؟ اس کی وجہ یہ ہے کہ شادت کا رد کر دیا جانا یہ حد ہی کا تنته اور اس کا ایک آخری حصر ہے ، وہ نفس حدیر مقدم کیسے ہو گا؟ اور اس لیے کہ حد کے جاری ہونے کے بعد اس کا بھرم لوگوں پر کھل جائے گااس کی عزت گھٹ جائے گی۔ اب گواہی معتبر تھرے گی اس سے پہلے تو وہ بھاری بھر کم اور عزت و شرف والا ہے ہے۔ زنا کفر قتل کرنے والے کی شادت بعد از توبہ اس لیے معترے کہ اس کی شادت کے رو کرنے والی چیز اس کا فسق تقاجو اب نہیں اور یمال رو شادت کی وجہ اس کی حد کا تتمہ اور حد کاحصہ ہے پس جب وجہ جداگانہ ہے تو حکم بھی علیحدہ رہے گا۔ قائلین کہتے ہیں کہ ڈانٹ ڈپٹ کی سختی سكى ضابطے كے ماتحت نہيں اور اس كا نتيجہ صرف حد كے جارى ہونے سے ہى نكل آتا ہے اى طرح باقى كے بھى جتنے گناہ ہيں شارع طالت نے حد ہی کی سزا مقرر کی ہے ورنہ ان کی ہولوں کو طلاق نہ دی جاتی نہ ان کے مال ضبط کیے جاتے نہ اسیں عمدوں سے معزول کیا جاتا' نہ ان کی روایت غیر معتر ہوتی اس لیے کہ کافی ڈانٹ میں ہے۔ تم خود سوچ لو کہ حضرت ابو بکم والله جنہوں نے توبہ سے انکار کر دیا تھا ان کی روایت مسلمانوں کے اجماع سے معترب اور سراکی سختی ان اوصاف میں سے ہے جو کسی قانون کی مد میں نہیں آسکتے۔ رہا ول کا رنجیدہ کرنا' بدن کو تکلیف دینا' عبرت کا حاصل کرانا یہ سب حد کے لگنے سے حاصل ہو جاتا ہے۔ بلکہ ردِ شمادت تو اکثر تھت لگانے والوں کے نزدیک کوئی چیز نمیں اس کا اثر تو خاص لوگوں پر ہی ہو تا ہے۔ کیونکہ یہ جرم ایسا کمینہ جرم ہے جو عموماً چرواہوں سے اور گرے بڑے ردی کھدی لوگوں سے ہی سرزد ہوتا ہے انہیں ائی شادت کے مردود ہو جانے کا خطرہ ہی کیا ہو سکتا ہے؟ پہلے ہی وہ ایسے کون سے شریف تھے جو انہیں اس سے دھبہ

بہت سے تہمت لگانے والے ہیں جنہیں عمر بھر میں کسی حاکم کے ہاں کسی گواہی میں جانے کا اتفاق ہی نہیں ہوا ہو گا۔
پی ایسے کی کوئی سزا تو ایسی ہونی چاہئے جو عام لوگوں پر اثر ڈالنے والی ہو۔ اب اس میں جس فائدے پر تہماری نظر ہو اس کے برخلاف تم اس کے نقصان پر بھی نظر ڈالو کہ اس کی گواہی کو بھیشہ کے لیے مردود کرنے سے بہت سے حقوق کے تلف ہو جانے کا اندیشہ ہے اور معتبرمان لینے سے کوئی نقصان کسی کے جق کے بارے میں نہیں ہوتا کیونکہ ایک تائب عادل کی گواہی ہے جس نے اللہ کو راضی کرلیا ہے بھریہ بھی دیکھتے کہ کسی مصلحت کے لیے ایک فساد کا اندیشہ ہے اس مصلحت سے کہیں بہتر ہے جس میں کئی ایک فساد کا امکان ہو خود شاہد کے حق میں بھی جس کے لیے یا بیا فساد کا اندیشہ ہے اس مصلحت سے کہیں بہتر ہے جس میں گئی ایک فساد کا امکان ہو خود شاہد کے حق میں بھی جس کے لیے یا جس کے خلاف وہ شادت دیتا چاہتا ہے اس کے حق میں بھی اور شارع عیائی کا صاف اور واضح طریقہ یہ ہے کہ حق کا ثبوت ہر ممکن اور جائز طریق سے حاصل کرلے اور کسی ایسے طریق کو نہ چھوڑے۔ پس وہ کسی ایسے حقیق کی شادت کو کیسے معمل

چھوڑے گا؟ جس کی شمادت روایت اور فتوے کی صورت میں خود اللہ کے رسول پر اور دین اسلام پر جائز ہے۔ پھر تہمارا بہ کمنا کہ سزاگناہ کے محل میں ہوتی ہے یہ بھی کوئی کلیے نہیں۔ زائی اور شرابی کی سزاکی مثال گزر چکی ہے اور زبان کے ذائے کی سزا صرف زبان کو ہی نہیں دی جاتی بلکہ سارے جسم کو دی جاتی ہے۔ تہمت لگانے والے کی سزا اس کے فتق کی وجہ سے تھی۔ اس نے اسے محل تہمت میں لاکھڑا کیا تھا۔ جب وہی نہ رہا اور توبہ سے فتی ہٹ گیا تو پھر سزا جو اس کی وجہ سے تھی۔ باقی کیوں رہے گی جمارا یہ کمنا کہ دو شادت بھی تمام حدسے ہم تسلیم نہیں کرتے اس لیے کہ حد تو کو ڈوں کی گنتی پوری ہوتے ہی پوری ہوگئے۔ اس کا سبب اس کا فتی تھا نہ کہ حد کا اگنا۔ پس ان دونوں میں بالکل غیریت اور جدائی ہے۔

حضرت عمر فاروق بڑا ہے کہ شک اور بر گمانی کی گئجائش کے موقع پر رشتہ دار کی رشتے دار پر گواہی غیر معتبر ہے۔ صرف مراب داری اور صرف نسبت آزادگی گواہی کو رو کرنے والی چیز نہیں ہی بات پہلے گزر چکی ہے۔ خود حضرت عمر بڑا ہے کا فرمان ہے کہ والد کی ولد کے لیے اور بھائی کی بھائی کے بھاگن کے لیے گواہی معتبر ہے، ببکہ یہ سے تا اور عادل لوگ ہوں۔ جناب باری نے قرآنِ کریم میں فرمایا جن گواہوں پر تممارا اطمینان ہو وہاں یہ نہیں فرمایا کہ بیٹا باپ اور بھائی کے سوا۔ ہونال نہ کرو کہ پھر حضرت عمر بڑا ہو سے ایک بارے میں دو روایتیں مختلف مروی ہوئیں۔ ایسا نہیں۔ منع اس وقت ہے جب شک شبہ ہو یہ نہ ہو تو کچھ نہیں۔ فلیفۃ المسلمین حضرت عمر بن عبدالعزیز روا ہے نے بھی ہی لکھا کہ اولاد کی شمادت باپ کے بارے میں ملمانوں کے تمام قاضی ای بات پر رہے۔ شاہد کی شمادت اس بارے میں اور تمت کا کمان ہوا طرفداری کا شک ہوا تو سچا ہونے کے خیال کا اور تمت کا سامناہ ہو گیا پھر بھی اصلی برات باتی رہی اور اس کے ظاف کوئی چیز نہیں۔

آپ کا فرمان کہ اللہ تعالی بندوں کی پوشیدگیوں کا خود ہی والی ہے جب تک کی جرم کا کافی جوت نہ ہو کوئی دنیوی مولی نے سزا نہیں ہو سکتی۔ اس کا مطلب ہیہ ہے کہ جب ظاہر حال اچھا ہو شہادت مقبول ہے۔ باطن کا عِلم اللہ علام النیوب کو ہے۔ اجہام کا مدار ظاہر پر ہے نہ کہ باطن پر۔ ہاں آخرت کے دن کا فیصلہ باطن پر ہے ظاہر اس کے تابع ہے بخلاف دنیوی فیصلوں کے۔ اس سے بعض عواقیوں نے دلیل لی ہے کہ جب تک کی مسلمان سے عدل کے ظاف کوئی واقعہ ظاہر نہ ہوا ہو اس کی شہادت مقبول ہے گو وہ مجبول الحال ہو۔ اس لئے کہ ہر مسلمان دو سرے مسلمان پر بحیثیت ایک عادل گواہ کے ہے۔ ولوں کے بھید کا علم بجواللہ تعالی کے کی کو نہیں۔ لیکن حضرت عمر خوالئہ کے اس قول سے یہ مسئلہ نکانا ٹھیک نہیں کیونکہ خود معضرت عمر خوالئہ فرماتے ہیں کوئی مسلمان برے شاہدوں کی شہادت پر قید نہ کیا جائے۔ ہم سوائے عادل گواہوں کے اور کی گواہی معضرت عمر خوالئہ فرماتے ہیں کوئی مسلمان ہرے شاہدوں کی شہادت پر قید نہ کیا جائے۔ ہم سوائے عادل گواہوں کے اور کی گواہی معلمان کریں گے اور روایت میں ہے کہ آپ نے ایک خطبے میں فرمایا جو تھول نہ کریں گے اور روایت میں ہے کہ آپ نے ایک خطبے میں فرمایا جو ہوا خوالی کو بردے میں کردیں اس سے مراد ہوا جائ کہ اس خوال کرائ ہم پر کھل جائے گی ہم اسے ہوا کا کہ خوال کو ممنوع قرار دے دیا۔ حد کا لفظ گناہ کے لیے بھی آیا ہے اور شرعی مقررہ سزا کے لیے بھی تیا ہے اور شرعی مقررہ سزا کے لیے بھی تیا ہے اور شرعی مقررہ سزا کے لیے بھی تیا ہے اور شرعی مقررہ سزا کے لیے بھی تیا ہے اور شرعی مقررہ سزا کے لیے بھی تیا ہے اور شرعی مقررہ سزا کے لیے بھی تیا ہے کہ حمل کی وجہ سے آپ نے حد

جاری کی۔ پس حمل کا ہونا یہ گواہوں کے ہونے سے بھی پختہ ثبوت ہے۔ اس طرح منہ کی بو کی وجہ سے حد شراب کا صحابہ وَجُنَةَ کے نزدیک جاری کرنا ہے جے فقہاء مدینہ اور اکثر فقہاء اہلحدیث بھی مانتے ہیں۔

آپ کا فرمان کہ اور قشمیں اس سے مراد لعان کے معاملے میں خاوند کا قشمیں کھانا اور مقتول کے اولیاء کا قسامت فصل : عنون نے کے بارے میں قشمیں کھانا ہے۔ جو دلیل اور بینہ کے قائم مقام ہے۔

آپ کا فرمان کہ فہم و فراست کو لیے رہو قرآن حدیث سے فیصلے کرو نہ ملے تو ایسے وقت امور کا قیاس کرو مثالوں معلیٰ نے کو سامنے رکھو اور جو اللہ کی زیادہ پندیدہ اور حق سے زیادہ مثابت رکھتی ہو' اس سے فیصلہ کرو۔ اس فرمان سے قیاس لوگ اپنا پلہ بھاری کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ جناب عمر بڑا تھ کی ہے کتاب ہے جو ابوموی بڑا تھ جسے صحابی کو لکھی گئی اور کسی سے ایک کسی صحابی نے اس کا انکار نہیں کیا پس فابت ہوا کہ قیاس پر بیہ سب لوگ متفق سے اور قیاس اصول شرع میں سے ایک اصل ہے۔ فقیہ حضرات اس سے بے نیاز کبھی نہیں ہو سکتے خود قرآن میں قیاس کا استعال موجود ہے دوبارہ کی پیدائش کو پہلی دفعہ کی پیدائش کو بطور اصل کے اور مرکر جی اٹھنے کو بطور فرع کے۔ اسی طرح خشک بے آب و گیاہ زمین کے بارش کی وجہ سے لہا اٹھنے پر' مُردوں کے جی اٹھنے کا قیاس کیا ہے اور خی پیدائش جس کا انکار کفار کرتے تھے آسان و زمین کے پیدا کرنے پر قیاس کرکے اسے قیاس اولی قرار دیا۔ جیسے کہ پہلی دفعہ کی پیدائش سے دوسری دفعہ کے اٹھ کھڑا ہونے کے قیاس کو قیاس اولی قرار دیا تھا۔

اس طرح موت کے بعد کی زندگی کو خواب کے بعد کی بیداری پر قیاس کیا۔ اس طرح مختلف مقامات میں مثالیں بیان کر کے ان کو مختلف امور کی طرف چھیرنا بھی عقلی قیاسات سے یہ ثابت کرنا ہے کہ کسی شے کا جو تھم ہو وہی اس کی مثال اور نظیر کا تھم ہو تا ہے۔ یہ سب مثالیں دراصل قیاس ہی ہیں ان سے ممثل کا تھم ممثل بہ کے تھم سے ثابت ہوتا ہے۔ چالیس سے اوپر اوپر مثالیس قرآن تھیم میں بیان ہوئی ہیں۔ جن سے ایک چیز کو اسی جیسی چیز سے تشبیہ دے کر دونوں کو تھم میں ایک کر دیا گیا ہے اور فرایا ہے کہ ہم نے یہ مثالیں لوگوں کے لئے بیان کر دیں لیکن انہیں بجزعلاء کے اور لوگ نہیں سمجھ سکتے۔ پس مثالوں کے بیان کرنے بیان ک

علاوہ ازیں فطرقا اور عقلاً ہر انسان دو برابر کی چیزوں میں برابری کرتا ہی ہے اور ان میں فرق کا عقل کا خاصہ ہے انکاری ہی ہوتا ہے اور دو مخلف چیزوں میں فرق کرتا ہے اور ان کے جمع کا انکاری ہوتا ہے۔ ٹھیک اس طرح استدلال کا مدار بھی اس پر ہے کہ دو چیزیں جو آئیں میں ایک جیسی ہوں ان پر ایک ہی عظم لگانا اور جو دو چیزیں مخلف ہوں ان میں حکم کا بھی فرق کرنا۔ یہ ظاہر ہے کہ یا تو استدلال معین کا معین پر ہوگایا معین ہو گایا عام سے معین پر ہوگایا عام سے معین پر استدلال ، طروم سے طروم پر ہوگایا عام سے معین پر استدلال ، طروم سے طروم پر ہوگایا عام ہے معین پر استدلال ، طروم سے طروم پر استدلال ہوگا اور ہر استدلال ہوگا ہو گا۔ یہ چم طروم لازم کی دلیل ہے جبکہ تلازم دونوں جانب سے ہو تو ہرایک دو سرے کی دلیل ہوگا اور ہر ایک دو سرے کا مدلول ہوگا۔ یہ قتم تین قیموں پر ہے۔ کہلی فتم مؤثر سے اثر پر استدلال۔ دو سری فتم اثر سے مؤثر پر استدلال۔ تیسری فتم دواثروں میں سے ایک سے دو سرے پر استدلال۔ پہلے کی مثال جلے ہوئے پر آگ کا استدلال۔ دو سرے کی مثال تو کی جائے کی مثال تار پر جلے ہوئے کا استدلال۔ ان سب میں آپ دکھ جائے کہ مذار استدلال تلازم پر ہے۔ دو ہرابر کی چیزوں میں برابری ہی استدلال ہو دواثروں میں سے ایک کے جوت کا دو سرے پر

اور فرق كرنے كا قياس دونوں اثروں ميں سے ايك كے نہ ہونے سے دوسرے كے نہ ہونے كا استدلال ـ يا انتفاء لازم سے انتفاء ملزوم کا استدلال۔ پس اگر ایک جیسی دو چیزوں میں تفریق جاری رکھی جائے تو استدلال کے تمام طریقے ہی برکار ہو جائیں اور استدلال کے کل دروازے ہی بند ہو جائیں۔ معین سے عام پر استدلال اسی وقت پورا ہو تا ہے جبکہ ایک جیسی دو چیزوں میں برابری ہو۔ اگر ان میں فرق ہو تو معین کی دلالت عام پر جو تمام افراد میں مشترک ہے باقی نہ رہے گی۔ اس فتم میں وہ دلیلیں داخل ہیں جو معین لوگوں کے عذاب کی ہیں ان کے اس جرم پر کہ انہوں نے رسولوں کی تکذیب کی اور تھم اللی کی نافرمانی کی پس نیمی تھم ہراس محض کا ہے جو ان جیسی گندی صفتیں رکھتے ہوں اور ان جیسی چال چلتے ہوں۔ پس خود اللہ سجانہ و تعالی نے اپنے بندوں کی اس استدلال کی طرف رہبری کی اور اس خاص کو عام کی طرف تجاوز کرنے والا ہتلایا۔ اسکلے کفار کی سزاؤں کا حال بیان فرمایا کہ کیا تمہارے یہ کفار ان سے پھھ بہتر ہیں؟ یا تمہارے لیے کتابوں میں کوئی براۃ اُتر چکی ہے۔ پس عموم علت کی وجہ سے تھم وہاں سے یمال پنچا۔ اگر اسے نہ مانا جائے تو نہ تو اس تھم کا ان سے گزر کر ان تک پنچنا ابت ہو گانہ دلیل پوری ہوگ۔ ای طرح قرآن نے عادیوں کی ہلاکت کابیان کیا کہ انہوں نے آسان پر بادل د کھے کر کما کہ بد باول ہم پر بارش برسانے والا ہے۔ جس کے جواب میں ان سے فرمایا گیا کہ یوں نہیں بلکہ یہ وہ ہے جس کی تم جلدی محارے تھے۔ تیز و تند ہوا ہے جس میں المناک عذاب ہے۔ جو اینے رب کے فرمان سے ہر چیز کو ہلاک کر دینے والی ہے میں ہوا کہ صبح ہوتے ہوتے صرف ان کے مکانات تو نظر آتے رہے لیکن وہ سب بھس کی طرح آڑا دیے گئے۔ گنگاروں کو ہم یو نمی برلے دیا کرتے ہیں۔ اسے بیان فرما کر فرمایا کہ جن چیزوں کی وسعت ہم نے متہیں دے رکھی ہے انہیں بھی دے رکھی تھی۔ ان کی بھی آئکھیں تھیں' کان تھے' دِل تھے' کین انہیں کوئی فائدہ ان چیزوں نے نہ دیا اس کیے کہ وہ اللہ کی آیتوں کے انکاری تھے۔جس چیز کا نداق اڑاتے تھے اس نے انہیں بری طرح آن دیوچا۔ پس اس آیت کے ان الفاظ پر غور کرو کہ: ﴿ وَلَقَدُ مَكَنَّاهُمْ فِيهُمَا إِنْ مَّكَنَّاكُمْ فِيهِ ﴾ (احقاف: ٢٦) تو تمهيل صاف معلوم بو جائ گاكه جو حكم ان كا تفاوى ان كا ربا-جس طرح ان کے سازوسامان اور کفرنے انہیں کوئی فائدہ نہ پہنچایا اس طرح تہمارا بھی زور بازو اور مال و متاع محض بے سود رہ جائے گا۔ پس دو برابر کی چیزوں میں ایک ہی تھم جاری رہا اور اس سے عدلِ ربانی پوری طرح ظاہر ہوا۔ اس طرح فرمان ہے کہ کیا یہ زمین میں چل چر کر دیکھتے نہیں کہ ان سے پہلے والول کا انجام کیا ہوا؟ اللہ نے انہیں تس نہس کر دیا۔ ان کافرول كيلي ان كى مثالين اب بھى موجود ہيں۔ پس بميں خبردى كه شے كا عكم اس كى مثال كا عكم ہو تا ہے۔ اس طرح سے قرآن ميں جمال کمیں بھی سیر کرنے کا تھم ہے وہ دلالت کرتا ہے عبرت حاصل کرنے پر اور ڈرنے پر کہ کمیں مخاطبین پر بھی وہی عذاب نه آجائے جو گذشتہ لوگوں پر آیا۔ آیت میں سیرسے مراد خواہ سیاحت ہو' خواہ غورو فکر ہو' خواہ دونوں ہو اور یمی تفسرزیادہ درست ہے۔ اس باعث آئھوں والوں کو اللہ تعالی نے تھم دیا کہ وہ ان بدکاروں پر جو عذاب ازے ہیں ان سے عبرت حاصل کریں۔

اگر نظیر کا نظیر پر تھم نہ مانا جائے تو فرمایے عبرت کیا باقی رہے گی؟ اس طرح دو ایس چیزوں میں سے جو مختلف ہوں برابری کو بالکل الگ کر دی اور اپ تھم و حکمت سے ان میں تفریق کی۔ فرماتا ہے کہ کیا ہم مسلمانوں کو مجرموں کے برابر کر دیں؟ تہیں کیا ہوگیا ہے؟ کیسی بنا رہے ہو؟ گویا ہمیں بتلا دیا کہ ایسا تھم بالکل باطل ہے اور خدائے پاک باطن سے دور ہے فطرت اور عقل اس سے انکاری ہے۔ پھر بھلا اللہ سجانہ وتعالیٰ کیسے یہ کر دے گا؟ اور جگہ ارشاد خداوندی ہے کہ کیا

گنگار اس خیال میں ہیں کہ ہم انہیں ایمانداروں اور نیک عمل کرنے والوں جیسا بنا دیں گے؟ ان کی تو زیست و موت یکسال جے یہ برے برے فیطے کر رہے ہیں اور آیت میں ہے کہ کیا ہم ایمان والوں اور نیکیاں کرنے والوں کو ملک میں فساد پھیلانے والوں جیسا کر دیں؟ یا ہم پر ہیزگاروں کو فاجروں جیسا بنا دیں؟ پس دکھے لیجے کہ کس طرح اللہ تعالی جل شانہ نے عقل کا ذکر کیا اور فطرت کو ابھارا کہ وہ نظیر کا تھم نظیر پر جاری کر دے۔ ہاں ایک دو سرے کی مخالفت کے وقت ایک تھم نہ کرے۔ پس بہ ہے وہ ترازو جے اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب کے ساتھ اتارا اور اس کا ساتھی اور وزیر بنایا اور فرمایا اللہ وہ ہے جس نے حق کے ساتھ کتابیں ساتھ کتاب نازل فرمائی اور ترازو بھی اور آیت میں ہے ہم نے اپنے رسولوں کو دلیوں کے ساتھ بھیجا ان کے ساتھ کتابیں نازل فرمائیں اور ترازو تاکہ لوگ بالکل ٹھیک ٹھاک ہو جائیں اور فرمان ہے: ﴿ ووضع المیزان ﴾ اس سے پہلے بھی قرآن نازل فرمائیں اور ترازن سے مراد عدل ہے اور وہ چیز جس سے عدل اور بے عدلی ظاہر ہو جائے۔ قیاس صحیح یمی میزان ہی ہے اور میاس کا عیان ہے سے اور وہ چیز جس سے عدل اور بے عدلی ظاہر ہو جائے۔ قیاس صحیح یمی میزان ہی ہے اور ہر گون ہے اور عمل بے اور عدل بھر تین اور قابل تعریف پر جروقت اپنی طاقت کے مطابق عدل واجب ہے۔ اور عدل بھرتین اور قابل تعریف چیز ہے۔

ہاں قیاس کا نام ایسا ہے کہ وہ حق و باطل دونوں طرف لگتا ہے اور کبھی بہت اچھا ہوتا ہے اور کبھی ہے حد برا۔ یمی وجہ ہے کہ قرآن میں اس کا نام نہ تو بھلائی سے آیا نہ برائی سے نہ اس کا علم ہوا نہ اس سے روکا گیا۔ یہ صحیح بھی ہو سکتا ہے اور غلط بھی۔ صحیح تو وہ میزان ہے جے جناب باری نے اپنی کتاب کے ساتھ نازل فرمایا ہے اور فاسد وہ ہے جو کتاب اللہ کے خلاف ہو۔ جیسے ان کا قیاس جنوں نے بچ کو سود پر قیاس کیا۔ صرف اس بنا پر کہ بچ میں اور اس میں دونوں میں مالی معاوضہ پر دونوں جانب کی رضامندی ہوتی ہے اور جیسے ان لوگوں کا قیاس جنوں نے اپنی موت مرے ہوئے جانور کو اور ذری کئے ہوئے جانور کو ایس کیا۔ عوال بیاس کیا۔ عمورت میں اللہ کی طرف سے دو سری صورت میں انسانوں ایک قیاس کیا۔ کو نکھ روح دونوں صورتوں میں نہیں ہوتی۔ کہلی صورت میں اللہ کی طرف سے دو سری صورت میں انسانوں کے ایک فعل سے۔ اس لیے تم دیکھو گے کہ سلف صالحین نے قیاس کی بہت ندمت کی ہے اسے دین میں کوئی چیز نہیں سمجھا۔ ساتھ ہی تم دیکھو گے کہ ان کے کلام میں اس کا استعال ہوا ہے۔ اس سے استدلال کیا گیا ہے۔ حق یہ بھی ہے اور وہ بھی۔ ساتھ ہی تم دیکھو گے کہ ان کے کلام میں اس کا استعال ہوا ہے۔ اس سے استدلال کیا گیا ہے۔ حق یہ بھی ہے اور وہ بھی۔ ان شاء اللہ العزیز بھم اس کی یور کی تشریح بھی کر دیں گے۔



حصة دوم

پہلے جھتے کے آخری دو صفحات سے قیاس کی بحث شروع ہے۔ آخر میں وعدہ ہے کہ اس کی پوری تشریح ہوگی پس وہ تشریح سنیے۔ (مترجم)

## قیاس کی تین قشمیں

جن قیاسول کا استعال استدلال میں ہے وہ تین ہیں:

🛈 قياسِ علت 🕝 قياسِ دلالت 🕝 قياسِ شبه

يه تيول خود قرآن مين موجود بي-

سے تو اس علت اللہ کے خور ان میں کئی جگہ ہے۔ ایک آیت میں ہے حضرت عینی علائل کی مثال اللہ کے نزدیک آدم اللہ کے نزدیک آدم اللہ کا مثال اللہ کے مثال ہے کہ اسے مٹی سے بناکر فرما دیا کہ ہو جا وہ ہو گیا۔ (آلِ عمران : ۵۹) لیس فرمایا کہ علیا گئی نظیر ہیں آدم علائل کی مثیت اور اس کی تکوین پر ان کا بغیر کی دیرو در گ کے موجود ہو جانا۔ پس کوئی وجہ نمیں کہ بغیر باپ کے حضرت عینی علائل کی ہیدا کش کو وہ محال مانے جو حضرت آدم علائل کی پیدا کش کو بغیر باپ اور بغیر مال کے مان رہا ہے اور حضرت حوا کے عینی علائل کی پیدا کش کو وہ محال مانے جو حضرت آدم علائل کی پیدا کش کو بغیر باپ اور بغیر مال کے مان رہا ہے اور حضرت حوا کے وجود کو بغیر مال کے مان رہا ہے اور حضرت عینی علائل ایسی نظیریں ہیں جنہیں وہ معنی جمع کر دیتا ہے جس کے اوپر ایجاد اور پیدا کش کی تعلیق صحیح ہے۔ دو سری آیت میں ہے کہ تم سے پہلے طریقے گزر چکے ہیں تم زمین میں ہولی چل پھر کر خود ہی دکھ لو کہ جمطلانے والوں کا کیما بڑا انجام ہوا؟ (نمل : ٣١) یعنی تم سے پہلے تم جیسی امتیں تھیں تم ان کے جس کے رسولوں کو نہیں مانے تھے۔ پس وہ اصل ہیں تم فرع ہو اور علت جامعہ دونوں میں موجود ہے یعنی تکذیب۔ پھر تھی ایک ہی جانے کہ جامعہ دونوں میں موجود ہے یعنی تکذیب۔ پھر تھی ایک ہی ہو اور علت جامعہ دونوں میں موجود ہے یعنی تکذیب۔ پھر تھی ایک ہی ہے کہ عرب یعنی ہا کہ سے بھر کم کے تھی ہا ہا کت۔

تیری آیت میں ہے کیا انہوں نے نہیں دیکھا کہ ان سے پہلے ہم نے بہت می بستیاں برباد کردی ہیں جنہیں زمین میں ہم نے وہ قوت دی تھی جو تہیں تو اب تک دی بھی نہیں۔ ان پر خوب بارشیں برتی تھیں ان کے قدموں تلے چشے جاری شخے۔ آخر ان کے گناہوں کے باعث ہم نے انہیں غارت کر دیا اور ان کے بعد اور نے لوگوں کو کھڑا کر دیا۔ (انعام: ۱) یمال بھی جنابِ باری عزوجل نے اگلے لوگوں کا ہلاک کرنا بیان فرما کر اس کی وجہ ان کے گناہ قرار دی۔ پس وہ گویا اصل ہیں ہم فرع ہیں۔ علت جامعہ لین گناہ جب ثابت ہو جائے گی تو تھم ایک ہی ہو گالین بلاکت۔ پس یہ ہم محض قیاس علت۔ یہ فرمانا کہ وہ تم سے زیادہ قوی تھے ہم صرف تاکید کے طور پر ہے کہ جب ان کی پرھی چڑھی قوت انہیں کام نہ آئی تو تم کس برتے پر پھول رہے ہو؟ اور بھوے ہو؟ اور آیت میں ہے مثل ان لوگوں کے جو تم سے پہلے تھے تم سے زیادہ قوی تھے' تم پر پھول رہے ہو؟ اور بھوے ہو؟ اور آیت میں ہے مثل ان لوگوں کے جو تم سے پہلے تھے تم سے زیادہ وی انکل انمی کی طرح سے ذیادہ مال و اولاد والے تھے' اسپے اظال سے وہ بھی فوائد صاصل کر رہے تھے۔ جیسے تم بھی کر رہے ہو بالکل انمی کی طرح سے ذیادہ مال و اولاد والے تھے' اسپے اظال سے وہ بھی فوائد صاصل کر رہے تھے۔ جیسے تم بھی کر رہے ہو بالکل انمی کی طرح

اورتم بھی ان کے مانند گرائیوں میں اترنے لگے۔

ایسوں کے اعمال دُنیا آخرت میں بریاد ہیں اور میں لوگ نقصان یافتہ ہیں۔ (قوبہ : ۹۹) اس آیت میں جو کاف ہے اس کے محل میں اور وہ کس سے متعلق ہے اس میں کئ قول ہیں ' کما گیا ہے کہ بیر رفعی حالت میں ہے۔ مبتدا محذوف کی خرہے یعنی ((اَنْتُمْ)) کی اور کماگیا ہے کہ محل نصب میں ہے۔ فعل محذوف ہے یعنی ﴿ فَعَلْتُمْ ﴾ - ان دونوں قول کی بنا پر تشبید پہلوں کے اعمال کے ساتھ ہے اور قول ہے کہ تشبیہ عذاب میں ہی پھر کہا گیاہے کہ عال محذوف ہے لینی ﴿ لَعَنَهُمْ وَ عَذَّبَهُمْ ﴾ اور کما سے پہلے کے لوگوں سے تھا۔ ان منافقول پر بھی لعنت خدا ہے جیسے ان پر تھی ان کے لیے بھی وہی دریا عذاب ہے جیسا ان کے لیے تھا۔ مقصود یہ ہے کہ سزا کے وعدے میں انہیں ان سے ملا دیا گیا ہے۔ ان میں برابری کر دی گئی ہے جیسے کہ اعمال میں ان میں آپس میں برابری تھی۔ رہا قوت مال اور اولاد کا بل بیکوئی مؤثر چیز نہیں جو وصف جامع اور مؤثر تھا اس پر تھم کو معلق رکھا اور جو وصف جداگانہ تھا اسے تھم میں تاثیر کرنے والا نہیں مانا ، پھر بیان فرمایا کہ اعمال کی مشارکت سزاکی مشارکت کا مقتفی ہے ﴿ فَاسْتَمْتَعُوا ﴾ سے ﴿ خَاصُوا ﴾ تک بیان فرماکراسے علت موثرہ اور وصف جامع بنایا۔ ﴿ أُولَئِكَ حَبِطَتْ اَعْمَالُهُمْ ﴾ (توبد: ١٩) يه تمم ب ﴿ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾ يه اصل ب اور مخاطب فرع بير- حضرت حسن اور ابو ہریرہ می اس کی تقیر میں فرماتے ہیں کہ : ((خلاق)) سے مراد گناہ ہیں۔ ابن عباس بھ فرماتے ہیں لیعنی آخرت کا حصد ان لوگوں نے ونیا میں ہی برت لیا اور لوگ کہتے ہیں کہ ونیوی حصر۔ بات بیر ہے کہ اس لفظ کامعنی ہے حصر اور حظ گویا کہ ہر وہ چرجو انسان کے لیے پیدا کی گئی ہے اور اس کے لیے مقدر کی گئی ہے سے عام محاورہ ہے کہ جو اس کی مقوم میں تھا وہ مل کیا جو اس كا تقا اس كے جصے ميں آگيا جو اس كے ليے مقرر تھا اس كے ليے الگ كر ديا كيا اور جگه قرآن ميں ہے ﴿ مَالَهُ فِي الْأَحِرَةِ مِنْ خَلاَقٍ ﴾ (البقره: ١٠٢) اس كے ليے آخرت ميں كوئى حصته نهيں- حديث ميں ہے وُنيا ميں ريشم وہى پہنتا ہے جس كا کوئی حصد آخرت میں نہ ہو۔ بس سلف نے اس آیت کی تفیر میں جو کچھ بھی بیان فرمایا ہے سب کو آیت گھیرے ہوئے ہے۔ الله عروجل نے ان کا ان سے زیادہ قوی ہونا تو بیان فرما ہی دیا ہے اس قوت کی وجہ سے وہ ونیا آخرت کے بہت سے کام کر سكت تص- اسى مال و اولاد كى زيادتى بھى انہيں ملى موئى تھى۔ پس انهوں نے اپنى طاقت سے 'اپنى اولاد سے 'ونيا میں خوب فائدہ اٹھایا اور بہت سے کام کئے اگر ای طرح وہ اللہ کی خوشی کے خواہاں ہوتے آخرت کی بھلائی کے دریے ہوتے تو انہیں وہاں کی نعمتیں بھی مل جائیں۔ لیکن انہوں نے ونیا کو ترجیح دی اور سب کچھ بہیں کے لیے کیا پس جو بھی ونیا کے لیے كرتا ہے خواہ عبادت ہى كيوں نہ ہو وہ يہيں دنيا ميں ہى رہتى ہے۔ اصول كابيد ذكر كركے پھر فروع كاحال بيان فرمايا كه انهوں نے بھی اننی کی طرح اپنا حصد برت لیا ہے۔ اس سے ثابت ہو گیا کہ اِن کا اور اُن کا حکم ایک ہی ہے جو اِن کی حالت ہوئی وہی اُن کی ہونی ہے۔ دو نظیری ایک ہی تھم کے ماتحت ہوتی ہیں۔ ﴿ وَخُصْتُمْ كَالَّذِي خَاصُوآ ﴾ (توبہ: ١٩) میں ((الذی)) صفت ہے مصدر محدوف کی لیعنی ((کالحوض الَّذی)) اور کما گیا ہے کہ صفت ہے موصوف محدوف کی لیعنی ((کحوض القوم الذي)) يى فاعل ہے خوض كا اور كما كيا ہے كہ ((الذي)) مصدريہ ہے جيسے كه ((ما)) مصدريا ہو تا ہے اور يہ بھى كما كيا ہ ((الذی)) جگہ میں ((الذین)) کے ہے۔ مقصود یہ ہے کہ اللہ تعالی نے ان کا اپنے جھے سے فائدہ اٹھانا اور باطل میں مشغول رہنا دونوں کو جمع کر دیا ہے۔ اس لیے کہ فساد دین یا تو اعتقاد باطل سے اور کلام باطل سے واقع ہوتا ہے یا عمل میں

واقع ہوتا ہے۔ بخلاف حق و صواب کے بید فائدہ اٹھانا بھی اپنا حصہ لینا ہے۔ پس اعتقاد باطل بدعت ہے اور کلام باطل خواہش کے پیچھے لگ جانا ہے یمی دو چیزیں ہر برائی کی اور ہر فتنے اور ہر بلاکی جڑ ہیں۔ اننی چیزوں نے رسولوں کو جھلا دیے ' رت کی نافرمانی کرنے' جنمی بن جانے' عذابوں کے لائق ہو جانے پر لوگوں کو اُبھارا۔

بدعت شبہات کی پونجی ہے۔ خواہش کی پیروی شہوت کا غلبہ ہے۔ سلف ریکھیے فرمایا کرتے تھے کہ دو قتم کے لوگوں سے پچو۔ خواہش پرست سے اور دنیادار سے پہلا تو اپنی من مانی باتوں کے پیچے ہی پڑا رہتا ہے اور دو سرا زنیا میں پونسا رہتا ہے۔ فرماتے ہیں کہ بدکار عالم کے فتنے سے بھی پر ہیز کرو ان کے فتنوں میں برے برے لوگ پیشن جاتے ہیں۔ یہ فاجر عالم مشابہ ہے ان لوگوں کے جن پر غضب اللی ناذل ہوا ہے جو حق جانے ہیں لیکن حق پر عمل نہیں کرتے اور یہ جائل عابد مشابہ ہے ان کے جو گراہ ہوئے ہیں جو عمل کرتے ہیں لیکن بغیر علم کے۔ حضرت امام احمد روائی کو دیکھو کرتے اور یہ جائل عابد مشابہ ہے ان کے جو گراہ ہوئے ہیں جو عمل کرتے ہیں لیکن بغیر علم کے۔ حضرت امام احمد روائی کو دیکھو کیسے صابر تھے اور سلف سے کتنی کامل درج کی مشابہت رکھتے تھے۔ بدعتیں ان کے سامنے پیش ہو کیس لیکن آپ ان کے کسے صابر تھے اور سلف سے کتنی کامل درج کی مشابہت رکھتے تھے۔ بدعتیں ان کے سامنے پیش ہو کیس لیکن آپ ان کے انکاری رہے دنیا ان کے قدموں پر گری لیکن آپ نے ٹھرا دیا۔ تمام بھلے لوگوں کی بھی حالت رہی۔ اسی وصف کو قرآن نے بیان فرمایا کہ ہم انہیں امام بناتے ہیں جو لوگوں کو ہمارے تھم سے ہدایت کرتے ہیں۔ (انبیاء: سے) چو نکہ خود صابر ہیں اور بھان قبین رکھتے ہیں۔ صبری سے شہو تیں چھوڑی جاسکتی ہیں یقین ہی سے شبہ دور ہو سکتے ہیں۔

خدادند عالم کا حکم ہے کہ حق و صبر کی تلقین ایک دوسرے کو کرنا مسلمانوں کا وصف ہے۔ (العصر: ۳) ارشاد ہے ہمارے بندوں کا ذکر کر ابراہیم' اسلاق اور یعقوب ( میلائے ) جو ہاتھوں اور آ تھوں والے تھے۔ (ص: ۴۵) مرسل حدیث میں ہے اللہ تعالی ان لوگوں کو پیند فرما تا ہے جو شبهات کے وقت خوب دکھے بھال کرلیا کرتے ہیں اور شہوت کے وقت کامل عقل و ہوش سے کام لیتے ہیں۔ پس مندرجہ بالا آیت میں اشارہ ہے شہوتوں کی اتباع کی طرف جو اصلی بیاری نافرمانوں کی ہے۔ فرمایا :

﴿ فَاسْتَمْتَعُتُمْ وَ بِحَلاَ فِكُمْ ﴾ (توبد: ۱۹) اور دوسرے جلے ہے اشارہ کیا ہے شک شبہ کی طرف اور فرایا ہے: ﴿ وَ خُصْتُهُ كَاالَّذِى خَاصُوْا ﴾ (توبد: ۱۹) بر عیوں کی خواہش کے پیرو لوگوں کی اور باطل کے ساتھ جھڑنے والوں کی اصلی بیاری ہی ہے۔ بہا او قات یہ دونوں برترین خصلتیں کی ایک انسان میں جمع بھی ہو جاتی ہیں۔ بدعقیدہ لوگ عوماً بدعمل بھی ہوتے ہیں۔ پس اللہ رب العزت نے فرا دیا کہ جیسے اگلے لوگوں میں اپنی تعتوں کا پھل بیس کھا جانے والے تھے۔ اس اُمت میں بھی ہول گے۔ پس یہ بھی ایسے بھی وہ تھے اس اُمت میں بھی ہول گے۔ پس یہ بھی ہول گے۔ پس یہ بھی وہ تھے اور الن کے قلام ان میں تھے ان میں بھی ہول گے۔ پس یہ بھی ایسے کی برے ہیں جانے وہ تھے اور ان کے لیے بھی وہ تھے ان کے بھی وہ تھے ان کے کانوں کے مالات سے بہلے کے لوگوں کے طالات نہیں پنچے؟ لیخی قوم نوح کے عالات سے عبرت حاصل کریں۔ فرایا کیا ان کے کانوں تک ان سے پہلے کے لوگوں کے طالات نہیں پنچے؟ یعنی قوم نوح کے عالا کے ' تمود کے قوم ابراہیم کے ' اصحابِ مو تفکات کے۔ ان کے پاس ان کے رسول دلیلیں لاۓ۔ اللہ کی پر ظلم نہیں کرتا بلکہ انہوں نے فود ہی اپنی جانوں پر ظلم کیا۔ اس قیاس کی صحت پر خوب غور کر لیجئے اور دیکھ لیجئ کہ تھم کی تعلیق نہیں کرتا بلکہ انہوں نے فود ہی اپنی جانوں پر ظلم کیا۔ اس قیاس کی صحت پر خوب غور کر لیجئے اور دیکھ لیجئ کہ تھم کی تعلیق نیس کرتا بلکہ انہوں نے فود ہی اپنی جانوں پر ظلم کیا۔ اس قیاس کی صحت پر خوب غور کر لیجئے اور دیکھ لیجئ کہ تھم کی تعلیق توب کا بیان فرما کر ان کی مالی اور اولادی کھڑت دکھا کراصل تھم کی اور مزید تاکید کردی کہ جب ایسے قوی اور زور آور لوگوں کا میں نے ان کے اس کرقت کی دجب ایسے قوی اور زور آور لوگوں کا میں نے ان کے اس کرقت کی دجہ سے چورا کر دیا قوتم ہو ان سے بہت زیادہ کزور ہو کیا حقیقت رکھتے ہو؟ اور آیت میں کہ جب ایسے خور کی ہو اور آور آیت میں کہ جب ایسے خور کی ہو جہ جہ اور آیت میں میاد کر دے اور تمہارے بعد جے چاہے تمہارے قائم کے آگے کہ تھرا رب خنی ہے درصت والا ہے آگر چاہ تو تھیں ہوا در دور تمہارے بعد جے چاہے تمہارے قائم کے آگے ہورا رب خنی ہو جو بھو تھی تمارے قائم کے آگے

جیے کہ خود تم بھی این گذشتہ بروں کی نسل سے ہو۔

پس یہ قیاس بہت ہی واضح ہے اللہ سجانہ وتعالی فرماتا ہے کہ میری منظا پر مقرر ہے کہ تہمیں فاکر دول اور تممارے بدلے اور بہا دول جیسے کہ تم سے پہلے کے لوگوں کو میں نے فارت کر دیا اور بجائے ان کے آج تم بس رہے ہو۔ پس چاروں اور کمال مشیت ہے۔ تھم جو یہال ان کا فاکر دینا اور دو سروں کا ارکان قیاس بیان ہو چکے۔ علت تھم جو یہال عموم مشیت اور کمال مشیت ہے۔ تھم جو یہال ان کا فاکر دینا اور دو سروں کا انہوں نے آتا ہے۔ اصل جو یہال ان سے پہلے کے لوگ ہیں۔ فرع جو یہال وہ لوگ ہیں جو مخاطب شے اور آبت میں ہے بلکہ انہوں نے اسے جھٹالیا جے اپنے علم میں گھیرے ہوئے نہیں اور نہ اب تک ان کے پاس اس کا انجام آیا تھا جیسے کہ ان سے پہلے کے لوگوں نے جھٹلانے تھا اب تو آپ و کھی لے کہ ظالموں کا انجام کیما کچھ ہوا؟ اس آیت میں پہلے کے لوگوں کو جو جھٹلانے والے شے اصل قرار دیا کہ ان سے عبرت حاصل کی جائے اور ان کے اپنے تئیں فرع قرار دیا جب بید دونوں معنی کے اعتبار سے برابر ہوتے تو انجام کے لحاظ سے بھی کیماں ہیں۔ اس میں اللہ تعالیٰ کا بیہ فرمان ہے کہ ہم نے تمہاری جانب اپنے رسولوں کو شہر بنا کر بھیجا جیسے کہ فرعون کی جانب ہم نے رسول بھیجا تھا۔ فرعون نے چو تکہ اپنے رسول کو جھٹلایا تو ہم نے اسے ہلاکت کو شہر میں کیر لیا۔ پس جناب باری عروب میں نے فرعون اور فرعونیوں کی طرف بھیجا تھا۔ چو تکہ فرعون نے نافرمانی رسول کی قوہ سے بو اس محترم رسول کی نافرمانی کرے گا وہ بھی غارت کر دیا جائے گا اور بھی اس کی مثالیس کیر میں بہت اور بھرت ہیں۔

 انسان کو ابتداء نطفے سے پیدا کیا جو ایک حقیر ذلیل چیز ہے پھراس پر کئی گئی حال آئے آج پچھ ہے کل پچھ ہے یہاں تک کہ
اب وہ چلنا پھرتا' دیکھنا بھالنا' قوی اور سڈول انسان بن گیا پھر کیسے ممکن ہے کہ اسے یو نمی بیکار اور مہمل چھوڑ دیا جائے؟ اسے
نہ کوئی حکم دیا جائے نہ کسی بات سے منع کیا جائے نہ اس سے کوئی عبادت کرائی جائے حالانکہ اسے اپنے فضل سے کمال تک
پنچا دیا ہے۔ ایک قطرے کی صورت سے انسان بنا دیا ہے۔ پس اگر بیہ ٹھیک ٹھاک رہا اپنے فرض کو پچانتا رہا تو وہ اس طرح
اس کے درجات و کمالات بردھاتا رہے گا۔ یہاں تک کہ اسے اپنے مہمان خانے میں اپنے پاس نعتوں والی جنت میں جگہ دے
کر اپنا دیدار دکھائے گا اور اپنا کلام سنائے گا۔ اس میں اللہ سجانہ وتعالیٰ کا بیہ قول ہے کہ وہ اپنی رحمت سے پہلے اس کی
خوشخبری دینے والی ہوائیں جاری فرماتا ہے وہ جب پانی کے بھرے بادل اٹھاتی ہیں تو ہم ان بادلوں کو مردہ شہر کی طرف لے چلتے
ہیں اس سے بارش برساتے ہیں اور اس کی وجہ سے ہر طرح کے پھل ذمین سے نکالتے ہیں اس طرح ہم مُردوں کو نکالیں گ
کہ تم تھیجت حاصل کر لو۔ اچھی ذمین تو اپنی پیداوار خوب نکالتی ہے بری ذمین سے سوائے کوڑے کرکٹ کے اور کیا لکتے گا؟

پی یمال دو زندگیال ہیں ایک کا اعتبار دو سری پر ہے ایک کا قیان دو سری پر ہے۔ پھر دو سرا قیاس بیان فرمایا کہ زمین کا کوئی حصہ تو بہت بھلا ہو تا ہے بارش برستے ہی اس میں سے بحکم اللی خیروبر کت اہل پڑتی ہے۔ کوئی حصہ بخر ہو تا ہے اس میں بیداوار کی قوت اللہ بھی پچھ نہ پچھ نکل ہی آتا ہے گو وہ فا کدے کے قابل بھی نہ ہو۔ ظاہر ہے کہ بارش ایک ہی ہے اس میں پیداوار کی قوت اللہ نے رکھی ہے۔ لیکن جیسی زمین تھی ویبا اس کا اثر ہوا۔ اس طرح وہی آسانی جو بارش کے مشابہ ہے اور دِل انسانی جو زمین کے مشابہ ہے اور دِل انسانی جو زمین کے مشابہ ہے اس کی زندگی اس سے ہو جاتی ہے۔ کل عمل چو نکہ دِل ہے اور بیہ مشابہ زمین کے ہے کہ وہ بھی کل پیداوار ہوا اس کی بھی دو قتمیں ہیں جو وہی اللی سے فاکدہ حاصل نہیں کرتے وہ اس سے پاک نہیں ہوتے نہ اس پر ایمان لاتے ہیں۔ جیسے ردی زمین کا فکڑا جس نے بارش سے فاکدہ نہ اٹھایا نہ اس میں سبقت اس سے پاک نہیں اور جو ایکھے دِل ہوتے ہیں وہ خوب سیرحاصل نفع اٹھاتے ہیں ایمان میں بڑھ جاتے ہیں عمل میں سبقت کر جاتے ہیں۔ مؤمن قرآن مُن کر سوچ سمجھ کر اثر لیتا ہے پس اس کی مثال اس پاک صاف زمین کی ہے جو بارش کے ہوتے ہیں۔ مؤمن قرآن مُن کر سوچ سمجھ کر اثر لیتا ہے پس اس کی مثال اس پاک صاف زمین کی ہے جو بارش کے ہوتے ہیں۔ مؤمن قرآن مُن کر سوچ سمجھ کر اثر لیتا ہے پس اس کی مثال اس پاک صاف زمین کی ہے جو بارش کے ہوتے ہیں۔ مؤمن قرآن مُن کر سوچ سمجھ کر اثر لیتا ہے پس اس کی مثال اس پاک صاف زمین کی ہے جو بارش کے ہوتے ہیں۔ مؤمن قرآن مُن کر سوچ سمجھ کر اثر لیتا ہے پس اس کی مثال اس پاک صاف زمین کی ہے جو بارش کے والا اس کے باکش ہو تے والا اس کے باکل ہر عکس ہے۔

ای میں سے یہ آیت بھی ہے کہ لوگو! اگر تہیں مرکرجی اٹھنے میں شک ہے تو تم سوچ لو کہ ہم نے تہیں مٹی سے پیدا کیا ہے پھر نطفے سے پھر خون بست سے پھر لو تھڑے سے جو صورت شدہ ہو تا ہے اور بے صورت کا بھی ' یہ اس لیے کہ ہم تہمارے لیے ظاہر کر دیں جب تک ہم چاہتے ہیں اسے ماں کے رحم میں ٹھمرا لیتے ہیں ایک مقررہ مدت تک پھر ہم تہمیں جھوٹے سے بخے بنا کر نکالتے ہیں پھر تم اپنی قوت طاقت کو چنچ ہو تم میں سے بعض تو فوت کر دیے جاتے ہیں اور بعض پھوس بردھائے تک پہنچ جاتے ہیں اور بعض پھوس بردھائے تک پہنچ جاتے ہیں کہ بہت پھو علم والے ہو کر بے علم بن جائیں۔ (النی : ۱۵) یعنی تعجب ہے کہ تہمیں مرکر جی اور بعض کی اٹھا نظیرہے پہلی دفعہ کی پیدائش کی پس امکان و وقوع میں دونوں چزیں ایک دوسری کی نظیر ہیں۔ موت کے بعد کا تہمارا کا جہ کا تہمارا مادہ بھی نئی پیدائش ہو تیں باوجود ولی ہی چز د کھے اعادہ بھی نئی پیدائش ہو یہ اس نے پہلی بار تہمیں پیدا کیا ہے اور جس کے تم خود قائل ہو پس باوجود ولی ہی چیز د کھے

لینے کے اس کے اقراری ہونے کے والی ہی ایک چیز سے انکاریہ تو سراسر عقل کے خلاف ہے۔

اسی مضمون کو قرآن کریم میں ایک اور جگہ نمایت ہی خوش اسلوبی سے بھترین عبارت آخرت کی زندگی کی ولیلیں کے ساتھ مخفر الفاظ میں کھھ اس طرح بیان فرمایا ہے کہ خود گردن جھک جائے اور دِل میں اُر جائے چنانچہ سورہ واقعہ میں ہے بتلاؤتم جو خاص پانی ٹیکاتے ہو اسے پیدا کرنے والے تم ہو یا ہم ہیں؟ ہم نے ہی تو تم میں موت کو مقرر کیا ہے ہم اس سے پیچھے میں کہ تم جیسوں کو بدل دیں اور تہیں اس صورت میں پیدا کر دیں جس کا تمہیں علم بھی نہیں۔ اس پہلی مرتبہ کی پیدائش سے کیا تنہیں دلیل نہیں ملتی؟ (الواقعہ: ١٠) پس یمال بھی پہلی وفعہ کی پیدائش کو دوہارہ کی پیدائش کی دلیل بنایا فرمایا کہ اگر بیہ سوچتے اور عقل کو کام میں لاتے تو یقیناً اس نتیج پر بآسانی پہنچ جاتے کہ جیسے پہلی مرتبہ کاپیدا کرنا خدائے قدر کی قدرت کے ماتحت تھاایسے ہی دوسری دفعہ کی پیدائش بھی اس کی قدرت کے ماتحت ہے۔ ان دونول مين كوئى فرق نهين - قدرت دونول پر شامل ہے - ان دونول پيدائشوں كو آيت ﴿ وَاَنَّهُ حَلَقَ الزَّوْجَيْنِ ﴾ الخورجم: ٣٥) مين اور آيت ﴿ اَلَمْ يَكُ نُطْفَةً ﴾ الخ وقيامه: ٣٤) مين اور آيت ﴿ وَصَوَبَ لَنَا مَعَلاً ﴾ الخ ولين ( ١٨٠) من جمي جمع كيا ہے- سورة الن كى آخرى آيتي وس وليلوں برشال بين- ايك تويد كديد جو فرمايا كدكيا انسان ديكھا نميں كد بم في اسے نطف سے پیدا کیا ہے اس میں اس کی پہلی پیدائش کو بیان فرمایا کہ اس کی دوبارہ کی پیدائش پر دلیل بے۔ پھردوسری آیت میں فرمایا کہ اگرید اپنی پہلی پیدائش کو سامنے رکھتا تو اے ایس فضول چزیں بیان کرنے کی جرات ہی نہ ہوتی چونکہ اپنی پہلی مرتبہ کی پیدائش کو ذہن سے نکال دیتا ہے ایس ایس بیودہ مثالیں بیان کرنے لگتا ہے ایس ﴿ نَسِسَ خَلْقَهُ ﴾ میں بی نمایت لطیف جواب اس کے اعتراض کا تو آگیا اور زبردست دلیل قائم کر دی- اس کی بالکل ایس مثال سمجھتے کہ ایک مخص نے دو سرے کو کپڑے بہنائے 'گردیا' مال دیا اب وہ اس کے سامنے اس گریں وہی کپڑے پنے ہوئے کہتا ہے کہ آپ نے مجھے پھھ نہیں دیا تو وہ بطور شکایت کتا ہے کہ لو میاں اور سنو میرے ہی کیڑے پنے ہوئے میرے ہی دیتے ہوئے گھریں کھڑے ہوئے میرا ہی مال جیب میں رکھ کرمیرے احمان کا انکار کر رہا ہے۔

ایباپاک صاف جواب وے کرانا واضح جُوت پیش کرے جس کے بعد کی دلیل کی ضرورت نہیں اور جس کا انکار کوئی کربی نہیں سکت پھر مزید وضاحت کرکے فرمانا ہے کہ ان بوسیدہ ہڈیوں کو وہ خدا زندہ کروے گا جس نے انہیں پہلی مرتبہ پیدا کیا۔ (لین : ۴۸۸) پس یہ جواب اور یہ استدلال انگار کے گئڑے گئڑے کرؤالنے والا ہے پھراپنے عِلم کی وسعت بیان فرما کر اس کی اور زیادہ تاکید کروی کہ تمام مخلوق اس کے عِلم میں ہے اس کا عِلم محیط کل ہے۔ دوبارہ کی پیدائش اس پر مشکل ہو جس کی قدرت میں کال ہے اور اس کا عِلم بھی سب کو شال ہے۔ ہرپیدائش کا وہ عالم ہے زمین و آسمان کی پیدائش اس کی قدرت کا ایک اور فی سا نمونہ ہے۔ وہ تو جب بھی جس کی چیز کے کرنے کا ارادہ کرے فرا دیتا ہے کہ دنہو جا اس کی قدرت میں کی نہ اس کی خدرت میں کی نہ اس کے عِلم میں بی پیدائش سے عاجز نہ کر سکی تو حمیس مار کے عِلم میں بی پیدائش سے عاجز نہ کر سکی تو حمیس مار کے عِلم میں بی پیدائش سے عاجز نہ کر سکی تو حمیس مار کے عِلم میں بی پیدائش اس کی ایک ہو جائے اس و زمین کی پیدائش اسے عاجز نہ کر سکی تو حمیس مار فرانے کے بعد زندہ کر دیناس پر کیا گراں گزرے گا؟ پھرا یک اور ولیل بیان کی کہ منکرین کاشبہ بالکل ہی ذاکل ہو جائے اس میں بری بی لطیف اور صاف اور عقل و فیم کے بالکل ہی قریب کی دلیل ارشاد فرمائی۔

فرمایا کہ وہی ہے جو تمارے لیے سزورخت سے آگ بیدا کریائے جس تم جلاتے ہو۔ پس سز برے بھرے ورخت

سے آگ جیسی جلا دینے والی چیز کا پیدا کرنے والا قبروں سے مردوں کو زندہ کرکے نکالنے سے عاجز ہو جائے گا؟ منکروں کا شبہ یہ تھا کہ موت محصدی اور خشک چیز ہے اور حیات تر اور حرارت والی چیز ہے۔ جب جسم پر موت طاری ہو گئی تو پھراس میں حیات کا داخل ہونا ناممکن ہے۔ کیونکہ موت و حیات میں تضاد اور تخالف ہے ان کا یہ شبہ اس دلیل سمیت به ظاہرایی چیزبن می تھی کہ کم عقل لوگ اے قبول کرلیں لیکن میر اسرا مروهو کا ہے دلیل نہیں اس لیے کہ حیات و موت ایک ہی جگہ جمع ہونے کے تو قائل ہم نہیں۔ حیات کا آنا موت کا اٹھنا ہے۔ موت و حیات کا جمع ہونا نہیں۔ دیکھیے سبز اور ہرے درخت کا مزاج تر اور سرد ہے اس میں سے اللہ تعالیٰ آگ کو نکالنا ہے جس کی طبیعت حار اور پابس ہے۔ پھراس سے بوی اور اس سے بھی واضح دلیل بیان فرمائی کہ میں نے تو آسان و زمین جیسی تم سے بہت ہی بری مخلوق پیدا کر دی ہے ان کی وسعت و عظمت کو دیکھو ان کے مقابلے میں تمهارا ذرا سا وجود حقیقت ہی کیا رکھتا ہے؟ جب اس رب کی قدرت ان کی پیدائش سے عاجز نہیں تو انسان جیسی حقیر مخلوق کی ابتدائی نہیں بلکہ دوبارہ کی پیدائش سے اس کی قدرت کیسے عاجز آجائے گی؟ پھراپنے دو اوصاف وہ بیان فرمائے جس کے بعد کسی چیز میں کوئی شک شبہ عقلاً بھی باتی ہی نہ رہے۔ فرمایا وہ خلاق ہے وہ علیم ہے۔ جو چاہے بنائے۔ بگاڑے' جو چاہے پیدا کرے جو چاہے فناکرے کوئی ارادہ پورا ہوئے بغیر نمیں رہ سکتا اسے سامانِ اسباب کی ضرورت نہیں ادھر ارادہ کرکے فرما دیا کہ ہو جا اُدھر اس چیز کا وجود ہو گیا۔ اس کے فرمان سے سرتانی کسی کی طاقت میں نہیں۔ ہر چزاس کی تھم بردار ہے پھراس کی مزید وضاحت اور ٹاکید کے طور پر ارشاد ہوا کہ پاک ہے وہ اللہ جس کے ہاتھ میں مرجز کی بادشاہت ہے تم جے مشکل سمجھ رہے ہو وہ اس کے ماتحت ہے جس طرح کا تصرف جس چزیر وہ چاہے کر تا رہتا ہے۔ مالک کو اپنی ملکیت کا اختیار ہے اس کے تصرف کو کوئی روک نہیں سکتا۔ ختم سورت پر فرمایا کہ اس کے پاس تم لوٹائے جاؤ گے جیے کہ ای کے پاس سے تم پہلی دفعہ آئے تھے۔

پس ابتدا انتما شروع اور دوبارہ ای کی طرف ہے اوّل و آخر وہی ہے ہرکام ہر فحض ہرچز تمام تلوق کی انتماای مالک واحد کی طرف ہے۔ ای میں سے اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان بھی ہے کہ انسان کتا ہے کہ کیا جب میں مرجاؤں گا پھر زندہ کرکے گڑا کیا جاؤں گا؟ کیا انسان اسے یاد نہیں کرتا کہ ہم نے اسے اس سے پہلے پیدا کیا ہے جبکہ وہ کوئی چز ہی نہ تھا۔ تہیں فتم ہے ذرا ان کلمات پر دوبارہ غور کی نگاہ کر جائے کس قدر اختصار ہے 'کس قدر فصاحت و بلاغت سے 'کئے عمدہ پیرائے میں کس طرح اصل و فرع اور علت و تھم بیان فرما دیا ہے۔ ای بارے کی یہ آیت بھی ہے کہ کفار کتے ہیں کہ جب ہم گلی سرئی ریزہ میدہ ہڑیاں بن جائیں گ تو پھر بھی ہم نئی پیدائش میں پیدا کئے جائیں گے؟ اس کے جواب میں حق سجانہ و تعالیٰ نے وہ زیردست دلیل قائم کی کہ ان کے اس اعتراض کی بھو ہی اڑ جائے۔ فرمایا کہ اچھا تم پھریا لوہا بن جاؤ بلکہ اس سے بھی کی کردست دلیل قائم کی کہ ان کے اس اعتراض کی بھو ہی اڑ جائے۔ فرمایا کہ اچھا تم پھریا لوہا بن جاؤ بلکہ اس سے بھی کی حقت ہوئے ہو تھر اور لوہا بن جاؤیا آسان و وہ جس نے اوّل دفعہ تہیں پیدا کیا ہے۔ پس ہڑیوں کا تو جلانا کہاں وہ تو اگر تم پھر اور لوہا بن جاؤیا آسان و وہ جس نے اوّل دفعہ تہیں پیدا کیا ہے۔ پس ہڑیوں کا تو جلانا کہاں وہ تو اگر تم پھر اور لوہا بن جاؤیا آسان و وہ جس نے اوّل دفعہ تہیں ہی تقدیر پوئیا کا اور بوسیدہ ہڑیوں کا تو جلانا کہاں وہ تو اگر تم پھر اور لوہا بن جاؤیا آسان و اس کی بیدا گئے ہوئے ہو تم اس کے پیدا گئے ہوئے ہو تم اس کے پیدا گئے ہوئے ہو تم اس کے بیدا گئے وہ ہارنے والا نہیں۔ اس طال میں پنچیا ہے اب بھی وہ تہیں اور چیز اور پھر اس سے اور چیز بنانے پر قادر ہے گو تم سخت سے سخت سے تو بین جاؤ کیا اس مائر کے والا نہیں۔

مخلوق اور خالق کا فرق ہے۔ یہ فرمان بالکل اس طرح ہے جیسے کوئی کے کہ اگر تو آسان پر چڑھ جائے تو میں وہاں بھی پہنچوں گا۔ پس معنی آیت کے یہ ہوئے کہ تو تم پھریا لوہایا اس سے بھی زیادہ سخت چزبن جاؤ لیکن پھر بھی جھ میں قدرت ہے کہ شہیں مار ڈالوں پھر زندہ کر دوں۔ اب ان دونوں معنوں میں ایک لطیف فرق ہو گیا لیعنی ایک تو یہ مطلب ہوا کہ اگر تم آپ اپنی حالت کے بدلنے پر قادر ہوتے اور سخت سے سخت تر چیزبن جاتے جب بھی ہماری قدرت اور ہمارے غلبے سے باہر نہیں تھے۔ پس جبکہ تم اس پر بھی قادر نہیں ہو تو پھر تو بطورِ اولی ہمارے ماتحت ہو جو ہم چاہیں کریں۔ دو سرا مطلب یہ ہوا کہ اگر تم بچ چی ایسے ہی بن جاؤ تو ہم اس صورت میں بھی تمہاری موت و زیست پر قادر ہیں۔ دراصل یہ دلیل وہ ہے جس میں اگر قتم ہو تھ نہیں ہو سکتا۔

عقل سلیم اور انسان فہیم کو بجراس کے سامنے سرتسلیم خم کر دینے کے اور کوئی چارہ کار ہی نہیں۔ جب اس جواب نے انہیں لاجواب کر دیا تو اب انہوں نے جھٹ سے دو سرا سوال جڑ دیا کہ ہمیں لوٹائے گا کون؟ اب اسے خواہ سوال سیحصے خواہ انکار بسرصورت یہ ان کی اعلیٰ درجے کی سرکش ہے تاہم اس کا بھی نہایت معقول اور مسکت جواب دیا کہ تہیں وہ لوٹائے گاجس نے اوّل مرتبہ تہیں بنایا ہے۔ جب اس بارے میں بھی انہیں پیچے بٹنا پڑا تو سرتو جھک گئے دِل تو ہار گئے لیکن بات بنانے کے لئے ایک سوال اور بھی لڑھکا دیا کہ یہ ہو گاکب؟ جواب ملا کہ ابھی بہت ہی جلد عنقریب۔ ایک عاقل شخص ان جوابوں سے اس طریق استدلال سے کس قدر لطف اندوز ہوتا ہے کہ یہ دلیل اور اس کا استرام اپنے مدلول کے ساتھ کس قدر چیپاں ہے۔ یہ سوالات اور ان کے بلیغ و فضیح ' واضح اور کھلے ہوئے صاف صاف جوابات کس طرح ذہن کو تیز' دِل کو مسرور اور آ تھوں کو پرنور بناتے ہیں۔ آہ! افسوس ان لوگوں پر جو قرآن کے معنی مطالب پر غورو فکر نہیں کرتے۔ اپنی ذہنی تراش پر اور اپنی عقلی رفتار پر اور اپنی فکر کے گھوڑوں پر سوار پھرتے ہیں۔

ایی ہی اور آیت سنے فرمان ہے تو دیکتا ہے کہ زمین خشک اور غیر آبد سنے فرمان ہے تو دیکتا ہے کہ زمین خشک اور غیر آباد پڑی ہے جب ہم جیاس ولالت کی اور مثالیں نے اس پر پانی برسایا وہ الل جل کر بڑھ اور پھول کر طرح طرح کی ترو تازہ جو ڑجو ٹر چیزیں اگانے گی۔ یا در کھ اللہ تعالی حق ہے وہی مردول کو زندہ کرتا ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔ یقین مان کہ قیامت بے شک و شبہ آنے والی ہے اور اللہ تعالی قبرول کے مردول کو زندہ کرنے والا ہے اور آیت میں فرمایا ہے کہ زمین کو تو جھی جھائی دیکت ہے پھرادھر ہم نے بارش برسائی ادھروہ ترو تازہ ہو کر پھل پھول گئی۔ اسے زندہ کرنے والا سب مردول کو زندہ کرنے والا ہے وہ ہر چیز پر قادر ہے۔ ان میں اللہ تعالی قادر و قیوم نے اجڑی ہوئی مردہ زمین کے جلانے کو مردہ انسانوں کے زندہ کرنے کی نظیر میں نظیر کے دیل دی۔ بنائی۔ زمین سے پیداوار کے نکالنے کو قبرول سے مردول کے نکالنے کی نظیر ٹھرائی اور نظیر سے نظیر کی دلیل دی۔

اس سے پانچ مطلب اور ثابت کئے۔ خدائے تعالیٰ جو ہر چیز کا خالق مالک ہے اس کے وجود کی دلیل اور یہ کہ وہ حق مبین ہے۔ اس کی ذات کمال و قدرت ارادے حیات علم رحمت اور افعال والی ہے۔ وہ مردول کو زندہ کرنے والا ہے۔ ہر چیز پر عام طور پر وہ قدرت رکھتا ہے۔ قیامت کا آنا یقین ہے۔ مردے اس طرح قبروں سے نکلیں گے جیسے زمین سے درخت اور نابات وغیرہ۔ حکمت و نور والے قرآن کریم نے اس دلیل کو گئ ایک جگہ بیان فرمایا ہے۔ اس لیے کہ اس کے مقدمات بالکل صبح میں اس کی دلالت بہت صاف ہے۔ یہ ہر ذی عقل کے ذہن میں بیٹے جاتی ہے ہر قتم کے معارضے اور شبے سے یہ پاک اور بلاتر ہے۔ اس کی دلالت بہت صاف ہے۔ یہ ہر ذی عقل کے ذہن میں بیٹے جاتی ہے جو تم کے معارضے اور شبے سے یہ پاک

دار جوڑے اُگا دیے ہیں جو منظراور نصیحت ہے ہراس بندے کیلئے جو اپنے پروردگار کی طرف جھکنے والا ہو۔ ایسا شخص اس سے نصیحت حاصل کرتا ہے اور نصیحت ماصل کرتا ہے اور نظر ڈالنے سے پیشتر ہوتی ہے گوتی ہے گوتی ہے اور نظر ڈالنے سے پیشتر ہوتی ہے گوتی ہے اور نظر ڈالنے سے پیشتر ہوتی ہے گولفظوں میں اس پر مقدم ہے جیسے فرمان ہے کہ پر ہیزگار لوگوں کو جب شیطانی ایذا پینچی ہے تو وہ یاد کر کے ای وقت آئھیں کھول لیتے ہیں تذکر 'تفعل کے وزن پر ذکر کا مصدر ہے پس نذکور کی صورت کا تصور دِل میں لانا بھی تذکر ہے۔ جب وہ دِل میں آتی ہے اور خوب جم جاتی ہے تو اب آئھیں کھلتی ہیں اور اب وہ چیزاس کے لیے تبصرہ اور ذکری ہو جاتی ہے۔ بدایت کا دارومدار انمی دو چیزوں پر ہے۔ اللہ سجانہ وتعالی نے انسان کو پہلے اپنی پیدائش کی ابتدا کی طرف نظر کرنے کو فرمایا۔ اپنی روزی کے دیکھنے کو فرمایا۔ پھراس سے قیامت پر' اپنے دوبارہ لو شخے پر اور رسولوں کی خروں کی تقدیق پر استدلال کرنے کو فرمایا۔

ارشاد ہے کہ انسان دیکھے کہ وہ کس چیز سے پیدا کیا گیا ہے وہ اچھلتے پانی سے پیدا کیا گیا صلب و ترائب کی صحیح مسر ہے۔ جو پیٹھ اور سینول کے درمیان سے نکاتا ہے اللہ اس کے لوٹانے پر قادر ہے۔ جس دن کہ پوشید گیال کھل پڑیں گی۔ (الطارق: ۵-۹) ﴿ دَافِقِ ﴾ اپنے باب پر ہی ہے وہ فاعل جمعنی مفعول نہیں ہے جیسے کہ بعض حضرات كاخيال ہے۔ بلكه بير اليا ہے جيسے جمله مآءٌ حَارٍ وَ وَاقِفٌ وَ سَاكِنٌ يعنى جارى يا تهمرا موا يا سكون والا پانى۔ پيھ سے مراد مرد کی بیٹے ہے اور چھاتی سے مراد بھی مرد کی چھاتی کئی ہے گو بعض نے عورت مراد کی ہے لیکن اوّل قول زیادہ ظاہر ہے کیونکہ ((بین)) کالفظ ہے ((مِنْ)) کالفظ نہیں اس سے تو یمی معلوم ہوتا ہے کہ مَرد کایانی ہی ان دونوں مختلف جگہ سے نکاتا ہے جیسے کہ دودھ کے بارے میں ﴿ مِنْ بَيْنِ فَوْتٍ وَدَمِ ﴾ فرمایا ہے۔ نطفے سے انسان کی پیدائش کا ذکر اور بھی بہت ی جگہ ہے لغت کے اعتبار سے نطفہ مرد کے پانی کو کہتے ہیں۔ جو ہری کا قول ہے کہ نطفہ کا معنی صاف پانی خواہ تھوڑا ہو خواہ بہت مو- نطفه مرد کا پائی اس کی جمع (انطف)) ہے اور اس لیے بھی کہ دفق اور نفنج کے ساتھ مرد کے پائی کی توصیف آیا کرتی ہے۔ یہ لفظ عورت کیلئے نہیں بولے جاتے غالبًا دوسری جماعت کو دھو کا اس سے لگا ہے کہ لغت والوں نے اس کا معنی لکھا ہے کہ ترائب ہار کی جگہ کو کتے ہیں جو سینے پر اٹکایا جاتا ہے۔ زجاج کتے ہیں اہل لغت اس پر متفق ہیں امراً القیس نے اپنے شعر میں بھی ایسے ہی موقع پر اس لفظ کو باندھا ہے۔ لیکن اس سے یہ کسی طرح لازم نہیں آتا کہ لفظ ترائب عوراوں کے ساتھ مخصوص ہو بلکہ اس کااطلاق عورت مرد دونوں پر ہو تا ہے۔ چنانچہ جو ہری نے لکھا ہے کہ سینے کی وہ ہڈیاں جو ہنسلی سے لے کر پیلیوں تک ہیں انہیں ترائب کتے ہیں ((رَخعِهِ)) میں ضمیر کا مرجع بقولِ صحیح انسان ہے یعنی اللہ تعالی قادر ہے کہ قیامت کے ون انسان کو پھر لوٹائے میں وہ دن ہے جس میں بھید کھل پڑیں گے۔ کسی نے کہا ہے کہ لفظ (امآء)) یعنی پانی کی طرف ضمیر اوٹتی ہے لین اللہ تعالی اس خاص پانی کو اس کے نکلے ہوئے سوراخ میں یا سینے میں واپس لوٹا دینے پر بھی قادر ہے اسے وہ روک بھی سکتا ہے لیکن سے بہت دور کے معنی ہیں گو جناب باری کو اس پر بھی ہم قادر مانتے ہیں لیکن الفاظ اس تفسیرے انکاری ہیں۔ بلکہ قرآن پاک کی ایس آیتوں کا طریقہ میں رہاہے کہ ابتدا اور پہلی پیدائش سے لوٹنے اور رجوع ہونے اور دوبارہ کی پیدائش میں پیدا کئے جانے پر استدلال کیا جائے۔ اس سے بھی بردھ کرید دلیل ہے کہ اس اوٹانے کو مقید کیا ہے قیامت کے دن کے ساتھ تو یہ معنی بالکل غلط ہی ہیں۔ الغرض الله تعالی نے بندوں کو تھم دیا کہ وہ اپنی ابتدائی پیدائش اور اپنی روزي كو ديكھيں كه وه صاف دلالت كرتى ميں خداكى جانب لوٹنے اور وہال دوبارہ پيدا ہونے پر اور آيت ميں ہے انسان اپن

کھانے کو دیکھے کہ ہم بارش برساتے ہیں ہم زمین کو پھاڑتے ہیں ہم اس میں اناج اور انگور اور ترکاری اور زینون اور تھجوریں اور گھنے باغ اور میوے اور چارہ اگاتے ہیں یہاں بھی نظیر سے نظیر پر استدلال ہے زمین کی پیداوار سے استدلال کر کے دوبارہ کی پیدائش کی دلیل دی ہے۔

یک معنی اس فرمان خداوندی کے ہیں کہ کافراعتراض کرتے ہیں کہ ہم ہڑی اور مٹی ہو جانے کے بعد بھی کیا نئی پیدائش میں اٹھا کھڑے کئے جائیں گے؟ کیا وہ شیں دیکھتے کہ آسان و زمین کا پیدا کرنے و الا اللہ ان جیسوں کے پیدا کرنے پر قادر ہے۔

یخی ان جھٹانے والوں جیسے مراد اس سے دوبارہ کی پیدائش ہے اور بھی بہت جگہ یہ مثال بیان فرمائی گئی ہے۔ پس انمی کی شئی پیدائش دوبارہ ہوگی ہی حق ہے جس پر عقل و نقل کی صریح دالت ہے ای کو نہ سیجھنے کی وجہ سے بعض لوگ فبط میں پڑیوں کئی اور قبارت کے معاملات میں انہیں شکل و شب کی بیاری لگ گئی۔ الخرض اللہ تبارک و تعالیٰ نے آسان و زمین کی پیدائش الوگوں کی دوبارہ زندگی پر بطور دلیل پیش فرمایا اور اس کی تاکید اور جبوت کے طور پر فرمایا کہ زمین آسان کی پیدائش انسانی پیدائش سے بہت ہی مشکل اور انم ہے پس جو اللہ اس بڑی چیز پر قادر ہے اس پر یہ چھوٹی می چیز تو بہت ہی آسان ہے اور جبرائن سے بہت ہی مشکل اور انم ہے پس جو اللہ اس بڑی چیز پر قادر ہے اس پر یہ چھوٹی می چیز تو بہت ہی آسان ہے اور دوبارہ کے لوٹائے سے بھوٹی میں گئر اس کے کہ وہ اللہ کے دوبارہ کے لوٹائے سے بھوٹی میں بھو سکتے کہ اور انکاری دوبارہ کے لوٹائے سے اللہ کی قدر توں میں کمی سمجھیں' اس کی حکست میں عکتہ گیری کریں' ای لیے اشیں کافر اور انکاری دوبارہ کے دوبارہ کی جوبارہ کے دوبارہ کے دوبارہ کی دوبارہ کے دوبارہ کی میں ہو جانے کے بعد ہم کس نئی پیدائش میں آئیں گے۔ یکی لوگ ہیں جنہوں نے اپنے پائیار اللہ سے نقر کیا۔

سورہ کمف میں ایک مؤمن و کافر کے بیان میں کافر کا مؤمن سے بیہ کہنا بیان ہوا ہے کہ میں تو قیامت کو برخی نہیں مانتا اور اگر بالفرض ایسا ہوا بھی تو میں اپنے اس دنیوی باغ سے بہتر باغ وہاں پاؤں گا۔ اس کے جواب میں مؤمن نے کما کہ کیا تو اس اللہ سے کفر کرتا ہے جس نے تجھے مٹی سے پیدا کیا بھر نطف سے پھر تجھے پورا اور ٹھیک ٹھاک انسان بنا وہا۔ پس ٹاہت بھا کہ منکرین قیامت کافر ہیں۔ اللہ کے منکر ہیں گو وہ اپنے تئیں خدا کا مانے والا جانیں۔ ای مطلب کی ایک آیت یہ بھی ہے گا کہ منکرین قیامت کافر ہیں۔ اللہ کے منکر ہیں گو وہ اپنے تئیں خدا کا مانے والا جانیں۔ ای مطلب کی ایک آیت یہ بھی ہے گا کہ منکرین قیامت کافر ہیں۔ اللہ کے منکر ہیں گو وہ اپنے تئیں خدا کا مانے والا جانیں۔ ای مطلب کی ایک آیت یہ بھی ہے گا دو سری دوبارہ کی پیدا کش میں پیدا کرے گا۔ ایش کی وفعہ کی پیدا کش کو دیکھو غور کرو اور اعادہ کا اعتبار ابتدا سے کرو۔ ای طرح کی دوبارہ کی پیدا کش میں پیدا کرے گا۔ ایس کی موت کے بعد کید زندہ کرتا ہے۔ ٹھیک ای طرح تم بھی ہے کہ خدا ہے تھینا وہی مردوں کو زندہ کرنے والا ہے اور وہ ہر ہر چزیز قادر ہے۔ اس طرح ارشاد ہے کہ موت کے بعد کیسے زندہ کر دیتا ہے؟ یقینا وہی مردوں کو زندہ کرنے والا ہے اور وہ ہر ہر چزیز قادر ہے۔ اس طرح ارشاد ہے کھمچوروں کے باند و بالا مضبوط درخت پیدا کئے جس میں مت بہ بتہ خوشے گئے ہیں اس پانی ہے اس کے مردہ شرکو زندہ کر دیا۔ کھمچوروں کے باند و بالا مضبوط درخت پیدا کئے جس میں مت بہ بتہ خوشے گئے ہیں اس بانی سے جم نے مردہ شرکو زندہ کر دیا۔ گھیک اس طرح تہم ارا لگانا ہے اور آیت میں ہے جس دن ہم آسان کو اس طرح تہم نے کہلی دقعہ پیدائش کی تھی ٹھیک اس طرح تہم نے کہلی دوجہ پیدائش کی تھی ٹھیک اس طرح تہم نے کہلی دوجہ ہی کریں گے۔ یہ وعدہ تم پر ضروری ہے

(رسِحِل) کہتے ہیں ان اوراق کو جن پر تحریر کی گئ ہو۔ کتاب سے مراد نفس مکتوب ہے لام علیٰ کے معنی میں ہے یعنی ہم آسان کو اس طرح لیسٹ لیس کے جیسے تحریر کے اوراق لیسٹ لیے جائیں۔ پھر نظیرسے نظیر پر استدلال کیا اور فرمایا جیسے ہم نے پہلی بارکی پیدائش شروع میں کی ہے' اس کو پھرسے لوٹا کر دوبارہ کریں گے۔

 ہیں سب مَردود کرنے اور فدموم کرنے اور باطل کرنے کیلئے بیان فرمائے گئے ہیں۔ اس بارے میں اللہ پاک کا یہ فرمان بھی ہے کہ جنہیں تم پکارتے ہو وہ تو تم جیسے ہی بندے ہیں بھلا انہیں پکارو تو دیکھیں وہ تہیں کیا جواب دیتے ہیں جُکیا ان کے باتھ ہیں جن سے پکڑ سکتے ہوں؟ یا ان کی آ تکھیں ہیں جن سے دکھ سکتے ہوں؟ یا ان کی آ تکھیں ہیں جن سے دکھ سکتے ہوں؟ الاعراف: ۱۹۵۵ یعنی یہ بُت صرف جی ہیں جستے ہیں صفات الہیہ میں ہوں؟ یا ان کے ایسے کان ہیں جن سے مُن سکتے ہوں؟ (الاعراف: ۱۹۵۵) یعنی یہ بُت صرف جی ہیں جستے ہیں صفات الہیہ میں سے ان میں کوئی صفت موجود نہیں۔ جو معنی معتبر ہیں وہ ان میں نہیں انہیں پکارا جائے تو یہ جواب نہیں دے سکتے یہ وُھائج ہیں جو بی صفات ان میں ایک نہیں جس سے یہ قابل عبادت بن سکیں۔ اس کے مزید جوت کے لیے ان بیں جو بے وصف ہیں ایک بھی صفت ان میں ایک نہیں جس سے یہ قابل عبادت بن سکیں۔ اس کے مزید جوت کے لیے ان بھی کے دوست و پا ب سمع و بھر ہونا بیان فرمایا کہ انہیں تم نے اپنے باتھوں گھڑا ہے 'صورت دی ہے لیکن اوصاف سے خول ہے۔ پیر ہیں لیکن چلے والے نہیں 'باتھ ہیں لیکن پکڑنے والے نہیں۔ اس طرح آ تکھ اور کان بھی بے سود ہیں جو نفع خوالی ہے۔ پیر ہیں لیکن علت مؤثرہ اور وہ وصف نہیں ان اعضاء سے تھا وہ نہیں پس اس کا وجود اور عدم دونوں برابر ہیں۔ پس یمال قیاس ہے لیکن علت مؤثرہ اور وہ وصف نہیں بیا ان اعضاء سے تھا وہ نہیں پس اس کا وجود اور عدم دونوں برابر ہیں۔ پس یمال قیاس ہے لیکن علت مؤثرہ اور وہ وصف نہیں جواثر ڈال کرایک تھم جاری کر سکے 'واللہ کرایک تھم جاری کر سکے 'واللہ کا لیک تھم جاری کر سکے 'واللہ کا ایک کم جاری کر سکے 'واللہ کا ایک کم جاری کر سکے 'واللہ کا کہ کم جاری کر سکے 'واللہ کا کہ کم جاری کر سکے 'واللہ کا کہ کو کو کر سکے 'واللہ کا کہ کی کی کا کہ کی کی کا کہ کو کی کو کو کر سکے 'واللہ کا کھور کی کر سکے 'واللہ کا کہ کی کی کی کی کی کی کا کی کو کر کی کی کی کی کی کی کو کر کر سکے 'واللہ کر ایک کی کر سکے 'واللہ کا کر کی کر سکے 'واللہ کر ایک کی کر کر سکے 'واللہ کر ایک کی کر سکے 'واللہ کر ایک کر کر سکے 'واللہ کر ایک کر سکے کو کر کر سکے 'واللہ کی کر سکے کر کر سکے کر کر سکے 'واللہ کر ایک کر کر سکے کر کر سکے کر سکے کر سکے کر کر سکے کر س

قرآنِ کریم کی مثالوں کابیان دوسری چزے تھم میں پوری مشاہت رکھتی ہے اس میں یا تو معقول کی محسوس سے دلیل دی ہے یا ایک محسوس کی دوسرے محسوس سے دلیل دی ہے۔ یا ایک کا عتبار دوسری پر رکھا ہے۔

بیانی اور آگ کی مثال منافقوں کے بارے میں اس کی روشنی میں آس پاس کی چزیں چک اٹھیں ای وقت اللہ تعالیٰ نے ان کی روشنی بھا دی اور انہیں اندھروں میں کچھ بھی نہ دیکھا چھوڑ دیا۔ بھرے گونے اندھے لوث بھی نہیں سکتے۔ یا مثل بارش آسانی کے جس میں اندھروں میں کچھ بھی نہ دیکھا چھوڑ دیا۔ بھرے گونے اندھے لوث بھی نہیں سکتے۔ یا مثل بارش آسانی کے جس میں اندھرواں بھی ہیں گرج گڑک بھی ہے اور بھی بھی ہوجہ خوف موت کے گڑا کے وسنتے ہی اپنی انگلیاں اپنی کانوں میں ڈال لیتے ہیں۔ النی القرق دیا اور بھی کی دو محلف حالتوں کی دو جداگانہ مثالیں بیان فرمائیں ایک آگ کی دو سری بانی کی 'پہلی میں روشنی اور جیات کی دو سری میں زندگی اور حیات کی بیان فرمائیں ایک آگ کی دو سری بین زندگی اور حیات کی۔ آگ میں روشنی کی ماہیت موجود ہے پانی میں حیات کا مادہ موجود ہے۔ آسانی وجی ولوں کی حیات اور ان کی نورانیت ہے۔ اس کا نام قرآن میں روح اور نور رکھا ہے یہ نورانی زندگی نصیب کرنے والی چیز ہے جو اسے قبول نہ کریں وہ اندھروں میں ہیں اور مردے ہیں۔ ان منافقین کا حال اس وجی آسانی کے ساتھ الیا ہے جیسا اس کا حال جو روشنی اور اندھروں میں ہیں اور مردے ہیں۔ ان منافقین کا حال اس وجی آسانی کے ساتھ الیا ہے جیسا اس کا حال جو روشنی میں دیکھنے گئے۔ یہ لوگ بھی بظاہر اسلام لاکر آئی فرانیت کو حاصل کر کے نقع اور امن پالیتے ہیں۔

مسلمانوں میں بظاہر شامل ہو کر مطمئن ہو جاتے ہیں لیکن اسی وقت ان کی روش کردہ آگ بچھ جاتی ہے۔ اسی طرح چو بکہ ایمان ان کے دِل میں نہیں ہوتا' اس لیے نورانیت اندر جلوہ گر ہونے نہیں پاتی۔ آیت میں نور کے دور ہو جانے کا ذکر ہے آگ کا لفظ نہیں اس لیے کہ آگ میں روشنی کے ساتھ ہی جلا دینے کا مادہ بھی ہے جب روشنی جاتی رہی تو اب صرف جلا دینا ہی رہ گیا۔ اسی طرح نور اسلام ان سے الگ ہو کر عذابِ آخروی ان کے لیے باتی رہ گیا۔ یہ اندھروں میں پڑ گئے انہیں اب بچھ بھی نظر نہیں آتا۔ پس جو بھی آئکھوں کے بعد اندھا ہو جائے جان بچپان کرانکار کر جائے بظاہر مسلمان اور بہ باطن غیر

مسلم رہے' اس کا اسلام کی طرف لوٹنا مشکل ہے اس لیے آیت کے آخر میں فرمایا کہ پھروہ نہیں لوٹے۔ دو سری مثال میں انہیں ان لوگوں کی طرح قرار دیا جن پر بارش برس رہی ہے اس میں اندھیویاں بھی ہیں۔ گرج گرک بھی ہے' بجلیاں بھی ہیں۔ (الجقرۃ: ۱۹) اس طرح قرآنِ کریم میں کہیں ڈانٹ ڈپٹ بھی ہے' کہیں وعدہ عذاب بھی ہے' حکم و ممانعت بھی ہے۔ گرج سے انہیں تشیبہ دی گئی۔ تو جیسے ظاہری کڑک کی وجہ سے موت سے ڈرا کر مینہ کے وقت لوگ اپنی انگلیاں کانوں میں ڈال لیت ہیں ہے منافق لوگ بھی اس قتم کی آنیوں کو من کر دہشت زدہ اور وحشت خوردہ ہو جاتے ہیں۔ یہ مشاہرہ ہے کہ جب نامرد و بیں ہے منافق لوگ بھی اس قتم کی آنیوں کو من کر دہشت زدہ اور وحشت خوردہ ہو جاتے ہیں۔ یہ مشاہرہ ہے کہ جب نامرد و وہ آیات جن سے ان کی بدعتوں کی تردید ہوتی ہے پیش کی جاتی ہیں تو وہ کانوں پر ہاتھ رکھ لیتے ہیں اور ایسے بے تحاشہ بھاگتے ہیں جیسے کی بھیڑیے کو دکھ کر گدھے بھاگتے ہوں۔ ان مختوں کا اس وقت کی جواب ہو تا ہے کہ ان آنیوں کو چھوڑو اور کوئی آئیتیں پیش کرو۔ ان کے دِل ان سے بھاگتے ہیں ان کی سمجھ اور عقل ان آنیوں کو قبول نہیں کرتی۔ ای طرح مشرکوں کے سامنے جب نظری ہوئی توحید پیش کی جاتی ہے اور ان کے قرک کی حدید کی آئیتیں تلاوت کی جاتی ہیں تو ان کے دِل بیل جاتے ہیں' ان کی طبیعت مانتی نہیں۔ پس بیہ لوگ بھی دراصل انمی منافقوں کے حقیقی بھائی ہیں اور چو نکہ ان سب کے دِل بیساں ہیں' ان کی طبیعت مانتی نہیں۔ پس بیہ لوگ بھی دراصل انمی منافقوں کے حقیقی بھائی ہیں اور چو نکہ ان سب کے دِل بیساں ہیں' ان کے اعمال بھی بیساں ہی ہوتے ہیں' اس لیے منافقوں کی یہ دونوں مثالیں ان پر بھی صحیح طور پر چیپاں ہو جاتی ہیں۔

آن حکیم کا اسلوب جو حکمت و برکت سے پُر ہے وہ ملاحظہ ہو۔ یانی اور آگ کی مثال موسمنوں کے حق میں یہی آگ اور پانی کی مثال سورہ رعد میں مؤمنوں کی بیان فرمائی۔ ارشاد ہے: "الله تعالى نے آسان سے بارش برسائى جس سے نالے اپنى اپنى بساط كے مطابق بد فكلے اور ان كاسلاب خس و خاشاک کو بھی بمالایا جو پانی کے اور چڑھ آیا اور جن چیزوں کو آگ میں زبور اور اسباب بنانے کے لیے لوگ تیاتے ہیں اس میں بھی ای طرح میل کچیل أور كو چڑھ آتا ہے اللہ تعالیٰ ای طرح حق و باطل كی مثالیں بیان فرماتا ہے۔ پھر میل كچیل خس و خاشاک تو پھینک دیا جاتا ہے اور کار آمد چیز دنیا میں زمین پر رہ جاتی ہے۔ اللہ تعالی ای طرح مثالیں بیان فرماتا ہے۔" (الرعد: ١١) ان آيتول ميں آساني وحي كو جس ميں دِلول كي اور كانول اور آمكھوں كي حيات ہے بارش كے پاني سے تشبيه دي جو زمین کی زندگی کے لیے آسان سے برستا ہے اور اس سے مختلف قتم کی پیداوار اُگ جاتی ہے 'دلوں کو میدانوں سے تشبیہ دی کہ جیسے عظیم الشان کشادہ میدان بہت سارے پانی کو اینے میں جمع کر لیتا ہے۔ اس طرح بڑے دِل گردے والا انسان بہت سارے عِلم کو گھیرلیتا ہے اور محفوظ کرلیتا ہے اور چھوٹا سامیدان کم پانی کو لیتا ہے ای طرح تھوڑے دِل والے تھوڑا ساعِلم حاصل کرتے ہیں۔ ان میدانوں میں سے پانی نالوں اور چشموں میں جاری ہوا' اس دِل سے بھی ہدایت و عِلم کے چشتے بہ نظے۔ زمین کا کوڑا کرکٹ جیسے اس بہتے پانی پر چڑھ آیا ای طرح اس علم خُدا پر شوانی اور عقلی شبہ چڑھ گئے۔ لیکن ظاہر ہے کہ پانی تھم کر نھر کر کام آئے گا' خس و خاشاک چھٹ جائے گا' ای طرح وہ شبہ زائل ہو جائیں گے اور صیح عِلم باقی رہ جائے گا۔ دِل میں علم خداوندی کے جاتے ہی شہوات و شہمات کا طوفان اٹھنا ٹھیک اسی طرح ہے جس طرح دوا کے معدے میں چنچتے ہی ردی اخلاط أبل پڑتے ہیں گو مریض کو اس وقت یہ برا معلوم ہو لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہ تو دوا کاعین نفع ہے اس نے جاکر فاسد اخلاط کو حرکت دی ہے وہ جوش مارنے لگے ہیں لیکن اب دوا ان پر غالب آجائے گی انہیں اکھیر بھیکے گی اور اپنا فائدہ مستقل طور پر چھوڑ جائے گ۔ خود باطل کی کتنی پاکیزہ مثال جنابِ باری نے بیان فرمائی۔ پانی کی اس مثال کے بعد اب آگ کی

مثال بیان ہو رہی ہے کہ اپنا زیور برتن وغیرہ بنانے کے لیے سونے چاندی لوہے تا نبے وغیرہ کو تم آگ میں ڈال کر تیا تے ہوئ اس پر بھی کھوٹ اور زنگ اوپر چڑھ آتا ہے۔ آخرش اے الگ کر دیا جاتا ہے اور خالص سونا چاندی وغیرہ الگ کر کے کام میں لائی جاتی ہے۔ جس طرح آگ کی اس بھٹی نے سونے چاندی کو کھوٹ ' ملاوٹ ' زنگ وغیرہ کو الگ کر دیا اسی طرح مؤمن کا دِل حَک شبہ کو ' باطل کو ' شہوت کو پھینک دیتا ہے اور صاف صاف حق کو قبول کر کے اپنے اندر جگہ دے لیتا ہے جیسے کہ پانی کی رو اور آگ کی بھٹی میل کچیل اور کوڑے کرکٹ خس و خاشاک کو دور کر دیتی ہے۔ صاف پانی دریا میں رہ جاتا ہے جے فنیا پیتی ہے ' پلاتی ہے جس سے کھیتیاں اور باغات آباد کرتی ہے۔ نماتی دھوتی ہے اور اسی طرح بھٹی کھرے کھوٹے میں تمیز کر دیتی ہے۔ کھوٹ کو الگ کر کے خالص چیز الگ کر دیتی ہے۔ جس سے ذیورات بنتے ہیں اور برتن بنتے ہیں اور بھی نفع دیتا ہے اور بھی نفع میں میں اور برتن بنتے ہیں اور بھی نفع کی چیزس۔ اسی طرح مومن کے دِل میں خالص ایمان جاگزیں ہو جاتا ہے جو مسلمان کو نفع دیتا ہے اور پھراس سے اور بھی نفع ماصل کرتے ہیں۔ جو شخص ان دونوں مثالوں کو سمجھے ہی نہیں وہ اس کی اہلیت ہی نہیں رکھتا' ((والله الموفق))

حیات و نیا کی مثال

ہے۔ جس سے بھی ہے کہ ونیا کی رہ کی و کیدی کی والے کہ ونیا کی زندگی کی مثال ہمارے برسائے ہوئے بارش کے پانی جیسی مونی مثال

رونق حاصل کر لیتی ہے اور مرین ہو جاتی ہے اور زمین والے سیجھنے لگتے ہیں کہ وہ اس پر قادر ہیں۔ ہمارا امر رات ہی کو یا دن کو پنچنا ہے اور ہم اسے ایسا تہ س کر دیتے ہیں کہ گویا کل بچھ تھاہی نہیں۔ اس طرح ہم اپنی آیتوں کو مفصل بیان فرماتے ہیں کہ غورو قکر کرنے والے سوچ سمجھ لیں۔ (یونس: ۲۳) بمال بیان فرمایا کہ ونیا کی زندگی کی ظاہری دِل فریبیوں پر ایک انسان ریجھ جاتا ہے۔ اپنیاس بچھ جمع جمتا و کھول جاتا ہے اور پھراچائک اس کے ہاتھ سے چھین لیا جاتا ہے اور پھراچائک اس کے ہاتھ سے چھین لیا جاتا ہے اور پھراچائک اس کے ہاتھ سے چھین لیا جاتا ہے اور پھراچائک اس کے ہاتھ سے چھین لیا جاتا ہے اور پھراچائک اس کے ہاتھ سے چھین لیا جاتا ہے اور پھراچائک اس کے ہاتھ سے چھین لیا جاتا ہے اور پھراچائک اس کے ہاتھ سے چھین لیا جاتا ہے اور پھراچائک اس کے ہاتھ سے چھین لیا جاتا ہے اور پھراچائک اس کے ہاتھ سے چھین لیا جاتا ہے اور پھراچائک اس کے ہاتھ سے چھین لیا جاتا ہے کسان اور پھراچائک اس کے ہاتھ سے جھین کیا میان کوئی اس کی کھیتیاں اور باغات پورے جوہن پر آگے۔ کسان اور اور پھر ہو گئے۔ سے دیوں کوئی الی آفٹ آس کی کھیتیاں اور باغات کوئی کا کھر ہے اس کے ان دکھ درد کو ساری خوشی رفو پھر ہو گئے۔ حس مقابلے میں آخرت کی سلامتی اور باغات کیا تہیں سلامتی کے گھرجنت کی دعوت کی سلامتی اور باغ کا پھر ہاس کی اور جوت دے کانام دارالسلام اس لئے رکھا گیا کہ وہاں کوئی آفت مصیبت نہیں۔ اس کی عام دعوت دے کرانہیں مخصوص کر ایک ہو خدا کے ادادے میں ای لؤ تن ہیں۔ یہ خاص عدل وانسان ہے۔

ای میں بیہ فرمانِ فدا بھی ہے کہ دونوں جماعتوں کی مثال اندھے بسرے اندھے بسرے اندھے بسرے اور دیکھتے سنتے کی مثال اندھے بسرے اور دیکھتے سنتے کی سے ، بیہ دونوں مثال میں برابر نہیں کیا پھر بھی تم نھیجت حاصل نہیں کرتے؟ کافروں کا ذکر فرماتے ہوئے بیان فرمایا کہ نہ تو وہ حق کو سن سکتے ہیں نہ دیکھتے ہیں۔ ایمان داروں کا دصف بیان فرمایا کہ وہ لیسین رکھ کرنیکیاں بھی کرتے ہیں اور خُدا کی طرف بھکتے رہتے ہیں۔ پس گلاہر و باطن میں وہ خُدا کی بدگ بجالاتے ہیں پس ایک فرقہ تو اپنے ول کی حیثیت سے اندھا ہوا اور حق کو دیکھنے کی حیثیت سے بھی نابینا ہوا۔ حق کو نہ

سننے کی وجہ سے بہرا ہوا ہے حقیقی اندھے بہرے سے مشابہت دی جو کسی چیز کو دیکھ نہ سکتا ہو اور کسی آواز کو من نہ سکتا ہو۔ دو سرا فریق اس کے مقابلے میں دِل کا دیکھتا اور کانوں کا سنتا تھا جیسے وہ شخص جس کی آتھیں اور کان صبح سالم ہوں۔ پس اس آیت میں دو مثالیں اور دو قیاس ہیں دونوں فرقوں کے 'پھران دونوں کا فرق بیان فرمایا جو بالکل ہی واضح ہے۔

اس میں سے آیت بھی ہے کہ جن لوگوں نے خدا کے سوا اور اولیاء بنا رکھے ہیں ان کی جس کی کمزوری ہر عِلم والے پر ظاہرہے- (العنکبوت : ۴۱) پس بیان فرمایا کہ وہ خود ضعیف ہیں اور ان کے اولیاء تو ان سے بھی زیادہ ضعیف ہیں۔ پس وہ اپنی کمزوری میں اور انہیں اولیاء بنا رکھنے میں ایسے ہی ہیں جیسے مکڑی اور اس کا جالہ۔ طاہر ہے کہ اس نے زیادہ کمزور اور کوئی گھر نہیں ہی مشرکین جس کھونے پر کود رہے ہیں وہ کھوٹا بھی کمزور ہے اور بہت ہی بودا۔ اس ہے تو ان کی کمزوری اور بڑھ گئی ہے۔ جیسے اور آیت میں فرمایا ہے کہ یہ اپنی عزت بڑھانے کے لیے دو سرے معبود ٹھمراتے ہیں۔ ایسا ہونے کا نہیں بلکہ وہ تو ان کی عبادت کا انکار کرکے ان کے مخالف بن جائیں گے۔ اسی طرح ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ خدا کے سوا اوروں کو خُدا بناتے ہیں کہ وہ ان کی مدد کریں حالانکہ ان میں ان کی مدد کی طاقت نہیں- (سریم : ۸۲) پھر بھی پیہ ان کے سامنے ہاتھ باندھ حاضر باش رہتے ہیں۔ مشرکول کی جمعیتول کو غارت کرنے کے ذکر کے بعد ہی فرمایا کہ ہم نے ان پر کوئی ظلم نہیں کیا تھا بلکہ وہ آپ اپناہی نقصان کر رہے تھے جن معبودان باطل کو وہ پکارا کرتے تھے انہوں نے ہمارے تھم کے آجانے کے بعد انہیں کوئی فائدہ نہ دیا۔ بلکہ انہیں اور نقصان ہی بڑھایا۔ (هود : ۱۰۱) پس قرآن کریم کی ان چاروں جگہ کا بیہ بیان اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ جو بھی فدا کے سوا اورول کو حمایتی ٹھہراتا ہے اور ان کی حمایت کے بھروسے پر اینشتا اور اکڑتا اور کلے پھلاتا ہے اسے مقصود کا حاصل ہونا تو کجا؟ اور الٹا نقصان ہی پنچتا ہے۔ قرآن میں اس کابیان بکفرت ہے جس سے بھترین طور پر شرک کا بطلان ہو تا ہے اور مشرک کا نقصان معلوم ہو تا ہے اور اس کے مقصود کا خلاف اس کے سامنے آنا ظاہر ہوتا ہے۔ مکری کے جالے کی مثال بیان کر کے آخر میں جو فرمایا ہے کہ اگر وہ جانتے ہوتے اس پر اگر کوئی کے اس کی کمزوری تو سب جانتے ہیں پھر یہ کہنے کی کیا ضرورت تھی؟ تو جواب اس کا یہ ہے کہ اس جملے ہے یہ مراد ہی نہیں بلکہ مقصودیہ ہے کہ خدا کے سوا کے اولیاء بنانے کی کمزوری جو الی ہے اگریہ جانتے تو ایسا ہرگزنہ کرتے لیکن ان کے غلط خیال نے تواسے اپنے لیے تقویت اور تائیر کاسب سمجھ رکھاہے حالانکہ واقعہ اس کے برعکس ہے۔

کفار کے اعمال کی مثال طرح ہیں جو ریتے بھی ہے کہ کافروں کے اعمال ریت کے جیکتے ہوئے ٹیلوں کی والے دریا سمجھ رہا ہو۔ لیکن جب یہاں پنچتا ہے تو کچھ بھی نہیں پاتا۔ ہاں اللہ اس کے پاس ہوتا ہے اور اس کا حساب اس پورا دیتا ہے اللہ بہت جلد حساب لے ڈالنے والاہے۔ یا مثل گرے سمندر کی تھہ کی اندھیرپوں کے جس پر موجوں پر موجیس لہریں لے رہی ہوں پھر اوپر سے بادل ڈھکے ہوئے ہوں۔ غرض اندھیرپوں پر اندھیریاں ہوں کہ ہاتھ نکال کر دیکھ سکنا بھی ناممکن ہوگیا ہو۔ جے اللہ بی نور نہ دے اس کے لیے نور ہوتا ہی نہیں۔ (النور: ۴۹ می) یمال اللہ سجانہ و تعالی نے کافروں کی دو مثالیس بیان فرمائی ہیں سراب کی اور مہ بہ مة ظلمات کی اس لیے کہ حق و ہدایت سے منہ موڑنے والے دو قتم کے لوگ ہیں۔ ایک تو وہ جو اپنے تئیں حق پر شمیل دراصل حق پر نہیں ہوتے حقیقت کھنے پر ہکا بکا اور جران رہ جاتے ہیں۔

جاہل اور بدعتی اور خواہش پر ستوں کا نہی حال ہے کہ وہ اپنے شین ہدایت و عِلم پر سنجھتے ہیں لیکن حقیقت میں وہ کسی چیز پر نہیں۔ ان کے عقائد واعمال ریت کے ان تودوں جیسے ہیں جسے یہ بوقت پیاس یانی کے مواج دریا جان رہے تھے۔

ہروہ عمل جو غیر اللہ کے لیے ہو ہروہ عمل جو حکم خُدا کے خلاف ہوگواس کا عال اپنے تین ان کا نفع حاصل کرنے والا سمجھ رہا ہو لیکن اصل میں وہ ان سے نفع حاصل نہیں کر سکتا بلکہ اس کا ضرر ہوتا ہے۔ یہی وہ اعمال ہیں جن کی بابت قرآن حکیم نے فرما دیا ہے کہ یہ اعمال پہلے ہی غارت و اکارت ہو جاتے ہیں۔ (الفرقان: ٣٣) یہ بھی غور کرو کہ مثال میں ہے کہ یہ ریت کے ٹیلے اس میدان میں ہیں جو قیعہ ہے یعنی جمال نہ تو کوئی درخت ہے 'نہ کوئی مکان ہے 'نہ کوئی پیداوار ہے 'نہ کوئی مکان ہے 'نہ کوئی بیداوار ہے 'نہ کوئی بین سراب خود بے حقیقت چیز پھروہ ایسی غیر آباد جگہ اسی طرح ان کے اعمال نیک نہیں پھرول بھی ایمان فرم ایس ہو ایس ہو ایسی خور کرو کہ ہے وہ پیاسا اور بیاس بھی معمولی نہیں بلکہ وہ بیاس جس نے جان پر بنا دی ہے ایسی حالت میں یہ ریت کا ٹیلہ دیکھتا ہے۔ لیکن بے ہالی حالت میں یہ ریت کا ٹیلہ دیکھتا ہے۔ لیکن ایسی حالت میں یہ ریت کا ٹیلہ دیکھتا ہے۔ لیکن بے صود 'ارمان بھرا دِل مایوس ہو جاتا ہے۔

اس طرح یہ لوگ ہیں کہ ان کے اعمال جو خُدا رسول کے خلاف سے اسیں ریت کے تودوں کی طرح بھلے نظر آتے ہیں۔ سمجھتے ہیں کہ ان کا بدلہ اور ثواب ہمیں ضرور ملے گا لیکن قیامت کے دن جبکہ پوری حاجت کے وقت دیکھیں گے تو پائیں گے کہ ایک بھی خدا کے ہاں قبول شدہ نہیں۔ اللہ تعالی تو موجود ہی ہے اس وقت انہیں پورا حساب مل جائے گا۔ قیامت کے دن کی مجلی خدا کی لمبی مدیث میں ہے کہ جنم اس طرح سامنے لاکر رکھی جائے گی کہ گویا وہ ریت کے ملتے جلتے تودے ہیں۔ اب یمودیوں سے دریافت کیا جائے گا کہ تم ونیا میں کس کی پوجا کرتے رہے؟ وہ کمیں گے خدا کے بیٹے عزیر کی۔ جواب ملے گا جھوٹے ہو خدا کی نہ بیوی نہ اولاد۔ اچھا اب چاہتے کیا ہو؟ جواب دیں گے پیاس بہت ہے پانی بلوایا جائے تو کما جائے گاکہ جاؤی او جنم کو جو ریت کے تودے کی طرح نظر آرہی ہے پانی کا دریا سمجھ کر جائیں گے اور اسی میں گریزیں گ۔ نصرانیوں سے یوچھا جائے گا کہ تم کس کی عبادت کرتے رہے؟ وہ کمیں گے خدا کے فرزند حضرت مسے کی۔ ان سے کما جائے گا بكتے ہو 'جھوٹے ہو 'خداكى نہ بيوى نہ بيتے۔ اچھاكيا چاہتے ہو؟ كہيں گے كہ پانى بينا۔ ان سے كما جائے گا يي لو- يہ بھى برس كر جائیں گے اور جہنم داخل ہوں گے۔ الخ۔ ہرایک باطل والے کا یمی حال ہے اس کا باطل عین موقع پر اسے دھو کا دے جاتا ہے کیونکہ دراصل باطل کی کوئی حقیقت نہیں اس کا نام ہی باطل ہے۔ جب عقیدہ مطابق واقعہ نہیں نہ وہ برسر حق ہے تو ظاہر ہے کہ اس کا متعلق بالکل باطل ہو گا۔ اس طرح جب سی عمل کی انتا اور غایت باطل ہو تو عمل بھی باطل ہو گاجیسے وہ عمل جو غیراللد کے لئے ہو۔ وہ عمل جو فرمانِ خدا کے ماتحت نہ ہو ظاہر ہے کہ ایسا عمل غارت ہو جائے گا۔ اس کے عامل کو سوائے نقصان کے اور کوئی چیز ہاتھ نہ لگے گی۔ جو مقصود اس کا تھا وہ حاصل ہونا تو ایک پوطرف النا اس پر ضرر بن جائے گا۔ اسی لیے اس آیت کے آخر میں فرمایا کہ اللہ تعالی کو اپنے پاس پایا اس نے اسے پورا حساب دیا۔ اللہ تعالی جلد حساب لینے والا ہے۔ پس مید مثال ہے اس شخص کی جو ہے تو گراہ لیکن سمجھتا ہے اپنے تنیک ہدایت پر۔

دوسری قتم مثال ہے ان لوگوں کی جو ہے بہ ہے اندھروں میں ڈوب ہوئے اندھروں میں ڈوب ہوئے اندھروں میں ڈوب ہوئے اندھروں والے لوگوں کی مثال موں۔ یہ وہ ہیں جنہوں نے حق و ہدایت کو پہان کر پھر بھی باطل و صلالت کو پہند و اختیار کر لیا۔ پس طبعی اندھرا' نفسی اندھرا' جمالت کا اندھرا۔ یہ سب اندھرے جمع ہو گئے علم پر' عمل نصیب نہ ہوا۔

خواہش کی پیروی کے اندھیروں نے سرکشی کی' اندھیروں نے ظلمت میں اور اضافہ کر دیا۔ اب ان کا حال ایبا ہی ہو گیا جیسے کوئی بے پایاں سمندر میں جس کی موجیں برابر بڑھتی اور چڑھتی چلی آرہی ہوں' چھربادلوں نے اسے ڈھانپ رکھا ہو پس ایک تو اس سمندر کی اندھیریوں اندھیریوں کی۔ بید شخص بھی اسی طرح اندھیریوں پر اندھیریوں میں ہو تا ہے۔ نور ایمان کی طرف نکلنا اسے نھیب نہیں ہو تا۔ بید دو مثالیں یعنی سراب کی جے وہ مادہ زندگی یعنی پانی سمجھتا ہے اور تاریک کی جو نور انہیان کی طرف نکلنا اسے نھیب نہیں ہو تا۔ بید دو مثالیں یعنی بانی جو منافقوں اور مؤمنوں کی بیان فرمائی ہیں' اور تاریک کی جو نور انہیت اور روشنی کے بر عکس ہے۔ بید نظیر ہیں ان دو مثالوں کی جو منافقوں اور مؤمنوں کی بیان فرمائی ہیں' بینی فی کی دو نور آگ کی۔ مؤمن تو پانی سے حیات عاصل کرتا ہے آگ سے روشنی لیتا ہے۔ منافق کے حصے میں تاریکی آتی ہے جو نور کی ضد ہے اور موت آتی ہے جو حیات کی ضد ہے۔ یمی مثال کفار کی ہے کہ پانی کے بدلے ان کے سامنے ریت کے چکیلیے دھو کہ دیے والے ٹیلے ہیں اور تاریکیاں ہیں کہ وہ بھی تہ بہ تہ ہیں۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ بیہ مثال وزیا کے کل کافروں کی دو علیدہ علیدہ مثالیں ہوں۔ کہلی مثال ان لوگوں کی ہے جو دونوں صفتیں ہیں اور رہ بھی ہو سکتا ہے کہ دو قسم کے کافروں کی دو علیدہ علیدہ مثالیں ہوں۔ کہلی مثال ان لوگوں کی ہے جو بیعی علیدہ علیدہ علیدہ علیدہ علیدہ علیدہ کیا پر' بھی ان کا وطیرہ ہے۔ پس ہی سیجھتے ہیں بغیر عظم و عقل کے عمل کرتے ہیں جمالت اور اگلوں کی تقلید ان سے حسن ظن کی بنا پر' بھی ان کا وطیرہ ہے۔ پس سے سیجھتے ہیں بغیر عظم و عقل کے عمل کرتے ہیں جمالت اور اگلوں کی تقلید ان سے حسن ظن کی بنا پر' بھی ان کا وطیرہ ہے۔ پس سے سیجھتے ہیں بغیر عظم و عقل کے عمل کرتے ہیں جمالت اور اگلوں کی تقلید ان سے حسن ظن کی بنا پر' بھی ان کا وطیرہ ہے۔ پس سے سیجھتے ہیں۔

دو سری مثال ان لوگوں کی ہے جو ضلالت کو ہدایت پر ' باطل کو تقانیت پر ترجیح دے کر دیکھتے ہوئے اندھے بنتے ہیں اور جان پیچان کر منکر بنتے ہیں۔ یمی حال ہے ان کا جن پر غضب خُدا نازل ہوا ہے اور پہلا حال ہے ان کا جو ضالین یعنی گمراہ ہوتے ہیں۔ ان دونوں گروہ کی حالت ان کے میسر خالف ہے جن پر خدا کی نعمت ہے جن کا ذکر آیت ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمُواتِ وَ الْأَرْضِ ﴾ الخ الور: ٣٥) ميں ہے۔ ان آيول ميں ﴿ بغيرِ حساب ﴾ تك تيول فرقول كابيان ہے يعني ان كاجن پر نعمت خدا ہے یہ اہل نور ہیں۔ ان کاجو ریت کے چکلے ٹیلول والے ہیں جو اہل ضلالت ہیں۔ ان کاجو پے درپے تاریکیوں والے ہیں جن پر غضب خُدا ہے' واللہ اعلم۔ پس دو مثالوں میں سے پہلی مثال ان باطل عمل والوں کی ہے جن کے عمل انہیں نفع نہیں پہنچاتے۔ اور دوسری مثال ان علم والوں کی ہے جن کاعلم بھی نفع سے خالی ہے کیونکہ عقیدہ باطل ہے یہ دونوں چیزیں ہدایت 'امرِ دین اور حق کے خلاف ہیں۔ یمی وجہ ہے کہ دوسرے فرقے کی مثال سمندر کی موجول کے تلاطم سے دی۔ فاسد علموں کی وجہ سے جو شکوک و شہمات کے طوفان ان کے سینوں میں اُمنڈتے ہیں وہ سمندر کی موجول سے بچھ کم نہیں ہوتے پھران پر سرکٹی' خواہش پرستی اور باطل کے بادلوں کا اندھیرا چھایا ہوا ہو تا ہے۔ ہمارے اس بیان کو سامنے رکھ کرجو زیرک و وانا مخص ان دونوں مثالوں میں اور جن کی بیہ مثالیں بیان کی گئی ہیں' ان کی حالتوں میں غور کرے گا اور دونوں میں مطابقت دے گا اس پر واضح ہو جائے گا کہ عظمت و جلالت والے فرقانِ حميد قرآنِ جميد نے ان مثالوں ميں کيا پچھ باريكيال جمع كردى ہیں بیشک حمید و حکیم اللہ کا کلام ہر نیک وصف سے موصوف ہے۔ اللہ سجانہ وتعالیٰ نے یہ بھی فرما دیا کہ اس نے ان کے حقے میں نور دیا ہی نہیں' جس ظلمت میں تھے اسی میں ہیں نورانیت کی طرف آنا انہیں نصیب ہی نہیں ہوا۔ اللہ تبارک وتعالی ایمان والوں کا ولی ہے انہیں تاریکیوں سے نکال کر روشنیوں میں لاتا ہے۔ (القرة: ۲۵۷) مند احمد میں ہے رسول الله ساتھا ہے فرماتے ہیں۔ ''اللہ تعالیٰ نے ای مخلوق کو ظلمت و تاریکی میں پیدا کیا پھران پر اپنا نور ڈالا جس پر وہ پڑ گیا اے ہدایت نصیب ہوئی جو اس سے محروم رہاوہ راہ حق سے بھی بھٹک گیا۔ اس لیے میں کتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے عِلم کے مطابق چل کر قلم خشک

ہو گیا۔ "اس حدیث سے ظاہر ہے کہ اللہ سجانہ وتعالی نے مخلوق کو تارکی میں پیدا کیا۔ پھر جے چاہا نور وجودی عطا فرمایا جس سے اس کا دِل اور اس کی روح جی اٹھی جیسے کہ اس کے جسم کو خلاق اکبر نے روح سے زندہ کر دیا تھا پس اسے دو حیاتیں ملیں۔ حیاتِ جسمانی روح سے اور حیاتِ روح و دِل نور سے۔ کی وجہ ہے کہ وحی اللی کا ایک نام روح بھی ہے کیونکہ حقیق اور اصلی حیات کا باعث کی ہے۔ ارشاد ہے: ﴿ یُنَوِّلُ الْمَلائِكَةَ بِالدُّوْحِ مِنْ اَمْرِهِ ﴾ الخ '(النحل : ۳)" خدا اپنے حکم سے فرشتوں کو اپنی وحی دے کر بھیجتا ہے اپنے بندوں میں سے جس پر چاہے "اور آیت میں ہے "روح یعنی وحی کو اللہ تعالی اپنے حکم سے حکم سے اپنے بندوں میں سے جس پر چاہتا ہے اعتار تا ہے۔ "اور آیت میں ہے "ای طرح ہم نے تیری طرف اپنے حکم سے روح یعنی اپنی وحی نازل فرمائی۔ اس سے پہلے مجھے یہ بھی نہیں معلوم تھا کہ ایمان کے کہتے ہیں اور کتاب کیا چیز ہے؟ لیکن ہم نے اسے نور بنا دیا جس سے ہم جے چاہیں اپنے بندوں میں سے ہدایت کرتے ہیں۔ "پس وحی خدا کا ایک نام تو رُوح رکھا دو سرانام نور رکھا۔ اس روح سے جو خالی رہاوہ مردہ ہے جے یہ نور نہ ملاوہ تاریکیوں میں ہے 'نورانیت سے یکسرخالی ہے۔

النی میں سے اللہ تعالیٰ کے کلام کی یہ آیت بھی ہے کہ فرمایا 'کیا تو ان میں سے اکثروں کو سنتا سبھتا چو پایوں سے مثال ہوا ہے؟ یہ تو چوپایوں کی طرح ہیں بلکہ ان سے بھی زیادہ بھکے ہوئے۔ '' پس اکثر لوگوں کو چوپایوں سے تشبیہ دی۔ ان دونوں میں ہدایت کو نہ قبول کرنے اور ہدایت کی اتباع نہ کرنے میں تساوی ہے۔ پھر ان میں کے اکثروں کو چوپایوں سے بھی زیادہ بھولا بھٹکا بتلایا۔ اس لیے کہ چرواہ کے اشاروں پر چوپائے تو راہ پر لگ جاتے ہیں اور اس پر بغیر دائیں بائیں سر کے چلتے رہتے ہیں۔ گران میں کے اکثر قو نہ رسولوں کی آواز پر کان دھرتے ہیں نہ ان کے بتلاۓ ہوۓ راستے پر چلتے ہیں۔ اپنی سر کے نیع نقصان کی انہیں اتن تمیز بھی نہیں جتنی چوپایوں کو ہے وہ بھلی بری ہوئی اور چارے میں فرق کر لیتے ہیں' فطرناک راہ سے ہٹ جاتے ہیں' اچھی راہ چلتے ہیں۔ انہیں یہ بھی تمیز نہیں باوجود یکہ جانور بے زبان میں فرق کر لیتے ہیں' فطرناک راہ سے ہٹ جاتے ہیں' اچھی راہ چلتے ہیں۔ انہیں یہ بھی تمیز نہیں باوجود یکہ جانور بے زبان میں بو عقل ہیں یہ عقل و زبان رکھنے پر بھی ان سے زیادہ بے عقل اور گو نگے ہرے بنے ہوئے ہیں' صبح راہ نہیں چلے' میں بیا قبل کی بات قبول نہیں کرتے۔ جبکہ بے دلیل چوپائے راہ یافتہ اور یہ بادلیل راہ گم کردہ ہیں۔ تو جانوروں سے بھی بدر ہونے میں کیاشک شہرہ رہ گیا۔

 برابر ہوں تو پھر اللہ کے غلاموں کو اللہ کا شریک ٹھراتے ہوئے تہیں شرم نہیں آتی؟ بلکہ تمہارے ماتحوں اور اللہ کی مخلوق میں تو تساوی اور برابری بھی نہیں۔ تمہارے غلام تو تمہارے جیسے ہی اور تمہاری ہی جنس کے تمہارے ہی بھائی ہیں اور تم سب اس حیثیت میں کہ اللہ کے غلام ہو' سب برابر کے ہو پھر بھی تم میری مملوک میری مخلوق کو میرے برابر کر دیتے ہو۔ پس سے مخلفندوں کیلئے صرتے دلیل ہے شریک خُدا کے بطلان کی۔

مانحت غلام کی مثال ایک غلام کی جو دو سرے کی مانحق میں ہے جو کی چزپر قابو نہیں رکھتا مثال بیان کرتا ہے جس کے مقابلہ میں وہ ہے جے ہم نے بہت کچھ دے رکھا ہے جس میں ہے وہ ظاہر اور پوشیدہ طور پر خرچ کرتا رہتا ہے۔ کیا یہ دونوں مقابلہ میں وہ ہے جے ہم نے بہت کچھ دے رکھا ہے جس میں ہے وہ ظاہر اور پوشیدہ طور پر خرچ کرتا رہتا ہے۔ کیا یہ دونوں برابر کے ہیں۔ تعریفوں کے لائق اللہ ہی ہے۔ لیکن ان میں کے اکثر بے علمے ہیں۔ ایک اور مثال بھی من لو۔ دو شخص ہیں جن میں سے ایک تو گونگا ہے، کسی بات پر اسے اختیار نہیں 'وہ اپنے آقا پر صرف بہتیا ہے۔ جمال کمیں بھیج کوئی اچھی چیز لے کر نہیں آتا۔ کیا یہ اس کے برابر ہو سکتا ہے جو عدل کا عظم دے اور ہو بھی راہِ متنقیم پر؟ ان دونوں مثالوں میں دو عکس کے قیاں بیان فرمائے گئے ہیں یعنی عظم کی نفی علت کی نفی ہے اور اس کے موجب کی نفی ہے۔ قیاس کی دو قسمیں ہیں۔ قیاس طرد جو فرع میں اقتضاء اثباتِ عظم کرتا ہے بہ سبب اس میں جوتِ علت ہونے کے۔ دو سری قشم قیاس عکس جو فرع ہے کم کی نفی ہے۔

پہلی مثال کی تفصیل جس طرح اور جنا چاہی تعالی نے اپنی اور بنوں کی بیان فرمائی۔ اللہ سجانہ وتعالی ہر چیز کا مالک ہے۔
عام ہے۔ اس کا داہنا ہاتھ پر ہے بیشہ اور ہر گھڑی کا دینا اس میں کوئی کی نہیں لاتا اور سب مملوک عاجز ہیں' بے بس ہیں'
ان کے اختیار میں کچھ بھی نہیں۔ پس وہ میرے شریک کیے بن جائیں گی اور میرے ساتھ ان کی عبادت کیے کر لی جائے
ان کے اختیار میں کچھ بھی اور ان میں اس قدر فرق ہے۔ ابن عباس بھی کا فرمان ہے کہ بیہ مؤمن و کافر کی مثال ہے مؤمن خدا کی
دی ہوئی روزی کو چیے کھلے خرچ کرتا رہتا ہے۔ کافرایک عاجز و بے بس غلام کی طرح ہے جس کے اختیار میں کچھ بھی نہیں۔
کوئی خیروبر کت اس کے پاس ہے بی نہیں تو کیا عظمندوں کے نزدیک بید دونوں برابر کے ہیں؟ (انے: ۲۱) لیکن پہلا قول ہی زیادہ
مختیک ہے کوئی خیروبر کت اس کے پاس ہے بی نہیں تو کیا عظمندوں کے نزدیک بید دونوں برابر کے ہیں؟ (انے: ۲۱) لیکن پہلا قول ہی زیادہ
مختیک ہے کوئی خیروبر کت اس کے پاس ہے بی نہیں تو کیا عظمندوں کے نزدیک بید دونوں برابر کے ہیں؟ (انے: ۲۱) لیکن پہلا قول ہی زیادہ
مختیک ہے کوئی خیروبر کت اس کے پاس ہو اور دواضح ہے۔ ساتھ ہی دو سری کہت ہی برابر کے ہیں؟ (انے: ۲۱) کیکن پہلا قول ہی زیادہ
کی بہت ہی مضبوط اور واضح ہے۔ ساتھ ہی دو سری آیت ہے اس کا ربط بھی بہت ہی بیارا ہے۔ جہاں فرمائی ہے کہ بیہ قالتہ کے
سوا ان کی پرسش کرتے ہیں جو نہ کی آسانی رزق کے مالک' نہ زمینی روزی کے نہ ان میں کوئی طاقت و سکت اللہ جس ایو ایس کے بعد مملوک غلام میں بی بی میں کہاں غرائی ہی جس ایو ایس میں میں میں خور کر اور ان سلف کے کلاموں میں آپ اگر ایسا ہی پائیں گئی تو کس ساس کی تو کس ساس کی تو کس اس میں میں نہیں نہیں۔
اس مثال نے جس چیز کی شیم کے ور کر لو۔ ان سلف کے کلاموں میں آپ اگر ایسا ہی پائیں گئیں گئی تو کس ساس کی تو کس ساس کی تو کس ساس کے تو کس ساس کی تو کس کی تو کس

دو سری مثال کی تفسیر دو سری مثال بھی اللہ پاک نے اپنی اور اپنے سواجن کی عبادت لوگ کرتے ہیں' ان کی دی

ہے۔ پس جن کی عبادت اللہ کے سوا ہو رہی ہے وہ مثل کو نگے شخص کے ہیں جو بے عقل و بے زبان ہو۔ جس کا دِل اندھا ہو۔ جس کی زبان بند ہو۔ ساتھ ہی عاجز' بے بس' بے قدرت' بیکار ہو۔ کسی چیز پر اسے پچھ بھی اختیار نہ ہو۔ اس کا مالک اسے کہیں بھی بیسجے ناممکن کہ وہ بھلائی اور خیر کے ساتھ لوٹے۔ کام پورا کرکے آئے۔ بیہ تو مثال ہوئی اللہ کے سوا کے اور معبودوں کی۔ ان کے بالمقابل اللہ تعالیٰ زندہ ہے' قادر ہے' متکلم ہے' عدل کا تھم کرتا ہے' ہے بھی راہِ راست پر' وصف کمال

قضیلت علی اور کمل تو یفول کے لائن اللہ تعالیٰ ہی ہے۔ اس کا ہر تھم سراسرعدل اور کیسر حق 'اے کائل فضیلت علی اور کملت اور کل تعریف جنانے والا 'اس کا ہر تھم اس کی رضامندی کا۔ اے مانے والے اس کے محبوب وہ عدل کے سوا اور کوئی تھم کرتا ہی شیں۔ جور و ظلم ' باطل اور بیکار باتوں سے وہ پاک۔ اس کی تمام شریعت سراسرعدل و انساف کی۔ وہ عادل اور مضف لوگوں سے محبت کرتا ہے ' وہی اس کے اولیاء ہیں۔ نورانی منبروں پر اپنی وائیں طرف وہ انسین جگہ دے گا۔ اُمورِ شری اور دین 'امور قدری اور کوئی ' ہرایک سراسرعدل 'ظلم سے کیسر خالی۔ چنانچہ صبح حدیث میں انسین جگہ دے گا۔ اُمورِ شری اور دین 'الی میں تیرا غلام ہوں۔ میرے باپ وادے تیرے غلام ہیں ' میری مائیں تیری کا میں تیرا علام ہوں۔ میرے باپ وادے تیرے غلام ہیں ' میری مائیں تابیاں تیری کو نوٹیاں ہیں۔ میری بیشانی تیرے غلام ہیں ' میری باتھ میں سراسرعدل ہیں۔ " پس یمال بھی قضا سے مراد امر کوئی ہے۔ رہ جن چیز کا ارادہ کرتا ہے فرہا ویتا ہے کہ ہو جا ای وقت ہو جاتا ہے۔ ہیں۔ " پس یمال بھی قضا سے مراد امر کوئی ہے۔ رہ جن چیز کا ارادہ کرتا ہے فرہا ویتا ہے کہ ہو جا ای وقت ہو جاتا ہے۔ ہو۔ قضا اور چیز ہے اور مقدر میں وہ چیز بھی ہو جو جوروظلم ہو۔ قضا اور چیز ہے اور مقدر اور چیز ہے اور مقدر اور چیز ہی ہو وہ دو سری چیز ہی ہو گو مقفی اور مقدر اور چیز ہی ہو ایک ہو۔ سر کے بارے میں قضا کی گی ہو وہ دو سری چیز ہے۔ قدر اور چیز ہے اور مقدر اور چیز ہی واللہ پر بھروسہ رہ جن میرا اور تممارا رہ ہے " زمین کے ہرجاندار کی چوٹی نا سے کہ میری چوٹی پروردگار تیرے ہاتھ میں ہے۔ اس میں تیری قضا عدل ہی میں ہے کہ میری بوٹی پروردگار تیرے ہاتھ میں ہے۔ اس میں تیری قضاعدل ہی عدل ہے۔

پس پہلی چیز تو اس کا ملک دوسری چیز اس کی حمد ملک و حمد اس کی ہے اس کا راہ راست پر ہونا اس بات کا مقتضی ہے کہ اس کا قول حق ہوتا ہے اس کا حکم عدل ہوتا ہے' اس کا افعل مصلحت و رحمت و حکمت و عدل ہوتا ہے' وہ حق پر ہے اپنے کل اقوال میں اور اپنے کل افعال میں۔ جو ظالم نہیں ہے گناہ پکڑتا نہیں۔ شکیاں برباد نہیں کرتا۔ ایک کے بوجھ دو سرول پر نہیں لادتا۔ ایک کے بدلے دو سرے کو نہیں پکڑتا۔ کوئی فعل اس کا ایسا نہیں جس میں وہ قائل تعریف نہ ٹھرے۔ ہرکام کی عمدہ غایت ہوتی ہے اور بھترین نتیجہ ہوتا ہے۔ پس ثابت ہے کہ وہ صراطِ متنقیم پر ہے۔ امام ابن جریر طبری رائیتہ فرماتے ہیں کہ میرا رہ صراطِ متنقیم پر ہے لیعنی حق راہتے پر ہے۔ محس کو نیک بدلہ دیتا ہے برے کو بری سزا ہوتی ہے۔ کسی پر ظلم نہیں کرتا۔ اسلام و ایمان اس کی چاہت کی چیزیں ہیں۔ سیدھی راہ سے مراد صبح راہ ہے۔ ایک فرقہ کہتا ہے بیہ جملہ اور ﴿ اِنَّ کَبُ لِنَا الْمِوْصَادِ ﴾ کا جملہ ہم معنی ہے۔ اس دو سرے جملہ کا مطلب بھی ہی ہے کہ نیکوں کو نیک دیتا ہے بدوں کو بدی۔ ربی گربا المورض کے تیت ہے کہ کلام میں حذف ہے لینی اللہ تعالی خمیس صراطِ متنقیم کی طرف رغبت دلاتا ہے۔ اگر اس گروہ کا بہی مطلب ہو کہ آیت سے ہی معنی مراد ہیں تو فی الواقع اس طرح نہیں اور ﴿ یَخْفُکُمُ ﴾ کو مقدر مانے کی کوئی اس گروہ کا بہی مطلب ہو کہ آیت سے ہی معنی مراد ہیں تو فی الواقع اس طرح نہیں اور ﴿ یَخْفُکُمُ ﴾ کو مقدر مانے کی کوئی اس گروہ کا بہی مطلب ہو کہ آیت سے بہی معنی مراد ہیں تو فی الواقع اس طرح نہیں اور ﴿ یَخْفُکُمُ ﴾ کو مقدر مانے کی کوئی اس گروہ کا بہی مطلب ہو کہ آیت سے بھی معنی مراد ہیں قوفی الواقع اس طرح نہیں اور ﴿ یَخْفُکُمُ ﴾ کو مقدر مانے کی کوئی اس گروہ کا بہی مطلب ہو کہ آیت سے بھی معنی مراد ہیں تو فی الواقع اس طرح نہیں اور ﴿ یَخْفُکُمُ ﴾ کو مقدر مانے کی کوئی اس گروہ کیکھی سے کہ کیا میں مطلب ہو کہ آیت سے بھی معنی مراد ہیں تو فی الواقع اس طرح نہیں اور ﴿ یَخْفُکُمُ ﴾ کو مقدر مانے کی کوئی سے معنی مراد ہیں قون کی کوئی سے میں کی کوئی سے میں کوئی سے مورک کوئی سے مورک کی کی کی کوئی سے مورک کی سے میں کی کی کوئی سے مورک کی کی کی کی کی کی کی کی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کیں کوئی کی کوئی کی کوئی کی کی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کی کی کی کی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کی کی کوئی کی ک

دلیل نہیں۔ یہاں تو دو جداگانہ چڑیں ہیں ایک تو اللہ کاعدل کرنے والا ہونا۔ دوسرے اس کا صراطِ متنقیم پر ہونا۔ ہاں اگر ان حضرات کا اس تغییرے یہ مطلب ہے کہ اللہ کا صراطِ متنقیم کی رغبت ولانا بھی اس کے صراطِ متنقیم پر ہونے میں داخل ہے تو اے ہم شلیم کرتے ہیں۔ ایک اور جماعت کہتی ہے کہ بندوں کو بدلے دینا اور دیگر تمام اُمور اللہ کی جانب ہیں۔ اس سے کوئی چیز فوت ہونے والی نہیں۔ یہ بھی اگر کئی مراد رکھتے ہیں کہ اس جملے کے کئی معنی ہیں تو تو تھیک نہیں اور اگر ان کی مراد ہیہ ہے کہ یہ ہی ضمنا اس میں داخل ہے تو بیٹک درست ہے اور لوگ کتے ہیں کہ ہم چیزاس کے ماتحت ہے' اس کے قبضے میں ہم چیزاس کی ملکیت ہو قبات تو یہ مسلم ہے لیکن آیت کے کئی معنی ہونے میں پھر بھی کلام ہے۔ ویکھو حضرت شعیب علائل نے اللہ کی ماتحق میں ہر چیز کہ ہونے کو اور اس کے صراطِ متنقیم پر ہونے کو دو چیز کما ہے۔ پس یہ دو متنقل چیزیں ہیں۔ خرض صحیح قول حضرت مجابد ریابی کا ہی ہے اور اٹمی تو اور اس کے صراطِ متنقیم پر ہونے کو دو چیز کما ہے۔ پس یہ دو متنقل چیزیں ہیں۔ خرض صحیح قول حضرت مجابد ریابی کہ اس کے مراد جب ٹیڑھے تر چھے ہوں اس وقت بھی امرالمؤمنین صراطِ متنقیم پر کیوں نہ ہو گا؟ رسولوں اور ان کے موارد جب ٹیڑھے تر چھے ہوں اس وقت بھی امرالمؤمنین صراطِ متنقیم پر کیوں نہ ہو گا؟ رسولوں اور ان کے مانے والوں کی راہ اللی کے مانے والوں کی موافقت ایک جب پس جن بیا ہم اس موجب ایک جب پس جن بیابہ اس کی حمد و نا ہے' وباللہ التوفیق۔

اس آیت کی تغییر میں ہی پہلی آیت کی طرح دو سرا قول بھی ہے یعنی یہ مثال بھی مؤمن و آیت کی طرح دو سرا مطلب کافری ہے اس قول میں جو ہے اس کابیان گزر چکا۔

ای طرح کی آیت ﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذَكِوَةِ ﴾ الخ (المدش: ۴) ہے کی مثال اس میں کلام اللہ سے منہ موڑنے والوں اور اسے خورو تدبر سے نہ سجھ والوں کو ان گدھوں سے تثبیہ دی گئ ہے جو شیر کو دکھ کر بھاگے ہوں یا شکاریوں سے بدک کر بھاگ کھڑے ہوئے ہوں۔ یہ بھی نمایت ہی اول ہوں۔ یہ بھی نمایت ہی اول گاری ہوئے آن سے ایسے بھاگتے ہیں جو بیالی ہے سمجھ ہیں اور قرآن سے ایسے بھاگتے ہیں جس میں ان کے لیے سعادت اور حیات ہے اور بھاگتے ہیں جیسے گدھے اپنے ہلاک کرنے والے اور نمایت ہی ایمائتے ہیں جس میں ان کے لیے سعادت اور حیات ہے اور بھاگتے ہی ایسا ہیں جیسے گدھے اپنے ہلاک کرنے والے اور زخمی کرنے والے ہو کہ ان میں جو مبالغہ ہو وہ میں نمین یہ تو گویا شدت نفرت و وحشت کی وجہ سے ایسے ہیں کہ ایک وو مرے کو بھاگئے دوڑنے کی گویا رغبت کی لیظ میں نمین یہ تو گویا شدت نفرت و وحشت کی وجہ سے ایسے ہیں کہ ایک دو مرے کو بھاگئے دوڑنے کی گویا رغبت دلاتے ہیں۔ بب مل کر مشورہ کر ک نوک دم بھاگ گھڑے ہوتے ہیں۔ باب استفعال میں طلب ہوتی ہیں۔ باب استفعال میں طلب ہوتی ہے اس لیے بمی لفظ یہاں زیادہ مناسب تھا اس کی قرآت "فا" کے زبر سے بھی ہے تو معنی یہ ہوں گئے کہ شیرنے اسے بھاگیا ہے اور اپنی شخی اور در ندگی سے اسے بھاگئے پر آمادہ کیا ہے۔

اسی میں اللہ تعالیٰ کا قول: ﴿ مَفَلُ الَّذِینَ حَمِلُوْا التَّوْرَاةَ ﴾ الن (الجمعه: ۵) ہے یعنی جو لوگ حال علم علماءِ بہود کی مثال قرات ہو کر پھر بھی اسے لیے نہیں رہتے وہ گدھوں جیسے ہیں جو بوجھ لادے ہوئے ہو۔ اللہ کی آتیوں کے جھٹلانے والوں کی بڑی ہی بری مثال ہے ظالم لوگوں کو اللہ تعالیٰ راہ نہیں دکھاتا۔ پس جن لوگوں نے کتاب اللہ لو

تھی کہ اس پر ایمان لائمیں اس پر غور کریں۔ اس کی طرف اوروں کو بلائمیں اس پر عمل کریں۔ لیکن انہوں نے ایسا نہ کیا بلکہ اس کے خلاف کیا' ذبانی پڑھتے رہے' لیکن سوچ سمجھ غورو تدبر بھی نہ کیا۔ تابعداری اور تھم برداری کی طرف بھی توجہ نہ کی۔ ان کا قیاس ان گدھوں پر کیا جو کتابوں کی گھڑی اٹھائے ہوئے ہوں لیکن اسے خود نہیں معلوم کہ اس بوجھ میں کیا ہے؟ اس کا حصتہ صرف اتنا ہے کہ اس بوجھ کو لادے لادے پھرے۔ اسی طرح یہ علماء ہیں کہ ان کا حصتہ صرف ظاہر لفظوں کا ہے عمل عقیدے سے کورے ہیں۔ یہ یاد رہے کہ یہ مثال یہودیوں کے علماء کی ہے مگر قرآن کے علماء بھی جو عمل چھوڑ دیں' حق ادا نہ کریں' پوری رعایت قرآن کی نہ کریں' ان کا بھی بھی حال ہے۔

اسی میں آیت: ﴿ وَاثُلُ عَلَيْهِمْ نَبَا الَّذِی ﴾ الخ الاعراف: ۱۵۱) ہے۔ یعنی ان کے سامنے اس کی مثال عالم بے عمل بیان کرجے ہم نے اپنی آیتی دی تھیں۔ لیکن وہ ان سے الگ ہو گیا۔ شیطانی راہ لگ گیا۔ آخر بمک گیا۔ ہم اگر چاہتے تو اپنی آیوں سے اسے عالی شان کردیتے۔ لیکن وہ تو پستی کی طرف ما کل ہو گیا ، خواہش کے پیچے پڑ گیا۔ پس اس کی مثال سے جمیں ہے کہ وہ کار و بے کار زبان نکالے ہائیتا رہتا ہے۔ ہماری آیتوں کے جھٹلانے والوں کی اسی جیسی مثال ہے تو ان کے سامنے واقعات بیان کرتا رہ کہ انہیں غور و فکر کاموقع ملے۔ یمال اللہ تبارک و تعالیٰ اس مخص کی جے اس نے اپنی کتاب دی ہو ' اپنا عِلم سمایا ہو ' پھروہ اسے چھوڑ دے اپنی خواہش کے پیچے لگ جائے اللہ کی ناراضگی کو اس کی رضامندی کے بدلے لے لے۔ وُنیا کو آخرت پر ترجیح دے۔ مثاوق کو خالق سے زیادہ چاہے۔ ایسے مخص کی مثال دی ہے کتے ہے۔

خصاب نیر میں میں میں جوانوں میں خبیث حیوان ہے 'سب سے زیادہ ذلیل ہے اور سب سے زیادہ ناکارہ اور بے علی بر مسلمین میں میں حیوانوں میں خبیث کے پالنے کے سوا اور کوئی مطلب نہیں۔ اس جیسی حرص و طبع کا کوئی اور جانور نہیں۔ اس کی حرص کی ہی وجہ ہے کہ وہ زیان پر ناک رگڑتا سو گھتا ہوا چانا ہے اپنے بدن میں سے سب اعشا کو چھو ڈکر صرف دیر کو سو گھتا رہتا ہے۔ اگر پھر بھی اس کی طرف پھینکا جائے تو یہ لالچی اس کے کھانے کے لیے دو ڈتا ہے۔ سب سے مین اور سب سے دذیل میں جانور ہے۔ بداوہ اس اسے تازے خوشبودار سے زیادہ پند ہے۔ پافانہ اسے حلوے سے اچھا لگتا ہے اس کی حرص اور بخل کا میہ حال ہے کہ ایک مردہ جانور یہ پالکتا ہے اس کی حرص اور بخل کا میہ حال ہے کہ ایک مردہ جانور یہ پالے جو اس جیسے سو (۱۰۰) کا پیٹ بھرنے کے لیے کائی ہو لیک ہے والیت کی دو سرے کو اپنے ساتھ کھانے نہیں دے گا۔ جمال اور کو دیکھا کہ بھونکا اور ٹانگ لینے کے ارادے سے دو ڑا۔ یہ پلید جانور جہال کی دوی بھونکتا ہے۔ گویا کہ پیٹ بھونکا ہے ۔ گویا کہ پیٹ بھونکا ہے ۔ گویا کہ بید جانور جہال کی سے جیود انسان سے جھے لیتا ہے نوب بھونکتا ہے۔ گویا کہ بید بھونکتا ہے۔ گویا کہ بید بھونکتا ہے تو اس کے پیچھے پڑ جاتا ہے نوب بھونکتا۔ کس کا جوانا ہے نوب بھونکتا۔ کس کا بھونکنا۔ کس کا بھونکنا۔ کس کا بود کو دیکھا ہے تو اس کے سامنے ناک رگڑنے لگتا ہے۔ کس کا سراٹھانا کس کا بھونکنا۔ کس کا جوانا ہے کتا ہے تشید دیئے پر جو کہ زبان جس نے ذیا کو قرب کی قورت کی آیتوں سے نکل جائے۔ اپنی خواہش نفسانی کے پورا کرنے میں نکا جائے۔ اس کے پاس وجہ اور بور کی اور پوشیدہ کتہ ہے جو رہ کی آیتوں سے نکل جائے۔ اس کا پرا واللہ کے ورا کرنے میں کہ اس کی لارچکی وجہ سے اس کا دِل اللہ سے اور قیامت سے بہ حالت ہے۔

اب اس کی یہ خواہش بالکل کتے کی زبان جیسی ہوتی ہے کہ ہروقت مند پھاڑے رہتا ہے جیسے کتا کہ اس کی زبان ہر وقت باہر نکلی رہتی ہے۔ لہف اور لہٹ لفظی بھائی ہیں اور ایک ہی معنی رکھتے ہیں۔ ابن جرتے کہتے ہیں کتے کاول اکھڑا ہوا ہوتا ہے اس کا ول اسے صبر ہر آمادہ نہیں کرتا۔ نہ اسے لالج و حرص سے دور کرتا ہے۔ ای طرح آیات اللہ سے دور ہو جانے والا بے صبرا اور ہرا لالجی بن جاتا ہے پی جس طرح کتا پانی کے لیے زبان نکالے پھرتا ہے۔ ای طرح ہے فزیا کے حاصل کرنے ، کے لیے مارا مارا پھرتا رہتا ہے۔ پیاس پر کتے سے بالکل صبر نہیں ہو تا۔ یہ پیاس کے دفت کیچڑ چائے لگتا ہے۔ گو بھوک کی ہرواشت کر بھی لے۔ بسرصورت کھڑے بیٹے 'لیٹے پھرتے' دوڑت' یہ پائیا رہتا ہے کیونکہ اس کے کیچے میں حرص کی آگ جل رہی ہے۔ ای طرح یہ مخص ہے کہ شدی حرص اور حرارت شہوت نے اس کا کلیجہ پھونک رکھا ہے۔ وعظ و اس می حرص و آز میں بھی کی نہیں ہوتی۔ مجاہد رہی ہے مثال اس کی حص کتاب اللہ ملی اور اس نے عمل نہ کیا۔ ابن عباس بھی اگر اس پر حکمت لاد دو تو یہ اسے نہ اٹھائے گا اور اگر چھوڑ دو تو اسے خیر کی موارت نہیں ہوگئے۔ کی حالت میں بھی بائے ہائے۔ حس کتے ہیں موار نہیں ہوگئے۔ کی حالت میں بھی بائے ہائے۔ حس کتے ہیں موار نہیں ہوگئے۔ کی حالت میں بھی بائے ہائے۔ حس کتے ہیں موار نہیں ہوگئے۔ کی حالت میں بھی بائے ہائے۔ حس کتے ہیں اور بائیتی ہے اور زائو تو بائیتا ہے اور ڈائو تو بائیتا ہے اور بائیتی ہے دو ماجر آجائے گا گور آدا ہوگئے کی حالت میں بھی بائے ہائے۔ حس کتے ہیں دور ہو بی کارت میں برچیز اس وقت زبان نکائی ہے دور بائیتی ہے اس پر جملہ کرویا نہ کرو۔ " ابو محمد بن قتیہ دولئی فرائے ہیں برچیز اس وقت زبان نکائی ہے کہ اس بیاس میں۔ بی مرقع پر بھی۔ بی حالت بیاری میں اور بی حالت صحت و تکدرسی میں۔ بی حال ہو کی دو نوں کے اس کے اس کی مقل دونوں کی نظیر اس آیت میں ہے کہ آگر تو آئیں ہدایت کی دعوت دے تو بھی سے تیری نہ مائیں گے۔ ان کے لیے تو ہمی سے تیری نہ مائیں گے۔ ان کے لیے تو ہمی سے تیری نہ مائیں گے۔ ان کے لیے تو ہمی سے تیری نہ مائیں گے۔ ان کے لیے تو ہمی سے تیری نہ مائیں گے۔ ان کے لیے تو تمی سے تیری نہ مائیں گے۔ ان کے لیے تو تمی سے تیری نہ مائیں گے۔ ان کے لیے تو تمی سے تیری نہ مائیں گے۔ ان کے لیے تو تمی سے تیری نہ مائیں گے۔ ان کے لیے تو تمی سے تیری نہ مائیں گے۔ ان کے لیے تو تمی سے تیری نہ مائیں گے۔ ان کے لیے تو تمی سے تیری نہ مائیں گے۔ ان کے لیے تو تمی سے تیری نہ مائیں گے۔ ان کے لیے تو تمی سے تیری نہ مائیں گے۔ ان کے لیے تو تو تکی کی دو تو تو تو تیری سے تیری کی تو تو تو تیری سے تیری کے۔ ان کے لیے تو تو تو تو تیری کی دو تو

آپ اس مثال کی حکمتیں وہ ہو ہے۔ اس مثال کی حکتوں اور باریکیوں پر غور فرما ہے۔ اس میں ہے ہم نے اسے اپنی آئیش اس مثال کی حکمتیں وہ سے ہوا ہو گیا۔ ایسا جسے سانچ اپنی کینچلی اٹار دے یا قضائی جانور کی کھال اٹار دے۔ اس قفل نبست کی۔ اب وہ محض اس سے جدا ہو گیا۔ ایسا جسے سانچ اپنی کینچلی اٹار دے یا قضائی جانور کی کھال اٹار دے۔ اس قفل کی نبست جناب باری نے اپنی طرف نہیں کی اس لیے کہ یہ مال تو اس نے اپنا آپ ہی بنایا ، فواہشوں کی پیروی کا نتیجہ یک ہونا ہے اور کی ہوا ہیں۔ اس صالت کے بعد شیطان اس کے پیچھے لگ گیا۔ اسے چو طرف سے گھرلیا۔ اس کے پیچھے پڑ گیا۔ فرعونی جب بنی اسرائیلیوں کے تفاقب میں چلے ہیں اس کے بیان میں بھی قرآن میں لفظ ﴿ فَاتَدْهُوْهُمْ ﴾ ہیں۔ (الشراء: ۲۰) آیات اللہ کے قامہ میں پہلے بی ہوں میں خوط تھا شیطانی وست برد سے پچا ہوا تھا لین جب اس نے ان سے علیحدگی کر کی تو وہ قلعہ اور وہ اطلاک تو جاتی رہی 'اب شیطان نے اپنے مصار میں اسے لے لیا۔ یہ بمک گیا 'بخت گیا' بدمست ہو گیا' بے دین بن گیا' برزین علاء میں مل گیا جو علم کے خلاف علی دیے تعنی صرف علم بلند درجوں کا سبب نہیں۔ بلند درج عی اس کے بعد اتباع حق اور ترج حق تو اور رہ کی وجہ سے ترقی اور بلندی و جے تین صرف علم بلند درجوں کا سبب نہیں۔ بلند درج عی اس کے درج فدا نے بلند نہیں کیے اسے اس کے علم نے کوئی فائدہ نہ پنچایا۔ اللہ ایسے علم کے کوئی فائدہ نہ پنچایا۔ اللہ ایسے جائے۔ اس سے یہ بھی خاب ہوا کہ بندوں کو بلند درج ویا۔ بلندی اور پستی ای کے قبضے میں ہو تینی مطلب ہیں ہو سے۔ بلندی اور پستی ای کے قبضے میں ہو گئے۔ اس سے یہ بھی خاب ہوا کہ بندوں کو بلند ورج ویٹے والا اللہ تعالی بی ہو وہ کے بائد میں ہو بھی۔ بلندی اور پستی ای کے قبضے میں ہو بہی ہیں مطلب ہوں کھی۔ بلند درج ویٹا ہو 'اگر وہ نہ چاہ تو یہ چراصل نہیں ہو سکتی۔ بلندی اور پستی ای کے قبضے میں ہو بہی ہوں مطلب

اس جملے کا بیہ ہوا کہ اسے نضیلت' شرافت' بزرگی اور رفعت دیتے۔ اپنے عِلم کی وجہ سے قدرو منزلت' ترقی اور مرتبت بخشتے۔ ابن عباس میکھا سے بھی تقریباً یمی معنی منقول ہیں۔

ایک جماعت کا قول ہے کہ ﴿ لُوَ فَعْنَاهُ ﴾ میں ضمیر کا مرجع کفر پر ہے لین اگر ہم چاہتے تو اس سے کفر کو اٹھا دیے کیونکہ اس کے پاس ہماری کتاب کا علم تھا۔ مجاہد ریاتی کتے ہیں کہ کفر کو ایمان سے ہم ہٹا دیتے ہیں اور اسے کفر سے بچا لیتے۔ یہ معنی بھی جق جی ہیں کہ لازم معنی سے مفرین بھی جق جی ہیں کہ لازم معنی سے مفرین اصلی معنی کی طرف اشارہ کر جاتے ہیں۔ تو اسے مرادی اور اصلی مطلب نہ سمجھنا چاہئے۔ جیسے کہ بعض لوگ خیال کر ہیئے ہیں۔ پھر فرمایا کہ وہ تو زمین کی طرف اشارہ کر جاتے ہیں۔ تو اسے جے جے گیا۔ زمین پکڑلی لیمی وثیا پر راضی ہو گیا۔ مخلد اسے کہتے ہیں جو ہیں۔ پھر فرمایا کہ وہ تو زمین کی طرف جھک گیا۔ اس سے چٹ گیا۔ زمین پکڑلی لیمی وثیا پر راضی ہو گیا۔ مخلد اسے کہتے ہیں جو کہت ہیں آہستہ چال چلنے والا ہو۔ زمین سے اس کا قدم ہی نہ اٹھتا ہو ان چوپایوں کو بھی مخلد کے ہیں جن کے دو اگلے وانت کی ہوں اور ابھی چار دانت پورے نہ ہوئے ہوں۔ زجاج کتے ہیں خلد کی اصل خلود ہے۔ جس کے معنی دوام اور بقا کی ہیں ﴿ اَنْ خَلَدُ فَلَانٌ بِالْمَکَانِ ﴾ اس وقت کتے ہیں جبکہ وہ اسی جگہ اقامت کر لے۔ مالک بن نورہ کے شعر میں ہی یہ لفظ اس معنی میں ہے۔

قرآنِ کریم میں ہے کہ جنتیوں کے ارد گرد نوعمر بچے گھوم رہے ہوں گے جو ای حالت پر بیشہ رہنے کے لیے بی پیدا کیے گئے ہیں نہ بڑے ہوں نہ ان میں کوئی تغیر آئے لفظ ﴿ مُخَلَّدُوْنَ ﴾ ہے۔ (الواقعہ: ۲۷) یہ بچ بیشہ ایک ہی حالت پر ایک ہی عرمیں رہیں گے۔ یہ بھی کما گیا ہے کہ ان کے کانوں میں بالے ہوں گے اور ان کے ہاتھوں میں کڑے ہوں گے۔ یہ تفییر بھی لازی تفییر ہم مرادی نہیں' اس سے بھی مراد ایک ہی عمر تک بھیشہ باتی رہنا ہے پس ان دونوں قولوں میں منافاۃ نہیں۔ پھر فرمایا کہ اس نے اپنی خواہش کی پیروی کی۔ کبی راٹی کے ہیں سفلہ پن لے لیا اور عمر گی اور اونچائی چھوڑ دی' ونیا کو پر فرمایا کہ اس نے اپنی خواہش کی پیروی کی۔ کبی راٹی کے ہیں سفلہ پن لے لیا اور عمر گی اور اونچائی چھوڑ دی' ونیا کو آخرت پر ترجیح دی۔ عطاء رواٹی کے بیں ونیا کو چاہا شیطان کے پیچھے لگ گیا۔ ابن ذید راٹی کی ہیں اس کا ول اپنی قوم کی طرف انک گیا۔ جو حضرت مولیٰ میلائل اور ان کے ساتھیوں سے جنگ کر رہی تھی۔ یمان راٹی کیتے ہیں اپنی پیوی کی اطاعت میں کھنس گیا۔ اس نے اسے اس ظاف شرع فعل پر اُبھارا تھا۔

اس پر یہ اعتراض اور اس کا جواب اس کا جواب اس کا اقتضاء یہ ہے کہ اس کے بعد اس چیز کا اثبات ہو جس کی نفی اس سے پہلے تھی یا نفی ہو اثبات کی جیسے کوئی کے اگر میں چاہتا تو اسے دیتا لیکن میں نے چاہا ہی نہیں یا یوں کے کہ اگر میں چاہتا تو ایسا نہ کرتا لیکن میں نے چاہا ہی نہیں یا یوں کے کہ اگر میں چاہتا تو ایسا نہ کرتا لیکن میں نے کیا پس اس قاعدے کے مطابق آیت کا مطلب یہ ہوا کہ اگر ہم چاہتے تو اسے ان آخوں کے بیلم کی وجہ سے بوے درج دیتے لیکن ہم نے چاہا نہیں یا یہ کہ ہم نے اسے بلند درج نہیں دیئے بلکہ وہ ذمین دوز ہو گیا لیکن آیت میں ﴿ وَلَكِنَّهُ اَخْلَدُ إِلَى الْاَوْرَفِ ﴾ (الاعراف: ٢١١) اس جملے کے بعد ہے کہ ﴿ وَلَوْ شِفْنَا لَوْفَفْنَاهُ بِهَا ﴾ اس اعتراض کا جواب یہ ہے کہ یہ جملہ ان کلاموں میں ہے جمال جانب معنی ملحظ ہوتی ہے مراعات الفاظ سے محانی کی طرف عدول ہوتا ہے۔ اس کی بلندی اس قول کا مضمون یہ ہے کہ اگر ہم چاہتے تو اسے بلندی دیتے لیکن اس نے وہ اسباب ہی مہیا نہ کیے جن سے اس کی بلندی ہو۔ چاہئے تھا کہ آیات فیما پر نظرر کھ کر اللہ کو' اس کی مرضی کو' آخرت کو پہند کرتا لیکن اس نے تو بجائے اس کے اپنی اگروں کی یُروی کی' وُنیا کو دین پر ترجیح دی زمین کی طرف بھک کر مائل ہو گیا۔ زمین کے جیں اگر خواہش کی پیروی کی' وُنیا کو دین پر ترجیح دی زمین کی طرف بھک کر مائل ہو گیا۔ زمین کی عرف بیں اگر خواہش کی پیروی کی' وُنیا کو دین پر ترجیح دی زمین کی طرف بھک کر مائل ہو گیا۔ زمین کی خواہش کی پیروی کی' وُنیا کو دین پر ترجیح دی زمین کی طرف بھک کر مائل ہو گیا۔ زمین کی خواہ بیں اگر

ہماری آجوں پر جم جاتا تو ہم اے ترقیاں دیتے۔ پس مثیت کے ذکر ہے مراداس کے تابع اور اس کے اسباب ہیں گویا کہ یوں فرمایا گیا ہے کہ اگر وہ ان پر عامل رہتا تو درجے پاتا۔ کیا تو اس کے بعد کے جملے کو نہیں دیکتا کہ استدراک مثیت ہے اظاو سے کیا گیا ہے جو اس کا اپنا فعل ہے تو ظاہر ہے کہ یہ پہلا جملہ بھی کی ایسے معنی میں ہے جو اس کا فعل ہے۔ پس ﴿ لَوْ شِنْنَا ﴾ ہمی ہونا چاہئے تھا۔ یاو رہے کہ یہ قول نرمخشری کے قدریہ پن کا ہے۔ یہ لوگ مثیت عامہ کے مشرین اس نے معزلی قدری پن کا دور از مطلب فائدہ حاصل کونا چاہئے ہوا تو گو اور کماں لزوم کا۔ قول پھریہ مانتے ہوئے بھی ان لوگوں کی اصل تو باطل ہو کرنا چاہئے ہوا خیال تو کرو کہ کمال چاہت کا قول اور کماں لزوم کا۔ قول پھریہ مانتے ہوئے بھی ان لوگوں کی اصل تو باطل ہو باتی ہوئے بھی ان لوگوں کی اصل تو باطل ہو باتی ہوئے۔ پھراس کا یہ قول کہ مثناء اللی اس کی تابع تھی کہ وہ آیات اللہ کو مضبوط تھامتا یہ تو بالکل ہی بدیمی باطل ہے اور نمایت ہی واہیات ہے بلکہ یوں کہنا عامیت کہ اس کی راستی اللہ کی چاہت پر موقوف تھی اللہ کی مثناء متبوع ہے نہ کہ تابع نسب ہے نہ کہ مستب۔ موجب چاہتا ہے اس کی راستی اللہ کی چاہت پر موقوف تھی اللہ کی مثاء متبوع ہے نہ کہ تابع نسب ہے نہ کہ مستب۔ موجب بات کہ مقتفی اللہ جو چاہتا ہے اس کا وجود واجب ہے۔ جو نہیں چاہتا اس کا وجود محال اور ممتنع ہے۔

اى مين سے فرمان خُدا ﴿ يَاتُّهُمَا الَّذِيْنَ الْمَنْوَا الْجَعْنِبُوْا كَفِيتُوا مِنَ الطَّنِّ ﴾ الخ وات: ١١) ب يعنى ای میں سے حرمانِ صدا رو یہ بھا مدین ، سور و برائی ہیں۔ " بخشس نہ کروایک دو سرے کی غیبت نہ کرو' غیبت نہ کرو' داک ایمان والو! اکثر ممانوں سے بچو بعض ممان گناہ ہیں۔ " بخشس نہ کروایک دو سرے کی غیبت نہ کرو' كياتم ميں سے كوئى اپنے مروه بھائى كا كوشت كھانا چاہتا ہے اس سے تو جہيں نفرت ہوگ۔ الله سے درتے رہا كرو يقيناً الله تعالی توبہ قبول کرنے والا رحم کرنے والا ہے۔ یہ بمترین مشلی قیاس ہے۔ مسلمان بھائی کی عزت ریزی کو اس کی گوشت خوری سے تثبیہ دی ہے۔ جو محض پیٹے پیچے کی مسلمان کی آبرو ریزی کرتا ہے گویا وہ روح کے نکل جانے پر جسم کی بوٹیاں نوچتا ہے۔ وہ مخص جس کی فیبت کی جاتی ہے موجود نہیں ہو تا کہ اپنی عزت کی حفاظت کرسکے ٹھیک اس طرح ہے جس طرح میت جس کے کلرے کیے ہوں' اس کی روح موجود نہیں جو وہ اپنے جمم کا بچاؤ کر سکے۔ بھائی پنے کا نقاضا تو یہ تھا کہ رحم و رحمت ہو سلوک و شفقت ہو۔ مدد و نفرت ہو۔ لیکن غیبت کرنے والا اس کے برعکس برائی و ندمت، طعن اور حقارت کرتا ہے۔ جس طرح اینے بھائی کی لاش کا نقاضا تو یہ ہے کہ اس کی حفاظت کی جائے 'اسے بچایا جائے' اس کی حرمت کی جائے کیکن برخلاف اس کے وہ اس کی بے حرمتی کرتا ہے اس کا گوشت کافا ہے اس کے اکارے کرتا ہے۔ غیبت کو مخص این بھائی مسلمان کی آبرو ریزی سے اپناول خوش کرتا ہے اس میں مزے لیتا ہے' اس کی مثال ایس ہے جیسے وہ مخض جو اپنے مردہ بھائی ك كوشت كوچبا رما مو- غيبت كرف والا الي فعل ير خوش ب اس شوق سے كر رما ب- اس كى مشابهت يى ب كه وه اپ مردہ بھائی کے گوشت کا کھانا پند کرتا ہے پس ایک تو کھانا اور ایک مُحبّت سے کھانا ہے اور برائی ہے جیسے کہ کھانا گوشت کا کاٹنے سے زیادہ برا تھا اس سے برا اسے اچھا سمجھنا ہے۔ اس تشبیہ اور تمثیل پر اس کے مواقع ہونے کی جگہ کی عمد گی پر اور اس کی مطابقت پر غور سیجے کہ کس طرح معقول کو محسوس سے پوری طرح مشابہ قرار دیا ہے۔ پھریہ بات بھی غور طلب ہے کہ جب مردہ بھائی کا گوشت کھانا برا لگتا ہے تو چرای جیسا دو سرا کام یعنی فیبت کیوں کرتے ہیں؟ چزیں دونوں مکسال ہیں چاہے یہ تھا کہ جس طرح مردہ بھائی کے گوشت کھانے سے نفرت ہے غیر حاضر مسلمان کی غیبت سے بھی ویسی ہی نفرت رکھتے كونكه دونوں آپس ميں ايك ہيں۔ ليكن حالت يہ ہے كہ ايك چيز بت پند كرتے ہيں اور دوسرى اى جيسى چيز سے كال نفرت کرتے ہیں طالاتکہ عقل فطرت اور حکمت کا اقتضاء بہ ہے کہ ایک جیسی دو چیزوں سے میسال نفرت اور گھن ہونی

جاہئے۔ وباللہ التوفیق۔

الخ الخ الراجيم: ١٨) يعنى اين رب ك ساتھ كفركرنے والوں ك اعمال كى مثال راكھ كى طرح ہے جسے آندھی والے دن سخت ہوائیں اڑا لے جائیں۔ یہ اپنے کیے ہوئے کام میں سے کسی چزیر قدرت نہ رکھیں گے۔ یمی دور کی گراہی ہے۔ کافروں کے اعمال کی بربادی اور ان کا سود مند نہ ہونا مشاہت دیا گیا اس راکھ و خاک سے جو سخت تیز آندھیوں کی ہوا میں کھلی جگہ ہو' جو ہوا کے زور سے منتشر ہو جائے۔ ریزے ریزے ادھر اُدھر بکھر جائیں۔ چونکہ ان کے اعمال ایمان و اخلاص کی بنایر نہ تھے بلکہ وہ غیراللہ کے لیے تھے۔ خُدا کے تھم کے خلاف تھے۔ اس لیے وہ سب ﴿ هما منثورا ﴾ كردية كئ جس طرح اس راكه كامالك ايس آندهي والے دن بالكل خالى ماتھ ره جاتا ہے 'اى طرح بد كفار سخت حاجت کے وقت ثوابِ اعمال سے خالی ہاتھ رہ جائیں گے کوئی اثر تک نہ پائیں گے ثواب اجر اور فائدہ تو کمال؟ اللہ تعالی انسی اعمال کو قبول فرماتا ہے جو صرف اس کے لئے خالص ہوں اور اس کی شریعت کے مطابق ہوں۔ اعمال کی چار قسمیں ہیں ایک مقبول تین مردود- مقبول تو وہ ہے جس میں خلوص ہو اور جو ٹھیک ہو ۔ خلوص کے یہ معنی کہ صرف اللہ کے لیے ہو اس کے سوا اور کے لیے نہ ہو اور ٹھیک ہونا ہے کہ مطابق شرع ، فرمانِ رسول مل کے ماتحت ہو۔ اس کے سواکی تینوں قسمیں مردود ہیں۔ ان کے ان اعمال کو راکھ سے تثبیہ دینے میں بھی ایک نکتہ ہے وہ یہ کہ راکھ کی اصل لینی کٹری جل جاتی ہے' اس طرح ان کے اعمال کی بھی اصل سوخت ہو چکی ہے کیونکہ وہ غیراللہ کے لیے تھے خُداکی منشاکے مطابق نہ تھے پس وہ جل کر را کھ ہو گئے القمہ جنم بن گئے بلکہ آگ جنم بن کر انہیں سلگانے لگے۔ جیسے کہ نیک اعمال جو فرمودہ خُدا کے موافق ہوں' عمل كرنے والوں كے ليے خُداكى نعمت اور راحت كا باعث بن جاتے ہيں۔ وراصل كافر اور ان كے بت اور ان كے اعمال جنم کاایندهن ہیں۔

اى جيى آيت ﴿ اَلَمْ تَوَكَيْفَ ضَوَبَ اللَّهُ مَفَلاً كَلِمَةً طَيِّبَةً ﴾ الخ (ابرابيم: ٢٣) ب يعنى كيا تو کلمہ طبیبہ کی مثال نہیں دیکھا کہ اللہ تعالی نے کلمہ طبیبہ کی کیسی کھ مثال بیان فرمائی ہے۔ مثل پاک درخت کے جس کی جڑ مضبوط و خابت ہو اور جس کی شاخیں آسان میں ہول جو اینے رب کے فرمان سے اپنا کھل ہروفت لا تا رہتا ہو۔ اللہ تعالی لوگوں کی سمجھ بوجھ کے لیے مثالیں بیان فرا دیتا ہے۔ یمال کلمہ طیبہ کو پاک درخت سے تثبیہ دی ہے کہ جس طرح ب عمدہ ورخت اچھے پیل دیتا ہے اس طرح یہ پاک کلمہ نیک کاموں کا پیل دیتا ہے۔ یمی ظاہر ہے ان جمہور مفسرین کے قول پر جو فرماتے ہیں کہ کلمہ طیبہ سے مراد خدا کی توحید کی گواہی ہے۔ پس اس سے ظاہر باطن نیک اعمال سرزد ہوتے ہیں جو وراصل ای کلے کا پھل ہے۔ ابن عباس میک فرماتے ہیں کلمہ طیبہ شمادت توحید ہے۔ یہ مثل پاک درخت کے ہے جو مؤمن ہے۔ اس کی اصل خابت ہے لیعن کلمہ ﴿ لا الله الا الله ﴾ کی جر مؤمن کے دِل میں جی بوئی بوتی ہے۔ اس کی شاخ آسان میں ہے لینی مومن کے اعمالِ صالحہ آسانوں کی طرف چڑھتے ہیں۔ رہے بن انس رایٹی فرماتے ہیں کلمہ طیب یہ مثال ہے ایمان کی پس ایمان پاک ورخت ہے۔ جس کی جڑ ابت ہے اس میں بھیشہ افلاص رہتا ہے۔ اس کی شاخ آسان میں ہے لینی الله سے ورنا۔ اس قول پر تشبیہ کی صحت علور اور خوبی اور بردھ جاتی ہے۔

الله سجانہ وتعالی نے توحید کے اس درخت کی جو مؤمن کے ول میں ہے ، تشبیہ دی ہے اس ظاہری درخت سے جس کی

جڑ مضبوط ہو۔ جس کی شاخیں بلند و بالا ہوں جو بیشہ بوھتی اور اونچی ہوتی رہتی ہوں جو ہروقت پھلوں سے لدا رہتا ہو۔ تم جب فور کرو گے تو تم پر اس مثال کی مطابقت خوب ظاہر ہو جائے گی۔ توحید خدا کا جو درخت مومن کے ول میں اپنی جڑیں مضبوط جمائے ہوئے ہے وہ اعمالِ صالحہ کی شاخیں بلند و بالا کئے ہوئے ہے۔ اس کے پھل یعنی نیکیاں ہرونت اس سے سرزد ہوتی رہتی ہیں۔ جس قدرید ورخت توحید اس کے ول میں مضبوط ہوتا ہے اس قدر اس میں اخلاص ہوتا ہے' اس قدر اسے حق کی معرفت ہوتی ہے 'وہ حق پر جم جاتا ہے 'حق کی رعایت رکھتا ہے 'جس کے دل میں یہ کلمہ اپنی صحیح حقیقت سے جم جاتا ہے اس کا دِل اس کے وصف سے متصف ہو جاتا ہے اور خدائی رنگ سے وہ رنگ دیا جاتا ہے جس سے بهتر اور پکا رنگ اور كوكى خير - (البقرة : ١٣٨) اب اس ير حقيقت الهيه جس كا كهراس كاول ب، خوب كهل جاتى به ول ميس كامل يقين زبان سے شہادت اور جسم سے اعمالِ نیک سرزد ہونے لگتے ہیں۔ ساتھ ہی اس پاک کلمے کی حقیقت اور اس کے لوازم اللہ کے سوا اور سب کو ہٹا دیتے ہیں۔ اس کی زبان دل سے ہم رنگ ہو جاتی ہے اثبات میں بھی اور نفی میں بھی۔ پس سے جس خُدا کی وحدانیت کی گواہی دیتا ہے اس کی ماتحی اس کا جسم کرنے لگتا ہے اور نمایت ہی خوشی سے وہ رب تک پہنچنے کی راہیں طے كرنے لگتا ہے۔ اسے خُداكى فرمانبردارى ميں لذت آتى ہے' اس كے سوا وہ كسى كى جبتو اور رضا جوكى ميں نہيں رہتا۔ ول ميں بھی سوائے معبود برحق کے اور کا دخل نہیں ہو تا۔ پس سے کلمہ جو اس دِل میں ہے اور اس زبان سے ادا ہو رہا ہے وہ اپنا نیک عمل مروقت کرتا رہتا ہے اور وہ نیک عمل اللہ کی طرف آسانوں پر چڑھتا رہتا ہے۔ دراصل میں کلمہ ہے جو اس کا عمل چڑھاتا رہتا ہے یمی کلمہ ہے جو اس کی زبان سے پاکیزہ کلمات نکالنا رہتا ہے۔ جو اس کے اعمالِ صالحہ سے مل کر انہیں اوج پر پہنچا دیتے ہیں۔ جیسے فرمان خدا ہے کہ امی کی طرف پاک کلمات چڑھتے ہیں اور نیک اعمال انہیں اونچاکر دیتے ہیں۔ (فاطر: ١٠) اس سے معلوم ہوا کہ عمل صالح کلمات طیبہ کو بلند کر دیتے ہیں اور کلمہ طیبہ اپنے قائل کے لیے اعمال صالحہ کا پھل ہروقت لا تا ہے۔ الغرض جب مؤمن كلمة شادت يراهتاني اس كے معنى كو سمجھ ليتا ہے اس كى حقيقت كو انكار و اقراركى وو صورتول میں پیچان لیتا ہے' اس کے موجبات سے متصف ہو جاتا ہے' دِل' زبان اور جسم کے کل اعضا سے اس پر قائم ہو جاتا ہے تو ب ایک مضبوط جردار درخت ہو تاہے جو ان کے ول میں جما ہوا ہے اور جس کی شاخیں آسانوں سے مصل ہیں۔

بعض سلف کا قول ہے کہ پاک درخت سے مراد کھجور کا درخت ہے۔ اس کی دلیل ابن عمر پی والی صحیح حدیث بھی ہوتی ہے۔ بعض کھتے ہیں اس سے مراد خود مؤمن ہے۔ ابن عباس پی والے ہیں پاک درخت مومن ہے فابت بڑ زمین میں ہوتی ہے 'شاخ آسان میں ہوتی ہے 'اس کے نیک کام بھلے اقوال آسان پر چڑھتے ہیں اور یہ خود زمین پر ہوتا ہے۔ عطیہ عوفی کتے ہیں یہ مثال ہے مؤمن کی اس کا نیک کلم 'کلم' نیک عمل اللہ کی طرف چڑھتا رہتا ہے۔ ربھے بن انس بھٹھ کتے ہیں کہ یہ مؤمن کی اس کا نیک کلم 'کلم' نیک عمل اللہ کی طرف چڑھتا رہتا ہے۔ ربھے بن انس بھٹھ کتے ہیں کہ یہ مؤمن کے اضلاص کی مثال بیان ہوئی ہے کہ اس کی بڑ زمین میں تھسی ہوئی ہے اور شلخ آسمان تک پیچی ہوئی ہے۔ عمل زمین پر کرتا ہے ذکر خیر آسمان پر ہوتا ہے ان دونوں قولوں میں کوئی اختلاف نہیں۔ مقصود اس مثال سے مؤمن ہے درخت کھجور اس سے اور یہ درخت کھجور سے مثابت دیا گیا ہے جبکہ درخت کھجور پاک ہے قومومن بطور اولی پاک ہے۔ کی نے کما ہم کہ کہ یہ درخت بھی جنت کا عمدہ تر درخت ہے۔ اس مثال میں جو باریکیاں' جو نکتے اور جو لطفے ہیں وہ بیشک قاتل غور ہیں درخت کے لیے شاخیس' رگیں' سے اور پھل ضروری ہیں۔ اس طرح درخت ایمان کے درخت ایمان کی میں اور شاخیں علم ہے اور معرفت ہے اور لیقین لیے بھی تاکہ مشہد اور مشہد ہد میں ہم رنگی ہو جائے۔ پس درخت ایمان کی رگیں اور شاخیں علم ہے اور معرفت ہے اور لیقین لیے بھی تاکہ مشہد اور مشہد ہد میں ہم رنگی ہو جائے۔ پس درخت ایمان کی رگیں اور شاخیں علم ہے اور معرفت ہے اور لیقین

ہے۔ اس کا ننا اخلاص ہے اس کی ڈالیاں اعمال ہیں اس کا کھل وہ ہے جو اعمالِ صالحہ کا نتیجہ ہے۔ لینی آ اور حمیدہ اور صفاتِ محمدوحہ اور اخلاقِ پاکیزہ اور طرزِ عمدہ اور عاداتِ مستحنہ۔ یمی وہ چیزیں ہیں جن سے پتہ چلنا ہے کہ اس کے دِل میں درخت ایمان ہے۔ جبکہ صحیح عِلم جو کہ معلوم کے مطابق ہو جو کتاب اللہ میں ہے اور پھراسی کے مطابق عقیدہ ہو خلوص دِل میں ہو۔ اعمال موافق احکامِ رتانی ہوں طور طریقے عادت 'خصلت اصولِ اسلامی کے تحت میں ہوں تو اابت ہو جائے گا کہ اس کے دِل میں ایمان کا درخت ہے اور وہ بھی خوب جماہوا ہے جس کی شاخیں آسمان سے باتیں کرتی ہیں۔

اور جب کسی کی حالت اس کے برعکس ہو تو معلوم ہو جائے گا کہ اس کے دِل میں خبیث درخت ہے جو زمین کے اوپر بی اوپر ہے جے کوئی پختگی اور قرار نہیں۔ درخت کی حیات و بقا کے لیے مادہ حیات کا ہونا ضروری ہے جو اسے تری پنچائے سرسبز رکھے اور اسے پوری طرح بیائی درخت ہوسر کے اور اسے پوری طرح ایمانی درخت جو اسے پائی بی نہ ملے گاتو اس کا سوکھ جانا یقی ہے۔ اسی طرح ایمانی درخت جو دِل میں ہوتا ہے اگر علم نافع عمل صالح عور و فکر کر کے عبرت حاصل کرنا اور عبرت حاصل کرکے یادِ خدا کرنا وغیرہ چزیں جو اس کے لیے پانی کا حکم رکھتی ہیں 'نہ ہو تیں تو ممکن ہے کہ یہ بھی سوکھ جائے۔

مند احمد میں ہے رسول الله متالیم فرماتے ہیں "ول میں ایمان بھی ایمان میلا اور پرانا ہو جاتا ہے جیسے کیڑا۔ تحدید ایمان پن تم اپنالوں کو تازہ اور نیا کرلیا کرو۔ غرض کوئی بھی بویا ہوا درخت ہو' پوری دیکھ بھال نہ کرنے سے وہ بلاکت کے قریب ہو جاتا ہے پس ایمانی درخت کی حفاظت کے لیے اوقاتِ مقررہ میں اللہ کی عبادت نمایت ہی ضروری ہے۔ یہ بھی خدائے تعالی کی بوی مربانی زبردست نعمت اور بہت بوا احسان ہے کہ اس نے ایمان کے درخت کی نشوونما اور حیات و بقا کے لیے اپنی عبادت کا مادہ بنا دیا۔ اس طرح کھیت اور باغ کے لیے سے بھی ضروری ہے کہ کوڑے کرکٹ اور غیر جنس کے درختوں سے وہاں کی زمین پاک صاف رہے گھانس پھونس آکھیرویا جائے ورنہ جس قدر سے نئ گھانس اور سے سے غیر جس کے نضول درخت ہوں گے اتنا ہی کھیت اور باغ کی اصلی پیداوار کو نقصان پنچے گا اور جس قدرید اُکھاڑ دیئے جائیں گے پھل اور اناج بکشرت ہو گااور بہت عمرہ ہو گا یہاں تک کہ اگر بوننی اس گھانس پھونس کو چھوڑ دیا جائے تو ہو سکتا ہے کہ کھیت کی اصلی پیدادار بالکل نه مو یا مو لیکن بالکل سیمسیسی اور بیار- جس قدر اس پھونس اور جھاڑی کی کثرت ہو گی پھل اور دانے کی لازی کی ہوگی جے اس بلت کی سجھ نہ ہوگی اس کے ہاتھ سے اس کے نہ جانتے ہوئے ہی بہت بوا نفع نکل جائے گا۔ مؤمن بیشہ دونوں کام کرتا رہتا ہے۔ ایمان کے درخت کو پانی دینا اور کوڑا اور خود رو درختوں کو اُکھاڑنا پس اس کا درخت مضبوط ناور اور شاندار ہوتا ہے- اللہ سے ہم مدد طلب كرتے ہيں اور اسى ير بھروسه كرتے ہيں- يد ہے اس مثال كاوہ حصة جو قطرہ ہے سمندر کے مقابلے میں کیونکہ ہم کیا' جارا ذہن کیا' جارا علم کیا اور جارا عمل کیا۔ عمل تو توبہ استغفار کے لائق ہے ورند اگر مارے دِل صاف موتے ' ذہن رسا موتے ' نفس پاک موتے ' اعمال خالص موتے ' کوشش صرف اللہ کی رضامندی کی ہی ہوتی تو کلام اللہ کے اسرار اور رموز اس کی حکمتیں اور مصلحین اس کی باریکیاں اور نکتے ہم پر وہ کھلتے کہ علوم تھک جائیں اور علق کی باریک رسنیال شرا جائیں۔ بچ ہے کوئلہ بدیاک اوصاف صحابہ میں بدرجہ اکمل تھے۔ اس لیے ان پر قرآن کی حکمتیں خوب کھلی ہوئی تھیں پھر بعد والول میں تو جو فرق مرتبول کا ہے وہی فرق عِلم و عقل کا ہے۔ رب کے فضل کی جگہ اور اس کی رحت کے نازل ہونے کی جگہ اللہ ہی خوب جانتا ہے۔

خبیث کلم کی مثال مشال کا عد خبیث کلے کی مثال خبیث درخت سے تثبیہ دے کربیان فرمائی ہے جو زمین کے خبیث کلم کی مثال

اوپر ہی اوپر ہو جس کی جڑیں مضبوط نہ ہوں جے کوئی قرار نہ ہو (ابراهیم: ٢١) نہ اس کی جڑجی ہوئی 'نہ اس کی شاخ اُونچی'
نہ اس کا کھل برکت والا'نہ وہ درخت سایے دار'نہ طافت ور'نہ اس کا تنا مضبوط'نہ اس کی جڑیں زمین کے اندر پیوست'
نہ دیکھنے میں اچھا'نہ کھل میں اچھا' سب سے نیچا' سب سے کمزور' محض بے فاکدہ سجانہ اللہ کیابی پاکیزہ کلام ہے اور کتنی
اعلیٰ اور عمدہ تشبیہ ہے۔ افسوس ہے ان پر جو اس پاک اور لطیف کلام کو چھوڑ کر بے سود اور بے کھل کلاموں کی طرف متوجہ
ہوتے ہیں۔ ضحاک ریاتی کتے ہیں جس طرح یہ درخت ہے ای طرح کافر ہے کہ نہ وہ نیکی کرے نہ بھلی بات اس کے منہ سے
فلے'نہ اس میں کوئی خیروبرکت نہ نفع اور عمر گی۔ ابن عباس جھھ کا قول ہے کہ کلمہ خبیشہ شرک ہے اس کا کرنے والا مشل
خبیث درخت کے ہے جیسے اس درخت کی جڑجی ہوئی نہیں ہوتی اس طرح شرک بھی بے اصل و بے دلیل ہوتا ہے۔
شرک کے ساتھ کوئی عمل مقبول نہیں نہ کوئی عمل کافر کا آسان پر چڑھتا ہے۔ غرض وہ بے اصل و فرع ہے' ونیا آخرت میں
ضالی ہاتھ ہے۔ ربیج دیلتے ہیں یہ کافر کی مثال ہے اس کا قول و عمل جڑ بغیر کا ہے۔ نہ ذمین میں وہ ٹھمرے نہ آسان پر چڑھ
سکے۔ قادہ دیلتے کہتے ہیں کہ کلمہ خبیشہ کانہ کوئی ٹھکانا زمین پر نہ آسان میں۔ وہ تو اس خبیث مخص کی گردن میں قیامت سکے۔
شکار ہاتھ ہے۔ ربیج دیلتے ہیں کہ کلمہ خبیشہ کانہ کوئی ٹھکانا زمین پر نہ آسان میں۔ وہ تو اس خبیث محض کی گردن میں قیامت سکے۔
شکار میں گا۔

ان دونوں کلموں کی مثال بیان فرما کر ان دونوں کلے والوں کا حال بیان فرمایا کہ ایمان والے کو تو مضبوط بات کے ساتھ ونیا اور آخرت میں اللہ تعالیٰ قائم رکھتا ہے۔ (ابراھیم : ٢٥) ظالم اور مشرک لوگ بمک بھٹک جاتے ہیں۔ پوری حاجت کے وقت وہ بھول جاتے ہیں۔ ہاں ایماندار کی فضیلت اللہ تبارک و تعالیٰ خابت و باقی رکھتا ہے۔ اس فرمان کے ماتحت بھی زبردست خزانہ ہے جو اس پر واقفیت حاصل کرلے اور اسے نکال سے اور پھراسے خرچ بھی کرے یقیناً وہ مالا مال ہوگیا اور جو اس سے محروم رہا وہی سی پر نصیب ہے۔ بندہ بھی بھی اللہ کی طرف کی خابت قدی سے بے نیاز نہیں ہو تا۔ اگر دم بھر کے لیے مالک کی گرانی ہٹ جائے تو اس کے ایمان کی چھت بیٹھ جائے اور زمین پھٹ جائے۔ دیکھئے اللہ کے سب سے مکرم بندے اور خدا کے بہت ہی پیارے رسول کا گھا کو بھی پروردگار عالم فرماتا ہے اگر ہم مجھے خابت قدم نہ رکھتے تو بہت ممکن تھا کہ تو ان کی طرف و کی اللی ہوتی ہے کہ میں تہمارے ساتھ ہوں تم ایمان داروں کو خابت قدم رکھو۔ صحیحین کی مجل کے بیان والی حدیث میں ہے کہ اللہ ان سے سوال کرے گا اور انہیں جواب میں مضبوط خابت قدم رکھو۔ صحیحین کی مجل کے بیان والی حدیث میں ہے کہ اللہ ان سے سوال کرے گا اور انہیں جواب میں مضبوط کر دس۔ رکھے گا۔ اپنے نبی سکھا سے اور آیت میں فرماتا ہے کہ رسولوں کے بیا واقعات و تی کے ذریعے سے ہم اس لیے بتاتے ہیں کہ مضبوط کر دس۔

گلوق کی دو قسمیں ہیں کچھ تو وہ ہیں جنہیں ثابت قدی کی توفق اللہ کی طرف سے عطا ہوئی ہے اور کچھ وہ ہیں جو اس توفق سے محروم ہیں ثابت قدی کی اصل اور مادہ اللہ کے احکام پر عمل کرنا ہے اس سے قول کی فعل کی پختگی ہوتی ہے اور انسان مضبوط ہو جاتا ہے۔ قرآن فرماتا ہے انہیں جو وعظ کہا جاتا ہے ہی وہ کرتے تو ان کے حق میں بہتر ہوتا اور مضبوطی ہو جاتی۔ انہی کا دِل زیادہ مضبوط ہوتا ہے جن کی بات پختہ ہوتی ہے۔ قولِ ثابت قولِ حق وصدق ہے جو باطل اور کذب کے برتکس ہے۔ قول کی بھی دو قسمیں ہیں ایک تو فابت جس کی حقیقت ہو دو سرا باطل جو بے حقیقت ہو۔ سب سے زیادہ مضبوط قول توحید کا قول ہے اور اس کے لوا زمات کا۔ اس سے بندے کی دونوں جمال میں فابت قدی ہوتی ہے۔ ہے لوگ بی سب سے زیادہ مضبوط اور بہادر دِل کے ہوتے ہیں۔ جھوٹے انسان بڑے ہی کمینہ روباہ بازیاں کرنے والے غیر مستقل مزاج

ہوتے ہیں۔ دِل کی مضبوطی سے ہی سے کی سچائی دانا لوگ سمجھ لیتے ہیں۔ اور اس سے انہیں اس کی بمادری' جرأت' بِمت اور بیب کا پنة چل جاتا ہے' اس کے خلاف کی وجہ سے وہ جھوٹے کے جھوٹ کو سمجھ جاتے ہیں۔ یہ بات تو ان پر مخفی رہتی ہے جو آگھوں کے نابینا اور دِل کے اندھے ہوں۔ ایک دانا مخض سے دریافت کیا گیا جس نے ایک مخض کا کلام سنا تھا اس نے کما میں نے سمجھا تو پچھ بھی نہیں۔ لیکن اس کے طرز کلام اور دبدبہ کلام سے اتنا مجھے یقین ہے کہ وہ کی باطل والے کا کلام نہیں۔ دراصل قول خابت سے بڑھ کر نعمت بندے کو کوئی عطا نہیں ہوئی۔ ان لوگوں کو ان کے پاک کلام کا نفع اس وقت ماتا ہے جبکہ وہ پورے محتاج ہوتے ہیں لیعنی قبر میں اور میدان حشر میں۔

چنانچہ صحیح مسلم شریف میں ہے کہ یہ آیت عذاب قبرے بارے میں اتری ہے۔ اس آیت کی تفسیر حدیثول سے پیاچہ ت سرچے حدیثوں میں بھی موجود ہے۔ مندمیں ہے کہ ہم آخضرت مالیا کے ساتھ ایک جنازے میں مصے۔ آپ نے فرمایا لوگو! اس امت کی آزمائش ان کی قبروں میں کی جاتی ہے جب انسان وفن کر دیا جاتا ہے اور اس کے ساتھی اوھر اوھر ہو جاتے ہیں تو فرشتہ اپنے ہاتھ میں ایک متصور الیے آتا ہے۔ اسے بٹھاتا ہے اور اس سے پوچھتا ہے کہ اس مخص کے بارے میں توکیا کہتا ہے؟ اگر بد میت مؤمن ہے توجواب دیتا ہے کہ میری گواہی ہے کہ الله ایک ہے اس کاکوئی شریک نہیں اور میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد مان کھیا اس کے بندے ہیں اور اس کے رسول۔ فرشتہ کہتا ہے تم نے صحیح جواب دیا اس وقت جنم کا دروازہ کھولا جاتا ہے اور اس سے کما جاتا ہے کہ اگر تو اپنے رب کے ساتھ کفر کرتا تو تیری جگہ یہ تھی لیکن چونکہ تو ایمان لایا تو اللہ تعالی نے اس کے بدلے تجھے یہ عطا فرمایا ہے یہ کمہ کراس کے لیے جت کا دروازہ کھول دیا جاتا ہے یہ چاہتا ہے کہ اُٹھ کرجت میں چلا جائے لیکن اسے کہا جاتا ہے کہ ابھی ٹھمر جا۔ پھراس کی قبر کشادہ كردى جاتى ہے۔ كافر منافق سے جب يه سوال موتا ب تو وہ جواب ديتا ہے جھے كيا خبر۔ تو اس سے كما جاتا ہے كه نه تو تُونے معلوم کیا نہ تجھے ہدایت ہوئی پھرجت کا دروازہ کھول کراس سے کہا جاتا ہے کہ اگر اُو ایمان دار ہو تا تو تیری جگہ یہ تھی لیکن چونکہ تونے کفرکیا اب اس کے برلے مجھے یہ جنم ملے گی۔ یہ کمہ کر اس کے لیے درِ دوزخ کھول دیا جاتا ہے اور اے جھوڑوں سے اس زور سے بیٹا جاتا ہے کہ اس کی آواز سوائے جن وانس کے سب سنتے ہیں۔ یہ مُن کر صحابہ رہی اُن کے کما یارسول الله منتیدا: نیا فرشته مواور پرماتھ میں اس کے جھوڑا ہو اور قبرمیں انسان موجھلا کون ہو گاجس سے اس حالت میں صیح جواب گھراہٹ اور خوف کی وجہ سے نکل سکے؟ آپ نے فرمایا یمی موقع ہے جس پر اللہ تعالی ایمان والوں کو ثابت قدم ر کھتا ہے اور میں معنی ہیں ﴿ يشبت الله ﴾ الخ ، كے اور روايت ميں پہلے تو مؤمن كى روح كے قبض ہونے كاؤكر ہے چر فرمان ہے کہ آنے والا اس کی قبر میں آتا ہے اور اس سے دریافت کرتا ہے کہ تیرا رب کون ہے؟ تیرا دین کیا ہے؟ تیرا نبی کون ہ؟ وہ جواب دیتا ہے کہ میرا رب اللہ ہے۔ میرا دین اسلام ہے، میرے نبی حضرت محد ملتی ایس وہ اسے ہوشیار کر کے سے یوچھتا ہے یہ آخری آزمائش ہے جو مومن پر آتی ہے۔ اس کابیان اس آیت میں ہے۔ اس کے جواب پر کما جاتا ہے کہ تو نے چے کما۔ یہ حدیث بالکل صحیح ہے اور روایت میں ہے کہ حضور "نے اس آیت کو پڑھ کران سوالوں اور ان جوابوں کا ذکر کیا۔ اس میں ہے کہ وہ کتا ہے کہ رسول اللہ مٹھا اللہ علی مارے پاس اللہ کی طرف سے ولیلیں لے کر آئے۔ میں آپ پر ایمان لایا۔ آپ کو سچا مانا تو اس سے فرمایا جاتا ہے تو سچاہے اس پر تو جیا اس پر مرا اور اس پر دوبارہ تو زندہ کیا جائے گا اور حدیث میں مؤمن کی قبض روح کے بعد ہے کہ چراس کی روح اس کے جسم کی طرف لوٹائی جاتی ہے اور اس کی طرف دو فرشتے سخت کو بھیج جاتے ہیں وہ اسے اُٹھا بٹھاتے ہیں اور ہوشیار کرکے نتیوں سوال کرتے ہیں سے ہر ہرسوال کے بعد اس کا جواب دیتا ہے وہ اس ے او چھتے ہیں کہ مجھے یہ کیے معلوم ہوا؟ وہ کتاب میں نے کتاب اللہ روهی اس پر ایمان لایا اے سچا مانا پھر آپ نے می آیت الاوت فرمائی (ابن حبان- احمد) اور مدیث میں ہے کہ میت کو دفن کر کے ابھی لوگ جا رہے ہیں ان کی جو تیوں کی آہٹ وہ سُن رہا ہے' آگر میت مؤمن ہے تو نماز اس کے سرمانے ہے' زکوۃ وائیں جانب ہے' روزے بائیں طرف ہیں اور نیکیاں مثلاً صدقہ صلہ رحی بھلائی احسان میہ سب چیزیں اس کی پائتیوں ہوتی ہیں اب فرشتے اس کے سرکی طرف سے آنا چاہتے ہیں تو نماز کہتی ہے یمال سے میں تہمیں جانے نہ دول گی- دائیں جانب سے زکوۃ میں کہتی ہے بائیں طرف سے روزہ میں کتا ہے پاؤں کی جانب سے فعل خیرات صدقہ صلہ رحی معروف اُوگوں سے احسان کتا ہے کہ میری طرف سے بھی تمهارے داخلے کی گنجائش نہیں۔ اب اس سے کما جاتا ہے کہ تو بیٹھ جا یہ بیٹھ جاتا ہے اور اسے ایبا وکھائی دیتا ہے کہ گویا سورج غروب ہو رہا ہے۔ فرشتے اس سے کتے ہیں ہم تجھ سے پچھ پوچھتے ہیں تواس کا جواب دے۔ یہ کتا ہے چھوڑو پہلے میں نماز ادا کر لوں اسے کما جاتا ہے اچھا وہ تو تو کرے گاہی پہلے جارے سوالوں کا جواب دے۔ یہ کہتا ہے تم کیا پوچھنا چاہتے ہو؟ تو اس سے سوال کیا جاتا ہے کہ بتاؤ جو محض تم میں تھے تم ان کے بارے میں کیا کہتے ہو؟ تمماری گواہی ان کی نسبت کیا ہے؟ بیہ كتاب كركس كى نبت كيا محد المايام كى نبت ؟ وه كت بين بال بال آپ بى كى نبت بدكتاب ميرى ولى كوابى ب كه وه الله کے رسول ہیں۔ ہمارے پاس وہ خدائی ولیلیں لے کر آئے۔ ہم نے ان کی تصدیق کی۔ اس وقت اس سے فرمایا جاتا ہے کہ اس پر تو زندہ رہا اس پر تو فوت موا اور اس پر ان شاء الله اٹھایا جائے گا پھراس کی قبرستر ہاتھ کشادہ کردی جاتی ہے'اس میں نور بھر دیا جاتا ہے ' جنت کا دروازہ اس کے لئے کھول دیا جاتا ہے اور اسے کما جاتا ہے ذرا اسے دیکھو کہ اللہ تعالیٰ نے تمهارے لیے کیا کیا تیاری کر رکھی ہے۔ اس کا شوق اور اس کی خوشی اب دوبالا ہو جاتی ہے پھراس کی روح کو نیک اور پاک روحوں سے ملادی جاتی ہے اور سبز پرند کے قالب میں وہ جنتی ورختوں سے چکتی پھرتی ہے اور اس کا جسم جس سے تھاوہی بنا دیا جاتا ہے یعنی مٹی پھر آپ نے اس آیت کی تلاوت فرمائی۔ پس شاہد و حاکم ہی تک بد بات نہیں ہے بلکہ ہر مسلمان کو اس کی ضرورت کھانے پینے اور سانس لینے سے بھی زیادہ اور بہت زیادہ ہے وباللہ التو فق۔

اس بارے کی آئیت ﴿ فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْاَوْفَانِ ﴾ الخ (الحج: ٣٠) ہے لیمی بُتوں کی گندگی سے مشرکول کی مثال اور جموث بات ہے بچو۔ اللہ کے لیے مخلص بن جاؤ۔ اس کے ساتھ کی کو شریک نہ کرو۔ اللہ کے ساتھ شریک کرنے والا ایسا ہے جیسے کوئی آسان سے گر پڑے کہ اسے پرند اچک لے جائیں گے کے یا ہوا کی دور دراذ کے مملک جنگل میں ڈال دے گی۔ یہ مثال اور اس کی چس پیدگی بھی قابل خور ہے کہ اللہ کے ساتھ اور کی پوجا کرنے والے اور اس کے بغیر دو سرے سے تعلق رکھنے والے کے حال کو کس سے مشاہب دی ہے؟ اس تشبیہ میں دو امر جائز ہیں ایک تو یہ کہ اسے مرکب تشبیہ مان لیا جائے۔ مشرک کی تشبیہ ہے اس سے جو اپنی ہلاکت کا ایسا سامان کرے جس کے بعد نجات ناممکن ہو۔ پس اس کے حال کی صورت اس شخص کی سے جو آسان سے گر پڑے کہ یا تو ادھر ہی ادھر اسے کوئی پرند اچک لے ہو۔ پس اس کے حال کی صورت اس شخص کی سے جو آسان سے گر پڑے کہ یا تو ادھر ہی ادھر اسے کوئی پرند اچک لے جب سے اس کے جر فرد کے مقابلے کو مشبہ بہ کے ہر فرد کے مقابلے کو مشب بہ کے ہر فرد کے مقابلے کو مشبہ بہ کے ہر فرد کے مقابلے کو نہ سے جو تو سرا امر ہے کہ بیہ تشبیہ مفرق ہو تو تو ممثل کے ہر ہر جزو کا مقابلہ ممثل بہ کے ہر جزو سے ہو گا۔ اس بنا پر ایمان و توحید کی تشبیہ بلندی و صوت و شرافت میں آسان سے ہے جو کا مقابلہ ممثل بہ کے ہر جزو سے ہو گا۔ اس بنا پر ایمان و توحید کی تشبیہ بلندی و صوت و شرافت میں آسان سے ہے جو

اس کے پڑھنے اترنے کی جگہ ہے وہیں سے یہ اترتی ہے اور وہیں پڑھ جاتی ہے۔ پس اس کے تارک کی مثال دی ہو آسان سے زمین کی طرف گر پڑے اور ﴿ اسفل السافلین ﴾ میں جالے۔ سخت شکی اور ہنگامہ خیز مصیبت میں جاتا ہو جائے ایک ایک عضو الگ الگ ہو جائے۔ شیاطین اس کا ایک ایک عمل اور ایک ایک عقیدہ باطل اور برباد کر دیتے ہیں۔ ہربالاکت اور عارت اس پر ڈال دیتے ہیں جیسے کی کو کوئی نوج لے اس کی خواہش کی تیز آندھی اسے بدترین دور دور ترین او جڑمکان میں پھینک دیتی ہے جمال نہ کوئی نام لیوا نہ پانی دیوا۔

معبودانِ باطل کی کمروری کی مثال
این آیوں میں ایک آیت ﴿ یَاتَیْ النّاسُ ﴾ (الحج: ٣١) الخ عبد این معبودانِ باطل کی کمروری کی مثال
ایک آیو کی جاتی ہے ہی بیدا نہیں کر کتے گو سارے کے سارے جمع ہو جائیں بلکہ ان سے کمی اگر کچھ چھین لے جائے پہر تو اسے بھی اس سے لے نہیں کر کتے گو سارے کے سارے جمع ہو جائیں بلکہ ان سے کمی اگر پچھ چھین لے جائے والا اور جس سے چاہتا ہو دونوں ہی پورے کمزور ہیں آنہوں نے اللہ کی کوئی قدر پچانی ہی نہیں اللہ تعالی قوت و عزت والا ہے۔ ہرانسان کو چاہئے کہ اس مثال میں خوب غور و خوض کرے ' یہ شرک کی جڑیں دِل سے کاٹ ویق ہے۔ نئے! کم سے کم معبود آئی سکت و طاقت والا تو ہو کہ اپنے عابدوں کے نفع کے لیے کوئی ایجاد اور طاق کر سے۔ یا انہیں نقصان پنچانے والی چیز کو غارت بریاد اور عدم کر سکے۔ اب غور کر لیجئے کہ ونیا کے وہ تمام معبود جن کی پینی ایک کمی کو بھی پیدا نہیں نقصان پنچانے والی چیز کو غارت بریاد اور عدم کر سکے۔ اب غور کر لیجئے کہ ونیا کے وہ تمام معبود جن کی پینی ایک کمی کو بھی پیدا نہیں کر سکے۔ کی اور بری طاقت والا تو کمال؟ اس سے بھی زیادہ ان کی ہے ہی اور بری کافرت کی ایک کمی کو بھی پیدا نہیں کر سکتے۔ کی اور بری کافرت کا پیدا کرنا تو کمال؟ اس سے بھی زیادہ ان کی ہے ہی اور بری گاوت کو بھی پیدا نہیں کر سکتے۔ کی اور بری کافرت کو بری کی بیش کر اس میں سے اپنا حقہ لے کر اڑ جائے تو کی مفقود و معدوم کرنے کی قدرت نہ ساح کر بی چیز کے مفقود و معدوم کرنے کی قدرت نہ کسی چیز کے مفقود و معدوم کرنے کی قدرت نہ کسی چیز کے مفقود و معدوم کرنے کی قدرت نہ کسی چیز کے مفقود و معدوم کرنے کی قدرت نہ کسی چیز کی بھی حفاقت کر ہے کا انسان میں یہ کسی واضح دیل ہے۔ کتی اعلیٰ مثال ہے۔ ان مشرکوں کی جمالت ' ان کی ہے عقلیٰ ان کا بچپن اس سے کس قدر طور پر ظاہر ہو تا ہے۔

مطلوب ایسے ہیں تو ان کے عابد و طالب کیسے ہوں گے؟ در حقیقت دونوں ہی انتہا در ہے کے بودے کرور اور بے طاقت ہیں ایک عاجز دو سرے عاجز سے چٹ جائے 'ایک ڈوہنا دو سرے ڈوبنے کے کندھے کو تھاہے تو نتیجہ یہ ہو گا کہ دونوں جلدی ہی دوب مریں گے۔ یہ بھی مطلب ہو سکتا ہے کہ طالب سے مراد کھی اور مطلوب سے مراد جھوٹے معبود۔ کھی ان کے چڑھاوے پر بیٹھ کر اپنا مطلب بورا کر لیتی ہے اور یہ بیچارے آئھیں پھاڑے رہ جاتے ہیں۔ یہ سب مطالب درست ہیں فی الواقع یہ سب کمزور ہیں۔ پل قوتوں کے مالک 'عزتوں کے دھنی خالق ارض و ساکو چھوڑ کر ان بودوں ضعیفوں کی عبادت کرنے والے اللہ کے قدر دان شیں نہ اللہ کو اُنہوں نے جاتا بھیانا ہے نہ اس کی تعظیم و عزت ان کے دلوں میں ہے۔

ای بیان میں ہے ہوں اور آئے کا مرکبال اور آواز اللہ اللہ فض کی طرح ہے جو ان جائوروں کو پکار رہا ہو جو سوا صدا اور آواز کے سنتے ہی ہیں۔ ہیرے گونے اندھے ہیں پچھ سجھ ہو جھ نہیں رکھتے۔ یہ مثال متضمن ہے نافق کو لیخی بکریوں وغیرہ کے سنتے ہی نہیں۔ ہیرے گونے اندھے ہیں پچھ سجھ ہو جھ نہیں رکھتے۔ یہ مثال متضمن ہے نافق کو لیخی بکریوں وغیرہ کے بلائے والے کو اور ان جانوروں کو جنہیں آواز دی جاتی ہو لیں نافق سے مراد عابد ہے جو بتوں کا بلانے والا ہے اور جے بلاتا ہو وہ بُت ہیں پان کافر کی مثال اپنے بت کو پکار نے ہیں وہی ہے جو جانوروں کے پکارنے والے کی۔ حضرت عبدالرحمٰن بن زید وغیرہ کا یمی قول ہے۔ صاحب کشاف وغیرہ نے اس میں ایک بید اشکال پیش کیا ہے کہ جانور تو وَعاو ندا کو سنتے ہیں لیکن ان کے بُت تو اے بھی نہیں سنتے۔ اس کے تبین جوابات ہیں اوّل تو یہ کہ یمال جو فرایا ہے کہ صرف پکار اور آواز کو وہ سنتے ہیں کمال لفظ ﴿ اللّٰ ﴾ ذا کد ہے تو معنی ہے ہیں لیکن ایو یہ کہ یمال لفظ ﴿ اللّٰ ﴾ ذا کد ہے تو معنی ہے ہیں لیکن منا ہے کہ عمل لفظ ﴿ اللّٰ ﴾ ذا کد ہے تو معنی ہے ہیں لیکن منا ہے کہ گارا ور آواز کو بھی نہیں سنتے۔ اس کی کل خصوصیات میں نہیں موالے کہ دو پکار اور آواز کو بھی نہیں سنتے۔ اس کی کل خصوصیات میں نہیں موں ہے۔ تیرا جواب ہے کہ کار اور آواز کو بھی نہیں کہ اس کے جانور کا مطلب کی خمیں سنتے۔ اس کے وہ پکار ہوا ہے کہ اس کے جانور کو اور کا مطلب کی نہیں سنجھے۔ اس کے وہ پکار ہو سود ہے ہاں آواز اور پکار تو ضرور ہے اس کی کل خصوصیات میں خمی تورف کا مطلب کی نہیں سنجھے۔ اس کے وہ پکار ہو سود ہے ہاں آواز اور پکار تو ضرور ہے اس طرح ان مشرکوں کو سوائے کے اور گا کھاڑنے اور آواز بھانے کے ان بخوں سے دعا والتجاکر نے میں حاصل کی خمیں۔

یہ بھی کما گیا ہے کہ کافروں کی مثال چوپایوں جیسی ہے کہ چرواہا کیا کہتا ہے اسے وہ نہیں سیجھتے۔ ہاں ان کے کانوں تک آواز ضرور پہنچ جاتی ہے۔ پس چرواہا کفر کی وعوت دینے والا ہے اور جانور کفار ہیں جنہیں وہ بلاتا ہے۔ سیویہ کہتے ہیں معنی یہ بین کہ اے نبی! کافروں کی اور تیری مثال بکریوں کو پکارنے والے اور اس کے ربوڑ کی طرح ہے۔ اس قول پر آیت کی تفسیر یہ ہوئی کہ کافروں کی اور ان کے مرشدوں کی مثال بکریوں اور ان کو آواز دینے والے کی ہے اب خواہ اسے تشبیہ مرکب سمجھ لویا تشبیہ مرکب سمجھ لویا تشبیہ مرکب بان کر یہ مطلب ہو گا کہ مشاہست کافروں کی بے سمجھی اور نفع نہ اٹھانے کی بکریوں سے ہے جنہیں چرواہا آواز دے رہا ہو آواز تو وہ سنتی ہیں لیکن سمجھتی خاک بھی نہیں کہ کیا کہتا ہے۔ تشبیہ مفرق ماننے پر مطلب یہ ہوا کہ کافر گویا جانوروں کو بلانا۔ ان کا آواز من یٹا ایسانی ہے جیسے جانوروں کو بلانا۔ ان کا آواز من یٹا ایسانی ہے جیسے جانوروں کو بلانا۔ ان کا آواز من یٹا ایسانی ہے جیسے جانوروں کو بلانا۔ ان کا آواز من یٹا ایسانی ہے جیسے جانور کا ربوڑ چرواہے کی آواز منتا ہے واللہ اعلم۔

ای میں سے یہ فرمانِ خداوندی بھی ہے کہ ﴿ مَعَلُ اللَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ اَمْوَالَهُمْ ﴾ (البقرة: ٢٦١) را والله اپ خبرات کی مثل مال خرچ کرنے والوں کی مثال اس دانے جس نے سات بالیس تکالیس ہر بالی میں سو دانے

ہیں۔ اللہ جس کے لیے چاہ اور بھی بڑھا دے وہ وسعت کشادگی اور علم والا ہے۔ اس آیت میں خیرات صدقات کرنے والے کی مثال بیان کی ہے یہ خرچ خواہ جہاد میں ہو خواہ اور کسی اور راہ اللہ میں۔ اس کی مثال اس مخض جیسی ہے جو بچ بوئے ایک دانے سے درخت اگاجس میں سات بالیں تکلیں۔ ہر بالی میں سوسو دانے پھر یمی نہیں بلکہ اللہ جس کے لیے چاہے بوھا بھی دے۔ یہ مطابق ہے اس چیز کے جے خرچ کرتا ہے اور مطابق ہے اس کے ایمان کے اور اضال کے اور احسان کے اور اس کے بہترین موقع کے خرچ کے اس اعتبار سے اجر بڑھتا رہتا ہے۔ پس ثواب کے برھنے میں دلی ایمان و اخلاص کا دخل ہے۔ ول کی خوشی سینے کی کشادگی اور دینے کی خوشی کا دخل ہے۔

ہاتھ سے نکلنے سے پہلے دِل سے وہ چیز نکل جانی چاہئے نہ اس چیز کی مُجت دِل میں رہے نہ دیتے وقت دِل کڑھے نہ دینے کے بعد رنج و افسوس ہو۔ ٹھیک اس طرح خیرات کا درجہ اس سے بھی بردھتا گھٹتا رہتا ہے کہ کیسی چزدی کس موقع پر دی کمال خرج کی مال کمال تک حق حلال سے حاصل کیا ہوا تھا؟ پھراسے بھی خیال میں رکھیے کہ راہ للہ دینے والے کے صدقے خیرات کو جناب باری نے مثال دی ہے جے بونے سے پس جس نے خالص نیت سے صدقہ کیا ہے اس نے تو گویا عمده نمین میں ج ڈالا ہے۔ ج اچھا زمین نمو اور پیداوار والی چراس کو پانی ملتا رہا وہاں سے گھانس چونس اور خود رو بودے أكمير دیے گئے نہ اس پر کوئی آفت آسانی آئی نہ کوئی نقصان زمین سے پنچا تو ظاہرے کہ یہ کھیت بہاڑ جیسا ہو جائے گا اور خوب پھولے پھلے گا جیسے وہ کھیت جو بلند زمین پر ہو جمال دھوپ اور ہوا ٹھیک پہنچی ہو اور در خوں کی عمدہ تربیت ہوئی ہو پھر آسان سے ٹھیک وقت پر کافی بارش بھی ہو جائے تو ظاہرہے کہ اور زمین کی پیداوار سے اس کی پیداوار دوگئی ہو جائے گ- بلکہ یمال تو اگر بارش نہ بھی ہو تاہم صرف عبنم اور تری ہی کافی ہے کیونکہ جگہ عدہ ہے۔ پھربارش کا اور عبنم کا ذکر آیت میں ہونا بد لطافت بھی اپنے اندر رکھتا ہے کہ اسے تثبیہ دی ہے بہت بری رقم کے خرچ سے اور چھوٹی سے چھوٹی رقم کے خرچ سے بھی۔ بعض لوگوں کا خرچ تو بھرت بارش کی طرح ہوتا ہے اور بعض کا مثل عبنم کی تھی تھی بوندوں کے ہوتا ہے اللہ تعالی ایک ذرے کے برابر کی نیکی کو بھی برباد نہیں کر ہا۔ اب جو شخص عمل خیر کرے پھر کوئی ایسی بات اس سے ہو جائے کہ اس کی نیکیاں غارت ہو جائیں تو اس کی مثال قرآن علیم نے بید دی ہے کہ جیسے کسی مخض کا ہرا بھرا انگوروں اور مجوروں والا شرول اور تالابوں والا باغ ہو جس میں قتم کے پھل لد رہے ہوں۔ ہو بھی وہ مخض بو ڑھا بال بنتے اس کے سب چھوٹی عمر کے مول اور تيار باغ ير اجيانك آندهي بكولا آتش والا آجائے اور جلا كرخاك سياه كرجائے- (البقرة: ٢٦١) پس جس طرح عين حاجت کے وقت خوشی کے بعد اس پر افسوس اور صدمہ طاری ہوا اور کل چر ہاتھ سے فکل گئے۔ اس طرح قیامت کے دن جبکہ ان اعمال كاكرف والا پيركى طرح انسين ضائع كردين والاسخت عتاج موكا الكل خالى باته موكا- آسرا بندها موا موكاكه اب مجھے میرے نیک اعمال کا بدلہ ملے گا کہ وہ دیکھے گا کہ اس کی بد کرداریوں نے اس کی نیکیاں برباد کر دیں اور یہ حسرت و افسوس کے ساتھ ہاتھ ملتا رہ گیا۔ جیسی حالت اس بڑھے مسکین صاحب اولاد کی ہونی ہے یی حالت اس مخص کی ہو جائے گی۔ تمام انگور ساری تھجوریں کل پھل سوخت ہو گئے چھوٹے چھوٹے سیچ منہ کھولے اور خود آئکھیں پھاڑے رہ گیا۔ بوری اُمید ك بعد اجاتك يه آفت آگئ اى طرح اس شخص كا عال قيامت ك دن مو كاكد كوئى نيكى ند بكى خالى باته ره كيا- بتاد اس حسرت سے زیادہ حسرت اور اس نقصان سے بردھ کر اور نقصان کیا ہو گا؟ پس جس مخص کا انجام بگر جائے جو بردی عمر میں گناہوں کی طرف ماکل ہو جائے 'اس کی یمی مثال ہے۔ اللہ کی فرمانبرداری سے دور ہو جانے والے اور اس حالت پر مرنے

والے ایسے ہی ہیں۔ اللہ کے سوا دو سرول کی خوشنودی چاہنے والے ریاکار غیراللہ کے نام پر خرچ کرنے والے اس حالت کو دیکھنے والے ہیں۔

ایک مرتبہ امیرالمومنین حضرت عمربن خطاب بڑا اللہ نے صحابہ وی اللہ سے اس آیت کی تفیر پوچھی تو آنہوں نے کما اللہ بی کو پورا علم ہے۔ آپ نے ناراض ہو کر فرمایا یہ جواب ہے؟ یا تو کہو ہم جانتے ہیں یا کمو نہیں جانتے۔ ابن عباس وی اللہ نے کہا جناب عالی میرے دِل میں جو ہے اگر ارشاد ہو تو ظاہر کر دول آپ نے فرمایا جھتے تم ضرور کمو اور اپنے تئیں اتا ہلکا نہ سمجھو فرمایا یہ ایک مثال دی گئی ہے پوچھا کس کی؟ فرمایا اس مالدار انسان کی جو نیکیاں کر رہا ہے پھر شیطانی پنج میں پھنس کر برائیاں کرنے لگتا ہے یماں تک کہ اس کی کل نیکیاں غارت ہو جاتی ہیں۔ حسن راٹھ فرماتے ہیں کہ یہ مثال بہت صاف ہے ایک کرنے لگتا ہے یماں تک کہ اس کی کل نیکیاں غارت ہو جاتی ہیں۔ حسن راٹھ فرماتے ہیں کہ یہ مثال بہت صاف ہے ایک بیری عرکا انسان ہے جس کے قوئی جواب دے چکے ہیں جس کی ہڑیاں کھو کھی ہو پکی ہیں جس کے بیچ کئی ایک ہیں اور سب جھوٹے چھوٹے ہیں ' ایسے وقت اس پر آفت آئی ہے اور ایسی کہ اس کو بالکل ہی ہے سروسامان چھوڑ جاتی ہے۔ ٹھیک اس طرح انسان کو اپنی نیکیوں کی پوری ضرورت اس وقت ہوتی ہے جب وہ دنیا کو چھوڑ تا ہے۔

ضدقات کو باطل کرنے والی چیزیں ایڈا پنچائے۔ ریاکاری کے ساتھ خیرات کرے۔ ریاکاری تو ثواب کو آنے ہی نہیں دیتے۔ احسان جانا اور ایزا پنچانا ثواب کو باطل کر دیتا ہے۔ اس کی مثال قرآن کے لفظوں میں یہ ہے کہ جیسے کمی پھر پر پچھ ہو۔ اس پر پچھ ہو رکھا ہو۔ بارش ذور کی ہوئی تو ہوئے دانے مع معی کے دھل گئے اور پھر صاف فکل آیا۔ پھر جاتا ہے۔ پھر سال بر بھی غور کرنے سے عظمت قرآن دِل کو پر کر دیتی ہے اور جلالت قرآن کا نقشہ آگھوں کے سامنے پھر جاتا ہے۔ پھر سال پر بھی غور کرنے سے عظمت قرآن دِل کو پر کر دیتی ہے اور جلالت قرآن کا نقشہ آگھوں کے سامنے پھر جاتا ہے۔ پھر سے اس موذی احسان جنانے والے ریاکار کے دل کو تشبیہ دی ہے اس کا دِل بھی بے حد سخت ہوتا ہے ایمان وافلاص سے خالی ہو تا ہے۔ اس کے غیر مخلصانہ عمل بالکل ایسے ہی ہیں جیسے اس پھر پر مٹی بھیج کی سختی اس پر کوئی چیزاگئے نہیں دیتی۔ پھر جمال بارش ہوئی وہ مٹی بھی دھل گئی اور ہوئے ہوئے دانے بھی اس کے ساتھ بہہ گئے۔ وہاں جزیس جینے کی شمنی میں نہیں نہ وہاں بارش ہوئی وہ مٹی بھی دھل گئی اور ہوئے ہوئے دانے بھی اس کے ساتھ بہہ گئے۔ وہاں جزیس جینے کی قتی اس کے بارش جمال بری باوئی ہوئی وہ بھی الگ ہوگئی اب بالکل ہی بے برگ و گیاہ رہ گیا۔ اس کے قضا و قدر کی بارش جمال بری اور جو ذرا سی مٹی اس پر تھی وہ بھی الگ ہوگئی اب بالکل ہی بے برگ و گیاہ رہ گیا۔ اس کے اعمال غارت ہیں۔ قیامت کے دن سخت عاجت کا وہائلہ انوفیق۔

اطاعت اللی کے سواکا خرج کا فروں کو ان کے مال و اولاد اللہ کے ہاں کچھ کام نہ آئیں گفروُو ا کُن تُغینی عَنْهُم کا انے '(آلِ عمران:۱۱۱) میں ہی ہیشہ ہی ہو جنم میں ہی ہیشہ ہی ہو جنم میں ہی ہیشہ ہی ہو گئی ہیں جو جنم میں ہی ہیشہ رہیں گے یہ لوگ جو کچھ ونیا کی زندگی میں خرج کرتے ہیں اس کی مثال آئد می کے بگولے جیسی ہے جس میں آگ بھری ہوئی ہو جو ظالموں کی کھیتیوں کو آن واحد میں راکھ کر دیتا ہے۔ اس میں ان کی مثال بیان کی گئی ہے جو اللہ کی طاعت کے سوا میں اس کی مثال بیان کی گئی ہے جو اللہ کی طاعت کے سوا میں اس کی مرضی کے خلاف خرج کرتے ہیں صرف اپنی برائی اپنی شہرت اپنی نیک نامی ان کے مد نظر رہتی ہے۔ رہ کی رضامندی پر نظرین نہیں ہو تیں بلکہ اُلٹا راہِ خُدا ہے اور سُنتِ رسول کا گیا ہے روک پیدا کرتے ہیں۔ اس کی تشبیہ دی گئی اس کھیتی ہے جس کی خیروبر کت کا امیدوار اس کا بوئے والا ہے کہ اچانک اس پر آفت آسانی آجاتی ہے۔ آئد ہی کے جھڑ پالے والے چئے گئے ہیں اور سب اناج اور کھل جھل جاتے ہیں۔ ﴿ حِدْ ﴾ کے معنی ہیں پالا' سخت جاڑا' آگ اور جھکڑ پالے والے چئے گئے ہیں اور سب اناج اور کھل جھل جاتے ہیں۔ ﴿ حِدْ ﴾ کے معنی ہیں پالا' سخت جاڑا' آگ اور

آندھی کے زنائے کی سخت آواز کے۔ بیرسب چیزیں ایک ساتھ ہوتی ہیں اس کی وجہ ان کا ظلم ہوتا ہے پس ان کا ظلم ہی ہے جو اس بگولے کی صورت میں آیا اور ان کے اعمال کو خیرات کو تلف و بریاد کر گیا۔

ایک اور مثال سنج الله مثلا رجلا فیه شرکت و موحد کی مثال ایک اور مثال سنج افرمان ہو صوب الله مثلا رجلا فیه شرکآء متشاکسون آلائم مشرک و موحد کی مثال این فرائی جس ہے بہت سے شریک ہوں وو سرا وہ انسان جو صرف ایک ہی کے لیے صح سالم ہو کیا مثال کے اعتبار سے بید دونوں یکساں ہو سکتے ہیں؟ سب تعریفوں کا مستحق صرف الله تعالی ہی ہے لیکن ان میں سے اکثر جانتے نہیں ہیں۔ اس میں مشرک و موحد کی مثال بیان ہوئی ہے۔ مشرک تو اس غلام کی طرح ہے جس کے تی ایک مالک ہوں اور ہوں بھی وہ سب آئیں میں مختلف اور پھرایک دو سرے کے خالف ایک معبودوں مالک ہوں اور موصد صرف پرستار واحد ہوتا ہے۔ پس اس کی مثال ایک ہے ویک ساز ہوتا ہے ویک اس کی مشرک کی ایک معبودوں کا پرستار ہوتا ہے ویک اس کی مثال ایک ہے ویک فی شخص کی ایک کا غلام ہو اس کی طبیعت سے واقف ہو اس کے مزاج کو جاتا ہو اس کی رضامندی کے طریقے بچانتا ہو اس کی نظام ہو اس کی طبیعت سے واقف ہو اس کے مزاج کو جاتا ہو اس کی رضامندی کے طریقے بچانتا ہو اس کی نظام ہو اس کی مثال ایک ہو جن سب سے وہ بے پروا ہے۔ کس کا نہ اس کو دوش ہو اس کی سب سے وہ بے پروا ہے۔ کس کا نہ اس کو دوش ہو اس کی نظام ہو اس کی تمام ضروریات کا خیال رکھتا ہے تو کیا ہید دونوں برابر ہو سکتے ہیں؟ ظاہر ہو کہ ان میں خوش ہو اس کے منام کی اس کے غلام کو حاصل ہے اس سے بہت سے مالکوں کا غلام کی اس کے غلام کو حاصل ہے اس سے بہت سے مالکوں کا غلام کی اس کے غلام کو حاصل ہے اس سے بہت سے مالکوں کا غلام کے رہے کہ ان میں اس کی گیاری مثیں۔ جو نظر عزایت ایک مالک کی اس کے غلام کو حاصل ہے اس سے بہت سے مالکوں کا غلام کے رہم کو ماصل ہے اس سے بہت سے مالکوں کا غلام کو میں اس کے غلام کو حاصل ہے اس سے بہت سے مالکوں کا غلام کے المحمود میں۔

حضرت نوح اور حضرت لوط السلام كى بيوبول كى مثال الله مَنَالَ الله مَنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مَن

ان آیوں میں تین مثالیں ہیں ایک کافروں کے لیے اور دو مومنوں کے لئے۔ پہلی مثال میں بیان ہے کہ کافر کو اس کے کفر کی سزا ضروری ہے۔ اللہ' رسول اللہ' اولیاء اللہ کی عداوت کا عذاب اسے ہونا ہی ہے۔ کیسے ہی بوے سے بوے کامل مؤمن سے اس کی کیسی ہی قریبی رشتہ داری کیوں نہ ہو بوجہ اس کے کفر کے قیامت کے دن محض بے سود ہے' سارے تعلقات قیامت میں کث جائیں گے سوائے اس تعلق کے جو اللہ سے بواسطہ رسول ہو اگر کسی کو قرابت داری' سسرال' نکاح یا اور شیہ کو گار آمد ہو تا اور بے ایمانی کے باوجود بید چیز اسے نفع پنچا سکی تو حضرت نوح اور حضرت لوط السیام کی یویاں نی جائیں۔ طاہر ہے کہ ان دونوں عور توں کو جنم کے داشلے کا تھم میں سے جائیں کے داشلے کا تھم کی جائیں۔ ان دونوں عور توں کو جنم کے داشلے کا تھم کی جائیں۔

ہو گیا۔ پس کی کاکس سے کیا ہی اقصال کیوں نہ ہو جب اس میں ایمان نہیں تو وہ رشتہ اللہ کے ہاں کار آمد نہیں ہو سکتا۔ خیال کر لیجئے کہ باپ بیٹے کا' بیٹے باپ کا' خاوند جورو کا اور میاں بیوی کا رشتہ سب سے زیادہ قریبی رشتہ ہے لیکن نوح علائل نے اپنے بیٹے کو' ابراہیم علائل نے اپنے باپ کو' نوح علائل اور لوط علائل نے اپنی بیویوں کو کوئی نفع نہ پہنچایا۔ اللہ کے کسی عذاب کو ان سے نہ زوک سکے۔

پروردگارِ عالم فرماتا ہے ارحام اور اولاد تہمیں قیامت کے دن کوئی نفع نہ دیں گے۔ تم سب میں فیلے ہو جائیں گے۔ (المتحد : ٣) فرماتا ہے اس دن كوئى كسى كے كام نه آئے گا- (البقرة : ٨٨) ارشاد ہے اس دن كاخيال ركھو جس دن كوئى بھى ،كسى کو بھی' کچھ بھی کام نہ آئے گا اور آیت میں ہے اس دن کا خوف رکھو جس دن بلی اپنی اولاد کو' بیتہ اپنے بلی کو کچھ کام نہ آئے گا۔ اللہ کا وعدہ سچاہے۔ (لقمان : ١٣١) الغرض مشرکوں کی باطل طبع کاٹ دی وہ جو اللہ کو چھوڑ کر قرابت وارپوں کو سسراليوں كو ' نكاح كو ' ساتھ كو ' قيامت ك دن نفع دين والا اور عذاب اللي سے بچانے والا اور اپني سفارش كرنے والا سجھتے تھے۔ قرآن نے اس کی تردید کردی۔ انسان کی بید بدترین گراہی ہے اور شرک ہے۔ شرک کو اللہ نہیں بخشا۔ تمام رسواوں کو اسی لیے بھیجا' تمام کتابیں اسی لیے اتاریں کہ شرک مٹ جائے۔ مشرکوں سے مسلمان جماد کریں اور ان سے عداوت رکھیں۔ مومنوں کے لیے جو دو مثالیں بیان فرمائیں ان میں ایک تو فرعون موموں کے بیوی اور حضرت مریم کی مثال کی مثال کی بیوی صاحبہ رہ کی اور حضرت مریم کی مثال میر ہے کہ مومن کا انصال کافرے اسے کوئی نقصان نہ دے گا بشرطیکہ اس کے کفرے اور اس کے کفریہ اعمال سے بیر الگ ہو تو دو سرے کے کفریر اس کامؤاخذہ نہ ہو گا۔ اس کی اطاعت کے ہوتے ہوئے دو سرے کی معصیت اسے ضرر نہ دے گا۔ لیکن یہ حکم آخرت کے بارے میں ہے۔ اہل دنیا پر ان کے گناہوں کی شامت میں جو عذاب نازل ہوتے ہیں وہ مجھی عام بھی ہوتے ہیں۔ اس کے ثبوت میں سب سے بڑا کافر فرعون ہے کہ اس کی صحبت نے اس کی بیوی کو جبکہ وہ اس سے ندمہا الگ تھی کوئی ضرر نہ پہنچایا اور اس کے برعکس حضرت نوح میلیت اور حضرت لوط میلیت کی بیوبوں کو بہ سبب ان کے کفرے ان کے خاوندوں کی نبوت نے قیامت کاکوئی فائدہ نہ دیا۔ مومنوں کے لیے دوسری مثال بیان فرمائی حضرت مریم کی جن کاکوئی خاوند ہی نہ تھا' نہ مومن' نہ کافر۔ پس عورتوں کی تین قشمیں بیان ہوئیں۔ کافرہ عورت جو نیک مخص کے ساتھ ہے۔ مومنہ عورت جو بدترین کافر کے ساتھ ہے وہ عورت جے نیک وبد مرد سے واسطہ ہی نہیں۔ پہلی عورت کو اس کے سبب اور قرابت نے کوئی اخروی نفع نہ دیا۔ دوسری کو کچھ ضرر نہ پنچا۔ تیسری کو کسی چیز کے نہ ہونے نے کوئی نقصان نہیں کیا۔ ان مثالوں کی باریکیوں کو ملاحظہ فرمایت کہ سورت کے بیان کے ساتھ انہیں کس قدر مناسب ہے۔ سورت میں ذکر ہے کہ آمخضرت ساتھ کیا کی ازواج مطرات کا ان سے کما جا رہا ہے کہ دیکھو اگر اطاعت خدا و رسول میں تم کم رہیں تو صرف بد نسبت تہمیں اللہ کے عذابوں سے چھوڑا نہیں سکتی جیسے کہ ان دونوں عورتوں کو نبیوں کی زوجیت میں ہونے سے کوئی فائدہ نہ پنچا۔ یمی وجہ ہے کہ اور سب رشتے داریوں کو چھوڑ کر میاں ہوی کے تعلقات بطور مثال پیش فرمائے گئے۔ یجیٰ بن سلام رطیعہ کہتے ہیں اس سے مراد حضرت عائشہ اور حضرت حفصہ رفی آفیا کو آگاہ کرناہے۔ پہلی مثال بطور دھمکانے کے ہے دو سری مثال بطور رغبت ولانے کے ہے۔

دوسری مثال میں ایک اور بھی عجیب و غریب پوشیدہ نکتہ ہے کہ دشمنانِ النی یہودنے پاک دامن صدیقہ مریم ایک لطیفیم ایک لطیفیم بتول رق اللہ کے پاس ونیا جمان کی عورتوں سے برگزیدہ تھیں تہمت لگائی اس بکواس سے ان کے دامن تقدس پر کوئی دھبہ نہ آیا ای طرح نیک لوگوں پر جو ہمتیں فساق و فجار لوگ رکھیں ان سے ان عصمت آب حضرات کا کوئی نقصان نہیں ہوتا۔ پس اس میں اس امت کی مال صدیقہ بھی ہے کائل تعلی ہے۔ اگر یہ سورت منافقوں کی تہمت کے واقعہ کے بعد نازل ہوئی ہو اور اگر یہ اس واقعہ ہے پہلے کی نازل شدہ مانی جائے تب بھی اس میں آپ کو اس واقعہ پر صبروسمار کی پیش قدی ہے جیسے کہ حضرت نوح علائل اور حضرت لوط علائل کی پیویوں کے ذکر میں حضرت عائشہ بھی ہے اور حضرت حفمہ بھی ہے کہ حضرت ہو تو ایس اور حضرت اوط علائل کی پیویوں کے ذکر میں حضرت عائشہ بھی ہے ، خوف دلانا بھی ہے ، ان اس مثال کے ضمن میں سجیبہ بھی ہے ، خوف دلانا بھی ہے ، ان کے لیے جو ان میں سے ستائی جائے اور اس پر کوئی بھت بنا ہو کوئی ہو ہو تا کہ ہو ہو کہ اور اس پر کوئی بلت بنا کی جائے اور اس پر کوئی ہو سے نائل ہو علاء کے بھتے کہ خضوص ہیں۔ یہ حضرات کتے ہیں کہ یہ چند مثالیں ہیں جو تمثیل کی تیاس کی بھتے ہی کہ اللہ سجانہ نے ان مثالوں کے معتبر ہونے کی اور ان کے احکام کے ساتھ تا شیر میں اور استدلال میں ربط کرنے کی۔ کہتے ہیں کہ اللہ سجانہ نے ان مثالوں کو بیان فرمایا ہے اور از روئے قدر کی شرع کے جاگئے کی سونے کی ان میں ہیر پھیر کیا ہے۔ اپ بیندوں کو ان سے کو بیان فرمایا ہے اور از روئے قدر کی شرع کے جاگئے کی سونے کی ان میں ہیر پھیر کیا ہے۔ اپ بیندوں کو ان سے اعتبار لینا شکھایا ہے اور ایک چیز سے اس کی نظیر کی طرف عبور کرنا ہتلایا ہے اور نظیرسے نظیر پر استدلال کرنا تعلیم کیا ہے۔

بلکہ دراصل ہی خواب کی اصل ہے جو اجزاء نبوت کا ایک جزو ہے اور خواب کی اصل ہے جو اجزاء نبوت کا ایک جزو ہے اور خواب اور خواب کی تعبیروں کابیان اقدام وی کی ایک قتم ہے۔ یہ بھی بنی ہے قیاس پر محتول کو محسوس پر معترمانے پر-کیاتو نہیں دیکھا کہ خواب میں کپڑے یعنی کرتے کے دیکھنے کی تعبیردین سے کی ہے۔ اب اس کی منگی مطابی مسابق میں دین میں داخل ہے۔

رسول الله ما الله ما

وودھ کی تعبیر وودھ کی تعبیر اور انسانی ابھار کا سبب ہے۔ پچہ جب اپنی فطرت پر ہوتا ہے تو وہ دودھ کے سواکسی چیزی طرف النفات نہیں کرتا اور اس کو اور سب چیزوں پر ترجع دیتا ہے اس طرح فطرت اسلام ہے جس پر اللہ نے لوگوں کو پیدا کیا ہے۔ گائے کی تعبیر گائے کی تعبیر مونق ہے جیے کہ گائے بیل کھیتی باڑی کی رونق کے لئے بیں پھراس میں بُرائی نہیں اور بھلائی بہت ی ہے زمین اور زمین والے اس کے مختاح ہیں۔ یہ وجہ ہے کہ جب حضور سائیل نے خواب میں گائے کو کھتے دیکھا تو آپ کے اصحاب میں قتل کا ظہور ہوا۔

کھیتی کی تعبیر کے الا ہے خواہ وہ نیکی کی تعبیر عمل سے ہاں لیے کہ عال کھیتی کرنے والا ہے خواہ وہ نیکی کی کھیتی کی تعبیر کی تعبیر کی اور یہ بھی ظاہر ہے کہ جو بوئ گاوہی کاٹے گاپس ونیا کھیتی ہے اور عمل جج ہیں اور قیامت کا دن ان کے پھلنے پھولنے اور کاٹے کا ہے۔

اس طرح ان لکڑیوں کی تاویل جو سمارے سے لکی ہوئی ہوں منافقوں سے گی- ان

گڑی ہوئی لکڑی کی تعبیر

دونوں میں جامع چیز ہے ہے کہ منافق بھی بے روح ' بے ساہے ' بے پھل ہے۔ وہ قائم مقام اس ککڑی کے ہے۔ زاجہم ہے جس میں نہ ایمان ہے نہ خیر۔ لکڑی کمہ کر پھر اسے سارے سے لگی ہوئی کہنے میں یمی خاص لطیفہ ہے کہ ان خشک لکڑیوں بسے بھی جب کوئی فائدہ حاصل کرنا ہوتا ہے تو چھت میں یا دیواروں پر اور دو سری کار آمد جگہ پر لگا دی جاتی ہیں۔ لیکن جس وقت وہ بیکار پڑی ہوں تو ایک دو سری سے لگی ہوئی ہوتی ہیں۔ پس منافق ان لکڑیوں کی طرح بھی نہیں جو فائدہ دسینے کی حالت میں ہوں بلکہ ان لکڑیوں کی طرح بھی نہیں جو فائدہ دسینے کی حالت میں ہوں بلکہ ان لکڑیوں کی طرح ہیں جو محض بے فائدہ یو نمی ایک دو سری سے لگی کھڑی ہوں۔

اس طرح آگ کی تعبیر فتنہ و نساد ہے کہ جس چز پر وہ گزرے اسے ضرر پہنچائے گی اور جو چیز اس سے آگ کی تعبیر مل جائے اس جلا دیتی ہے اور فتنہ نساد ہے۔ آگ ظاہری سازوسامان اور جسم کو جلا دیتی ہے اور فتنہ نساد دین ول اور ایمان کو سوخت کر دیتا ہے۔

بارش کی تعبیر ای طرح بارش کی تعبیر رحت علم و آن عمت اور لوگوں کی اصلاح سے ہے۔

اسی طرح خواب میں خون کا لکانا دیکھنا یہ تعبیر رکھتا ہے کہ مال کا نقصان ہو گا۔ ان دونوں میں قدر خون و مکھنے کی تعبیر مشترک ہی ہے کہ بدن کا دونوں سے قوام و قیام ہے۔

ٹھیک طور سے میں حال خواب میں حدث ہو جانے کا ہے کہ اس کی تعبیر دین میں کسی سے وضو ہونے کی تعبیر برعت کے پیدا ہونے سے ہے۔ اگر حدث چھوٹا ہے مثلاً پچھلے راستے سے ہوا نکل گئ ہے تو تعبیر میں کوئی گناہ بھی چھوٹا ہے اور یہ بڑا ہے تو گناہ بھی کبیرہ ہے۔

اسی میں بیہ جی ہے کہ خواب میں بیروریت و نصرانیت کا دیکھنا دین میں کسی خامی کا میں بیروریت و نصرانیت کا دیکھنا دین میں کسی خامی کا بیروریت اور ناحت کی بیروی پر دلالت کرتی ہے اور نصرانیت فسادِ علم بر 'جمالت بر اور ضلالت بر دلالت کرتی ہے۔

ای میں یہ بھی ہے کہ لوہے کی تعبیر اور اور ہے ہے ہوتا ہے ہوتا ہوتا ہے ہر فتم کے ہتھیاروں کی تاویل قوت و الوہے کے ویکھنے کی تعبیر نصرت سے ہوتی ہے۔ جیساوہ ہتھیار ہو اور جس مرتبے کا ہو۔

عدہ خوشبو دار چیز کی تعبیر کے رعس ہے۔ خوشبو دار چیز کی تعبیر کے رعس ہے۔

تر**ازو کی تعبیر** ترازو کی تغییرعدل و انصاف ہے۔

مرور کی تعبیر مرور کی تعبیر الکرے ان کا جھا الکریوں کی کثرت پر دلالت کرتا ہے۔

کھچور کے درخت کے دیکھنے کی تعبیر درخت کھور کی تعبیراچی خوراک اور نیک عمل سے ہوتی ہے۔

مرغ دیکھنے کی تعبیر مرغ کی تعبیر عالی ہمت بلند آواز مخص ہے۔

سانپ کی تعبیر سانپ کی تعبیر عثن اور بدعت سے ہوتی ہے جو اپنے زہر سے ہلاک کردیے والا ہو۔ کیڑول کی تعبیر کیٹرے مکوڑوں کی تعبیر کمین لوگ ہیں۔

چھپچوندر کی تعبیر اندھابھاری مخص ہے۔

بھیر میے کی تعبیر طالم'بوفا'فاس فاجر مخص سے ہوتی ہے۔

لومری کی تعبیر حله ساز مکاربدعد وق سے گوم جانے والے سے ہوتی ہے۔

كتے كى تعبير كزور ، چيخ والے ، بدكلام ، بدعى ، خواہش پرست ، ونياكو دين پر ترجيح دينے والے سے ہوتى ہے-

بلی کی تغییر بلی کی تعبیراس غلام اور خادم سے ہوتی ہے جو کسی گھروالوں کی ماتحتی میں ہو۔

چوہے کی تعبیر چے کی تعبیرری بدار بددین عورت ہے۔

شیر کی تعبیر خور میل غالب انسان مخص ہے۔ بھیڑ کی تعبیر

## تعبیرخواب کے قواعد کلیہ

اب تعبیرے قواعد کلیہ سنے! پانی کے تمام برتوں سے مراد گھر کا سامان اسباب۔ مال رکھنے کے تمام برتوں سے مثلاً صندون عظی بوا وغیرہ سے مراد قلب ہے۔ مشترک ملی جلی ایک میں ایک چیزوں کی تعبیر۔ شرکت ساجھ آپس کی عدد اور نکاح وغیرہ موتی ہے۔ بلندی سے نیچے کی جانب گرنا بڑی بات ہے۔ اونچائی کی طرف بلند جگہ چڑھنا عمرہ بات ہے۔ ہال خلاف عادت نہ ہو بلکہ مناسب اور لا کُل ہو آگ ہے جلنا دیکھنا کوئی آفت ہے جس سے دوچار ہونا پڑے گا۔ اس طرح ان برتنوں کا ٹوٹنا دیکھنا جو بڑتے نہ ہوں۔ کسی چیز کا اچک لیا جانا 'چرا لیا جانا اور پھرچور اور اُچکے کا عِلم نہ ہو سکنا ضرور کسی چیز کا ضائع ہونا ہے جس کے نیجنے کی امید نہیں ہال ان لوگوں کا عِلم ہو جانا یا ان چیزوں کا دیکھنے والے کی آ تھ سے او جھل نہ ہونا ممکن ہے کہ واپس مل جائے جہم میں ' قد میں ' واپس مل جائے جہم میں ' قد میں ' واپس مل جائے جہم میں ' فد میں ' نیادی میں ' نیادی کا دیکھنا ہمالئ کی زیادتی ہوائی میں معضو میں ' واڑھی میں ' ہاتھ میں ' پاؤں میں ' نیادتی کا دیکھنا ہمالئ کی زیادتی ہوائی ہوا دیکھنا کروہ ہے۔ حد سے زیادہ زیادتی کا دیکھنا۔ جراب کو سر میں دیکھنا۔ گرہ کو پیٹرل میں دیکھنا۔ جو شخص خواب میں دیکھنا۔ گرہ کو پیٹرل میں دیکھنا۔ جو شخص خواب میں دیکھے کہ وہ قاضی بنا دیا گیا۔ یا امام یعنی خلیفہ بنا دیا گیا یا امیر بنا دیا گیا یا وزیر بنا دیا گیا یا کوئی نا واجی خطبہ کما تو اس کی تعیم کی دنیوی بلا بڑائی رسوائی شہوت اور برنای ہے۔ واہی لباس پرانے نئے سے کم ہو جھل ہیں۔ جو زچھیا ہوا خزانہ ہے ہال اگر اضطراب اور حرکت ہو تو بد اور برا برنای ہے۔ بال و پر نکلے ہوئے دیکھنا دو تھا ہوا خواب کی دروازوں سے نکل جانا نجات اور سلامتی کی دلیل ہے اس بڑائی موت ہو اس بڑائی موت ہو اس برائی ہو تو بیتیا ہو تو حیات ہے نگ دروازوں سے نکل جانا نجات اور سلامتی کی دلیل ہے اس بڑائی سے جو اس وقت اس پر ہے اور دلیل ہے تو ہو ہی خصوصا جبکہ کسی پر فضا وسیع میدان کی جانب نکلا ہو تو بھیئا ہے تو سراس میل کی طرف ہوت ہو بیا ہے اب بید دکھے کہ اس حال کی طرف ہو تو بیا ہے اب بید دکھے لیا اس خیرور کت بی ہی جو شخص خواب میں دیکھے کہ اس حال کی طرف ہو گیا جس میں جائے میں تھا تو اس کی تعیم اس جو گیا جس سے وہ الگ ہوگیا تھا۔

کسی کی موت خواب میں دیکھنا عموماً یہ تعبیرر کھتا ہے کہ اسے توبہ اور اللہ کی طرف رجوع نصیب ہو گا۔ اس لیے کہ موت الله كي طرف لوننا ہے۔ فرمانِ اللي ہے : ﴿ ثُمَّ رُدُّوا اِلَى اللَّهِ مَوْلاَهُمْ الْحَقِّي ﴾ - پھريہ سب اپ سچ آقاكى طرف لوٹائے جائیں گے۔ رہن رکھنا قرض کے بدلے بکڑا جانا یہ اللہ کے حق یا بندوں کے حق میں کمی کرنا ہے مریض کا خواب میں و کینا کہ وہ اپنے والوں سے رخصت ہو رہا ہے یا انہیں رخصت کر رہا ہے اس کی تعبیراس کی موت ہے۔ الغرض قرآن کریم کی جتنی مثالیں پہلے بیان ہو چکی ہیں وہ سب علم تعبیر خواب کے اصول و قواعد ہیں جن سے استدلال کرنے کی اہلیت والا مخص استدلال کر سکتا ہے۔ قرآن کے سمجھنے والے خواب کی تعبیر بھترین دے سکتے ہیں۔ تعبیر خواب کے معتراصول قرآنی روشن سے ہی لیے گئے ہیں۔ کشتی کی تعبیر نجات ہے کیونکہ قرآن میں ہے ہم نے اسے اور کشتی والوں کو نجات دی۔ (الاعراف : ١٨) لركيول كى تعبير منافق ميں - پھرى تعبيرول كى سخق ہے اندول كى تعبير عورتيں ميں لباس كى تعبير بھى عورتيں ہیں پانی پینے کی تعبیر فتنہ ہے کسی کا گوشت کھانے کی تعبیراس کی غیبت کرنا ہے تنجیوں کی تعبیر کسب کمائی خزانے اور مال داری ہے فتح کی تعبیر بھی دعا ہے بھی مدد ہے مثلاً باوشاہ کو ایسے محل میں دیکھنا جو عادت کے خلاف ہے اس کی تعبیریہ ہے کہ وہاں کے لوگ ذلیل ہوں گے اور ان میں فساد ہو گا۔ بہاڑ کی تعبیر عمد حق اور مضبوطی ہے او نگھ کی تعبیر بھی امن و امان ہوتی ہے۔ خواب میں یہ دیکھنا کہ ترکاری بھاجی کسن پیاز مسور وغیرہ لے رہا ہے اس کی تعبیریہ ہے کہ مال رزق علم بیوی مکان یا اور ایسی چیز اس سے بدترین چیز سے بدلے گا۔ بیاری کی تعبیر نفاق۔ شک اور شوتِ زنا ہے۔ دووھ پیتے بیچے کی تعبیر وشمن ہے۔ قرآن میں ہے آل فرعون نے اسے لے لیا کہ بالآخر ان کا وہ وسمن ہو اور ان کے لیے باعث رنج و غم ہو۔ (القصص : ٨) تكاح كى تعبير ب عورت - راكه كى تعبير به باطل عمل كافروں كے عمل كے بطلان كى مثال قرآن نے راكھ سے دی ہے نور کی تعبیرہدایت ہے اندھیرے کی تعبیر گمراہی ہے۔

ایک مرتبہ حضرت عمربن خطاب بڑاٹھ نے حابی بن طائی کو قاضی بنایا اس نے آن کر آپ ہے اپنا آیک خواب بیان کیا کہ میں نے دیکھا سورج چاند کی لڑائی ہو رہی ہے۔ ستارے آدھے دونوں کے ساتھ ہیں آپ نے پوچھا تو خود کس کی طرف تھا جواب دیا کہ چاند کے لشکروں میں تھا' سورج کے لشکروں کے خلاف۔ آپ نے فرمایا پھر تو تو محو ہونے والی نشائی کے ساتھ تھا جاؤیں نے تہیں تہمارے عمدے ہے معزول کیا تم اس قابل نہیں ہو اور تہمارا قتل تو کی شک شبہ والے امریش ہو گا چانچہ صفین کی جنگ میں یہ قتل کیا گیا۔ ایک تعبیر دینے والے بزرگ ہے کس نے پوچھا کہ میں نے خواب میں دیکھا کہ گویا سورج چاند میرے بیٹ میں اُتر گئے ہیں' اس نے کما اس کی تعبیر تیری موت ہے قرآن میں ہے جب نگاہ پھٹ جائے گویا سورج چاند میرے بوج گا کہ آج بھا گا کہ آج بھا گا کہ آج بھا کہ کا کہ جور آب ہو جائے کہ میں نے خواب دیکھا ہے کہ میرے ساتھ چار روٹیاں ہیں کہ یکا یک سورج نگل آیا آپ نے کما تو چار دوٹیاں ہیں کہ یکا یک سورج نگل آیا آپ نے کما تو چار دوٹیاں ہیں کہ یکا یک سورج نگل آیا آپ نے کما تو چار دوٹیاں ہیں کہ یکا یک سورج نگل آیا آپ نے کما تو چار دوٹیاں کو چار دوٹی کی روزی پر محمول کیا اور ایک شخص نے پوچھا کہ میرے اس خواب کی تعبیر کیا ہے کہ میں نے دیکھا ہے کہ گویا میں نے اپنی جیب لکڑی کھانے والے گئن کیڑوں سے بھر کی ہے آپ نے نے فرمایا اس سے مراد تیری موت ہے پھر آپ نے آب نے قرمایاں میکٹی کہ سلمان پر اور موت کے بھر آپ نے آب نے قرمایاں کی دولات میل کی دولات مسلمان پر اور موت کے بھر کہ جو بے سود ہو۔ باغ کی دولات مملمان پر اور موت کے بیان عرب کی دولات ممل کی بہ جو بے سود ہو۔ باغ کی دولات ممل کی بہ جو بے سود ہو۔ باغ کی دولات ممل کی بیان عیان کی کردا۔

کسی کپڑے وغیرہ کو پھاڑنا کہ اسے دوہارہ ٹھیک کرے اس سے مراد عمد و وعدے کو تو ژنا ہے۔ سید تھی راہ جانا انسان کی استقامت ہے۔ اِدھر اُدھر کی راہوں پر چلنا تھیجے راہ کھو دینا ہے۔ جس کے سامنے خواب میں دو راستے آئیں ایک دائیں ہو دو مرا بائیں تو جس راستے وہ چلا وہی اس کی تعبیر ہے۔ انسانی شرمگاہ کا کھل جانا کسی گناہ کا ار تکاب کرنا ہے اور اس سے رسوا ہونا ہے۔ کسی بڑی چیز سے بھاگنا اور دو ژنا نجات اور غلبے کی نشانی ہے۔ پانی میں ڈوب جانا دین و وُنیا کے فتنے میں جتال ہونا ہے۔ آسان و زمین کے در میان لگتی ہوئی رستی کا تھام لینا کتاب اللہ اور اللی شریعت پر جم جانا ہے۔ اس کا بھر ٹوٹ جانا مونا ہے۔ آسان و زمین کے در میان لگتی ہوئی رستی کا تھام لینا کتاب اللہ اور اللی شریعت پر جم جانا ہے۔ اس کا بھر ٹوٹ جانا ہونا ہو جانا ہے۔ ہاں بادشاہ کا اپنے لیے یہ دیکھنا اس کی موت یا قتل ہے۔ الغرض خواب مثالی ہو ان کو در تا ہے تاکہ دیکھنے والا اس سے مطلب سمجھ جائے۔ مثال کو اس کی نظیر سے ملا لے خوابوں کا مؤکل فرشتہ خواب میں بیان کر دیتا ہے تاکہ دیکھنے والا اس سے مطلب سمجھ جائے۔ مثال کو اس کی نظیر سے باپ بہتی ہو تو بر سے باپ بہتی ہو کہ میں ہوں کے۔ اس لیے اس کی اصلیت کے بیان کو تعبیر کما جاتا ہے جو عبور سے باپ بہتی ہو کہ تعبیر کرکے متبح مثال ہے۔ اس کے اس کی اصلیت کے بیان کو تعبیر کما جاتا ہے جو عبور سے بین ہا کہ میں بنی ہا گئی ہو گئی ہو سے کہ وہ کو کھی خوابوں کا کہ کی کھی ہے۔ اور تھی نظیر دو سری نظیر کا تھی ہے۔ تو پھر تعبیر اور است ہی باتی نہ ماتی بہتی دین ہائی جائے کہ تھی مثل شے کا تھی ہے اور تھی نظیر دو سری نظیر کا تھی ہے۔ تو پھر تعبیر اور اس کی راستہ ہی باتی نہ وہ رہن ہو در بیا ہے آئھ جائے۔

الله سجانہ وتعالی نے بتالیا ہے کہ اس نے اپنے بندوں کے لیے مثالیں بیان فرمائی ہیں ان کے سننے سمجھنے 'ان میں غور فکر کرنے 'ان سے عبرت حاصل کرنے کا حکم دیا ہے مثالوں سے مقصود ہی کہی ہے آپ شری احکام پر نظر ڈال جائیں تو دیکھیں گے کہ ہر جگہ دو برابر کی چیزوں میں مساوات اور تسویت کی گئی ہے نظیر کا نظیر سے الحاق کر دیا گیا ہے۔ چیز کا اس کی مثل سے اعتبار مانا گیا ہے۔ دو مختلف چیزوں کے حکم بھی الگ الگ دیئے گئے ہیں۔ ایک کو دو سری سے برابر نہیں کیا گیا۔ جب یہ چیز خود

شرع شریف میں ہم موجود پاتے ہیں تو پھر کیے کہ سکتے ہیں کہ یہ منع ہے یہ تو بالکل ناممکن ہے کہ کی بڑی چیز سے پروردگار
روکے پھراس چیز کو مباح کروے جو بڑائی میں ای فساد پر شامل ہو یا اس جیسے فساد پر یا اس سے بھی زیادہ فساد پر جو ہخض اس
بات کو جائز کے دراصل اس نے شریعت کو پہچانا ہی نہیں۔ نہ اس کی عزت و عظمت اس کے دِل میں ہے۔ کیے ہو سکت ہے
کہ لوگوں کی حاجت و مصلحت کو سامنے رکھ کر شریعت ایک چیز کو مباح کرے پھراس سے زیادہ حاجت و مصلحت کے وقت کی
چیز کو جرام کر دے؟ یہ قطعاً محال اور اشد محال ہے۔ اسی لیے یہ بھی محال ہے کہ دین اللی ان چیلوں کو طال کرے جس سے
کوئی شری واجب مل جائے یا جرام طال ہو جائے جس کے کرنے والے پر لعنت ہو جے اپنی اور اپنے رسول کی لڑائی کی
درصکی دی گئی ہو جس کے بارے میں سخت و عید پیش کی ہو۔ کیونکہ اس میں علاوہ دین کے فساد کے دنیا کا فساد بھی ہے۔ اتنا
دور دے کر پھرادنی سے جیلے سے اسے کرلینا شریعت کیے مباح کر سکتے ہے؟ کسی بیار کو کوئی طبیب حاذق کسی چیز کا پر ہیز بتا
دے اور مریض حیلے حوالوں سے اسی کا استعال کرنے گئے تو یقیناً وہ اپنے ہاتھوں مرنے والا اپنا نقصان آپ کرنے والا پورا
پاگل اور بیو قوف سمجھا جائے گا۔ یہ بات تو انسانی فطرت میں داخل ہے کہ ایک نظیر کا حکم میں فرق کرنا۔ یا دو مختف چیزوں کو ایک
ہوری کو دو چیز ہیں جو ایک جیسی ہوں حکم میں بھی ایک بی ہیں۔ دو برابر کی چیزوں کے حکم میں فرق کرنا۔ یا دو مختف چیزوں کو ایک
حکم کے ماحت کر دینا میہ تو وہ کام ہے جو عقل کے میزان کو شریعت کو قدر کے میں میں فرق کرنا۔ یا دو مختف چیزوں کو ایک

جڑا سزا کا مثل عمل ہونا کسی مسلمان کی ہو پردہ پوشی کرے اللہ اس کی بھی بض عمل کے مطابق ہی آپ پائیں گے۔
آسانی کرے وُنیا آخرت میں اللہ اس پر آسانی کرتا ہے۔ جو مخص کسی مسلمان کی کوئی ونیاوی تکلیف دور کر دے اللہ اس کی اخروی تکلیف دور کر دے اللہ اس کی اخروی تکلیف دور کر دے اللہ اس کی لغزشیں اخروی تکلیف دور فرا دے گا۔ جو خرید لینے والے افسوس کرنے والے سے اپناسودا واپس پھیرلے اللہ تعالی اس کی لغزشیں بھی واپس کر دے گا۔ جو کسی مسلمان کو ضرر پہنچائے اللہ تعالی اس بھی ضرر پہنچائے گا۔ جو کسی مسلمان پر سختی کرے اللہ کی طرف سے بھی اس پر سختی ہوگی۔ جو مسلمان کسی موقع پر اپنی ہمایت چاہتا ہو اور وہاں اسے کوئی ذلیل کرے تو اللہ بھی اس کم حالیت پند موقع پر ذلیل و خوار کرے گا۔ جو نرمی برتے اللہ تعالی اس پر آسانی کرے گا۔ رحم کرنے والوں پر اللہ کا ایک ہو تا ہے۔ اللہ اس پر آسانی کرے گا۔ ور گرہ لگا لے اللہ بھی اس سے درگر ور فرائے گا۔ جو اپنا حق کسی کو معاف فرما دے اللہ بھی اس سے اپنا حق معاف فرما دے اللہ بھی اس سے درگر در فرمائے گا۔ جو اپنا حق کسی کو معاف فرما دے اللہ بھی اس سے اپنا حق معاف فرما دے اللہ بھی اس سے درگر در فرمائے گا۔ جو اپنا حق کسی کو معاف فرما دے اللہ بھی اس سے اپنا حق معاف فرما دے گا۔ جو درگر در کرے والوں پر اللہ کی طرف سے بھی مختی ہوتی ہے۔

الغرض یہ سب چزیں آپ کے سامنے ہیں جن سے صاف واضح ہے کہ شریعت قدر وحی ثواب و عذاب سب کا سب اس اصول پر مرتب ہے یعنی نظیر کو نظیر سے ملا دینا اور مثل کا مثل سے اعتبار کرنا۔ یمی وجہ ہے کہ شارع علتوں کا اور قسموں کا اور اعتبار معانی کا ذکر کرتا ہے۔ خواہ احکام قدریہ ہوں خواہ شرعیہ ہوں خواہ جزائیہ ہوں۔ تاکہ جہاں کہیں وہ علت وغیرہ پائی جائے اس تھم کی دلالت ثابت ہو جائے۔ ہاں اگر کوئی مانع ایسا ہو جو اس کے اقتضا سے معارضہ کرتا ہو اور اس کے اثر کو نہ پہنچنے دیتا ہو تو اور بات ہے چنانچہ فرمان ہے "یہ اس لیے کہ انہوں نے اللہ کی اور اس کے رسول کی مخالفت کی۔ "
راالفال: ۱۳) یہ اس لیے کہ جب اللہ اکیلا پکارا جاتا تھا تو تم اس کے ساتھ کفر کرتے تھے اور اگر اس کے ساتھ شریک کیا جائے تو تھمیں بقین آجاتا تھا۔ (الجاشی: ۳۵) یہ اس لیے کہ تم ملک

میں خواہ مخواہ آکڑ فوں کرتے پھرتے اور اِتراتے رہتے تھے۔ (الخافر: 20) یہ اس لیے کہ اُنہوں نے ان کی پیروی کی جو اللہ کی ناپندی کی چزیں تھیں اور اس کی رضامندی سے ناک چڑھائی پس ان کے اعمال غارت ہوئے۔ (مُحد: ٢٨) یہ اس لیے کہ جو لوگ وحی اللی سے بیزاری ظاہر کرتے تھے ان سے اُنہوں نے کہا کہ ہم بھی بھی بھی تہمارا ساتھ دیں گے۔ (محمد: ٢٦) یہ اس لیے کہ تم نے اسپے رب سے بدگمانی کی جس نے تہمیں جاہ کردیا۔

اب اور سنيا علت كابيان كتاب الله مين تبهي تو "با" سے آتا ہے، تبھى "لام" سے، تبعى "ان" سے، كبھى ﴿ بِأَنَّ ﴾ سے 'مجمی ﴿ مِنْ أَجُل ﴾ سے 'مجمی جزاكو شرط پر مرتب كرنے سے 'مجمی "ف" سے جو سببیت بنانے والا ہے۔ مجھی حکم کو کسی وصف پر مرتب کرنے سے جو اس کا مقتقنی ہو۔ مجھی ﴿ لَمَّنا ﴾ سے ' مجھی ﴿ أَنَّ ﴾ سے ' مجھی ﴿ لَعَلَّ ﴾ سے 'مجھی اس کے مفعول سے' "ب"کی مثالیں تو بیان ہو چکیں۔ "لم" اس آیت میں ہے: ﴿ ذَالِكَ لِنْعَلَمُوْا أنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ ﴾ الخ واكره: ١٥٧ "ان"كي مثال آيت: ﴿ أَنْ تَقُولُوْ آ إِنَّمَاۤ أُنْزِلَ الْكِتْبُ ﴾ الخ وانعام: ١٥٧) ميس به كما كيا ب كه تقدير ﴿ لِنَالَّا تَقُولُوا ﴾ ب اور كما كيا ب كه ﴿ كَوَاهَةَ أَنْ تَقُولُوا ﴾ ب "لِنَّ" كى مثال اس آيت ين ب ﴿ لِنَالَّا يَكُوْنَ لِلْنَّاسِ ﴾ الخ ونساء: ١٦٥) عموماً بيه قتم نفي مين آتي ہے تم بھي غور كراو۔ "ك" اس آيت ميں ہے: ﴿ كَلاَ يَكُوْنَ دُولَةً ﴾ الخ وحر: ٤) شرط وجزا اس آيت من ب : ﴿ وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا ﴾ الخ وآل عمران : ١٢٠) "ف ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَاهْلَكُنَاهُمْ ﴾ الخُ (شَعراء: ١٣٩) ﴿ فَعَصَوْا رَسُولَ رَبِّهِمْ فَاخَذَهُمْ ﴾ الخُ (ماقد: ١٠) ﴿ فَعَصٰى فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ فَاَخَذْنَاهُ ﴾ الخ ومزمل: ١٦) ترتِيب عَم وصف بر ﴿ يَهْدِئ بِهِ اللَّهُ مَن إِنَّبَعَ دِضْوَانَهُ ﴾ الخ (ماكده: ١١) ﴿ يَزْفَعِ اللَّهُ الَّذِيْنَ آمَنُوْا مِنْكُمْ وَالَّذِيْنَ ٱوْتُوْا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ الخ' (مجاولہ : ۱۱) ﴿ إِنَّا لاَ نُضِيْعُ آجْرَ الْمُصْلِحِيْنَ ﴾ (الامراب: ١٤٠) ﴿ وَلاَ نُضِيْعُ آجُرَ الْمُحْسِنِيْنَ ﴾ (يوسف: ٥٦) ﴿ وَ أَنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي كَيْدَ الْخَآنِيْيْنَ ﴾ (يوسف: ٥٢) "لَمَّا" كي مثال ﴿ فَلَمَّآ اَسَفَوْنَا ﴾ (زخرف: ٥٥) ﴿ ٱنْتَقَمْنَا مِنْهُمْ ﴾ (التوب: ١٢٠) ﴿ فَلَمَّا عَتَوْا ﴾ الخُواحراف: ١٢١) "ان"كي مثال ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوْا قَوْمَ سَوْءٍ فَأَغُرُقْنَاهُمْ أَجْمَعِيْنَ ﴾ (انبياء: ٧٧) ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوْا قَوْمَ سَوْءٍ فَاسِقِيْنَ ﴾ (انبياء: ١٣٧) "لَعَلَّ" كي مثال ﴿ لَعَلَّهُ يُذَّكُّو ﴾ الخَّ ﴿ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُوْنَ ﴾ (بقره: ٢٣) ﴿ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُوْنَ ﴾ (انعام: ١٥٢) مفعول له كي مثال: ﴿ وَمَا لِأَحَدِ عِنْدَهُ ﴾ ؎ ﴿ يَوْصٰى ﴾ تك (ليل: ٢١١٩) تك يعني اس نے يہ كام كى فض كے اس بركى احمان كے مونے كى وجہ سے نميں كيا-بلکہ صرف الله تعالی بلند و بالاک رضامندی کی تلاش میں کیا ہے۔ ﴿ مِنْ أَجْلِ ﴾ اس آیت میں ہے ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَالِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَيْنَي اِسْرَ آئِيْلَ ﴾ الخ- (ماكده: ٣٢)

حدیثوں میں بیان شدہ علیق اور اوصاف پر اثر ڈالنے والے اوصاف کا ذکر فرمایا ہے کہ ان سے ان کا ربط معلوم ہو جائے۔ چنانچہ مجور کی نبیذ (شیرے) کے متعلق آپ نے فرمایا مجبوریں عمدہ اور پانی پاک۔ فرمایا اجازتِ طلبی صرف نظرنہ پڑنے کے لیے ہے۔ فرمایا میں نے تم پر رحم کھاکر تمہیں روک دیا تھا بلی کے بارے میں فرمایا وہ نجس نہیں وہ تو تمہارے گھروں میں گھومنے والیوں میں ہے۔ حالت احرام میں جے او نثنی نے گرا دیا اور وہ مرگیا اس کے سرکے ڈھانپنے کو اور اسے خوشبو ملنے کو آپ نے منع فرمایا اور فرمایا ہے قیامت کے دن بھی لبیک کہتا ہوا اُٹھے گا۔ فرماتے ہیں تم جب ایسا کرو گے تو رشتوں ناتوں کو توڑ دو گے۔ اسے علت بناکر آپ نے لوگوں کو منع فرمایا کہ وہ اپنی بیوی کی موجودگی میں اس کی چھوپھی اور

اس کی خالہ سے نکاح کریں۔ قرآن میں ہے تجھ سے حیض کی بابت سوال کرتے ہیں تو کہہ دے کہ وہ گندی چیز ہے اس مالت میں تم عورتوں سے الگ رہو۔ (البقرة: ۲۲۲) شراب اور جوئے کے بارے میں فرمایا شیطان تو یمی چاہتا ہے کہ ان دونوں چیزوں کی وجہ سے تم میں آپس میں بغض و عداوت ڈلوا دے۔ حمیس ذکر اللہ سے اور نماز سے روک دے تو کیا تم رُک جائے والے ہو؟ (المائدة: ۵۰ ۹۰)

لوگوں نے نبی طائع ہے دریافت کیا کہ تر مجبوروں کی خریدوفروخت خشک مجبوروں سے جائز ہے یا نہیں؟ آپ نے دریافت فرما دریافت فرما کہ تر مجبوریں خشک ہونے پر وزن میں گھٹ جاتی ہیں؟ لوگوں نے کہا کہ ہاں یہ س کر آپ نے اس سے منع فرما دیا۔ فرماتے ہیں جب تین آدی ایک ساتھ ہوں تو ایک کو چھوڑ کر دو مل کر سرگوشیاں شروع نہ کر دیں اس سے وہ پریشان خاطر اور ملول دِل ہو جائے گا۔

فرماتے ہیں تم میں سے کسی کے برتن میں مکھی گر بڑے تو اسے غوطہ دے لو اس کے ایک پر میں بیاری ہے اور دوسرے میں شفاہ۔ وہ پہلے اس پر کو ڈالتی ہے جس میں بیاری ہے۔

فرماتے میں اللہ تعالی مہیں گدھوں کے گوشت سے منع فرماتا ہے اس لیے کہ وہ نایاک ہے۔

ان سے پوچھاگیا کہ کیا شرمگاہ کو چھونے سے وضو ٹوٹ جاتا ہے؟ نی طاق کے جواب دیا کہ وہ تو تیرے جسم کا ایک ظرا ہی ہے۔ حضرت حمزہ دوائی کی لڑک ہے۔ صدقہ کے بارے میں فرمایا وہ میرے لیے طال نہیں وہ میرے رضائی بھائی کی لڑک ہے۔ صدقہ کے بارے میں فرمایا ہی قربار کے میں فرمایا ہیں آلِ مُحمد کے لیے طال نہیں ہے تو لوگوں کا میل کچیل ہے۔ آنخضرت رسولِ مقبول طاق ہے نظار بیان فرما کر اسباب بتلا کر مثالیں دے کر احکام اپنی اُمت کے لیے قریب تر کر دئے۔ چنانچہ ایک دن حضرت عرفاروق روائے آکر عرض کرتے ہیں کہ نبی طاق ہے آج تو مجھ سے زبردست غلطی ہو گئی میں نے روزے کی حالت میں اپنی بیوی کا بوسہ لے لیا آپ نے فرمایا ہے تو بتلاؤ اگر تم روزے کی حالت میں کیا حرج ہے؟ آپ نے فرمایا بھرروزہ باقی رہا۔

اگر معافی اور علت جو احکام میں مؤثر ہیں خواہ نفیا" ہول خواہ اثباۃ ان کاکوئی فائدہ ہی نہ ہوتا اور مثل کا تھم مثل جیسا ہی نہ ہوتا تو اس تثبیہ کا بیان بے سود تھا۔ پس آپ کے اس تثبیہ کے ذکرنے بتلا دیا کہ تھم نظیراس کی مثل کا تھم ہے۔ یعنی بوسے کی نبیت پانی کے پینے سے۔ جب کلی کا تھم پانی پینے کا تھم نہیں تو بوسے کی نبیت پانی کے پینے سے۔ جب کلی کا تھم پانی پینے کا تھم نہیں تو بوسے کا تھم کیے ہو جائے گا؟ نہ یہ روزے کو توڑنے والی چیزنہ وہ۔

ایک فخص آگر آپ سے مسئلہ پوچھتا ہے کہ میرے والد بہت بو رُسے اور بالکل ضعیف ہیں سواری پر سوار ہونے کی ان میں طاقت و سکت نہیں اور جج ان پر فرض ہے تو کیا میں ان کی طرف سے جج کر لوں؟ آپ نے فرمایا تم ان کے برے لڑے ہو؟ اس نے جواب دیا جی ہاں نبی ساڑھیا ۔ آپ نے فرمایا اچھا بتلاؤ تو اگر تممارے باپ پر قرض ہوتا اور تم ان کی جانب سے ادا کرتے تو کیا اوائیگی ہو جاتی؟ اس نے کما ہاں ضرور ہو جاتی۔ آپ نے فرمایا پھر جاؤ ان کی طرف سے جج بھی ادا کرو۔ پس آپ نے عکم کو حکم سے ملا دیا اور اللی فرض کو انسانی قرض سے۔ نظیر کو نظیرسے الحاق کرکے ادائیگی اور ذمہ داری میں کر دیا۔ پھر فرض اللی کی مزید تاکید کے لیے فرمایا کہ اللہ کے فرض کو ادا کرو اللہ سجانہ وتعالی سب سے زیادہ حقدار اس بات کا ہے کہ اس کا قرض ادا کر دیا جائے۔

صیح حدیث میں ہے کہ آپ نے فرمایا تم اپنی بیویوں سے مجامعت کرو اس میں بھی تمہیں صدقے کا ثواب ماتا ہے تو لوگوں نے کہ آپ فوری کریں گے اور ثواب بھی پائیں گے؟ آپ نے فرمایا اچھا یہ بتلاؤ اگر یہ حرام کاری کر کے اپنی شہوت پوری کرتا تو کیا اسے گناہ ہوتا؟ انہوں نے کہا ہاں ضرور ہوتا آپ نے فرمایا اس کے برخلاف جب اس نے حلال طور پر اپنی شہوت پوری کی تو اسے لامحالہ اجر ملے گا۔ یہ کس قدر صاف اور کھلا قیاس عکس ہے یعنی اصل میں جو تھم تھا اس کی علت کی ضد جب فرع میں پائی گئی تو تھم کی بھی نقیض ہوگئی۔

صیح حدیث میں ہے کہ ایک بدونے حضور ملی کیا ہے کہا کہ میرے ہاں سیاہ رنگ کا بچتہ پیدا ہوا ہے جس سے میرے دل میں تو اس کی بابت شک ہے۔ آپ نے فرمایا تیرے ہاں اونٹ ہیں؟ اس نے کہا ہاں ' فرمایا کس رنگ کے ہیں؟ کہا سرخ رنگ کے۔ پوچھا ان میں کوئی چت کبرا بھی ہے؟ کہا ہاں ہے۔ پوچھا یہ کیسے؟ اس نے جواب دیا کہ جو سکتا ہے کوئی رگ اسے کھینج لئی ہو۔ آپ نے فرمایا پھر میں بات تیرے اس بچے میں بھی ہو سکتی ہے۔ غرض آپ نے اسے اس کی اجازت نہیں دی کہ وہ لئی ہو۔ آپ نے فرمایا پھر میں بات تیرے اس بچے میں بھی ہو سکتی ہے۔ غرض آپ نے اسے اس کی اجازت نہیں دی کہ وہ لئے سے انکار کر جائے۔

امام المحدثین حضرت امام بخاری را شیر نے اس پر باب باندھا ہے کہ جو شخص کی اصل معلوم کو اصل مبین سے جس کا عظم اللہ تعالی نے بیان فرمایا ہے تشبیہ وے اس لیے کہ سائل کی سمجھ میں آجائے۔ پھراس مدیث کے ذکر کے بعد ابنِ عباس بھتھ اللہ تعالیٰ نے بیان فرمائی ہے کہ ایک عورت رسول اللہ ملٹھ اللہ کے پاس آکر عرض کرتی ہے کہ میری ماں نے جج کرنے کی نذر مانی تھی لیکن اوائیگی جج سے پہلے ہی فوت ہو گئی تو کیا اس کی طرف سے میں جج کر لوں؟ آپ نے فرمایا ہاں ضرور کر لو۔ بتلاؤ تو تہماری والدہ کے ذمے اگر پچھ قرض ہو تا تو تم ادا کر تیں؟ اس نے کما ہاں ضرور۔ آپ نے فرمایا اللہ کا قرض ادا کرو وفا کا سب سے زیادہ حقدار اللہ تبارک وتعالی ہے۔ حق تو ہے ہے کہ قیاس کے بارے میں افراط و تفریط کرنے والوں میں حضرت امام بخاری را شیر کا بیہ فیصلہ بالکل جھڑا چکا دینے والا ہے۔

قیاس کے بارے میں تنین جماعتیں ہے جات ہیں جماعت کے بارے میں ایک جماعت ایک سرے پر دوسری دو سرے سرے پر واس کے بارے میں ایک جماعت کے بارے میں ایک جماعت کے بارے میں ایک جماعت کے بارے میں ایک جوان کے جات کے معانی کے اور مؤثر اوصاف کے بالکل سرے سے ہی منکر ہیں۔ ان کے نزدیک تو ہو سکتا ہے کہ دو برابری والی چیزوں کے جم میں فرق ہو اور دو اختلاف والی چیزیں تھم میں ایک ہوں۔ اللہ سجانہ وتعالی نے احکام شرع کو علتوں پر مصلحتوں پر اور اوصاف کے ربط پر مقرر شیں فرمایا۔ ہو سکتا ہے کہ ایک چیز واجب ہو اور اسی جیسی دو سری چیز کی وجہ سے حرام ہو۔ اور ایک چیز حرام ہو اور اسی کی بالکل نظیر طلال ہو۔ کسی چیز سے روک ہو لیکن اس میں کوئی برائی نہ ہو۔ کسی چیز کا تھم ہو لیکن اس میں کوئی مصلحت نہ ہو۔ محض مثیت اللی پر احکام شرع موقوف ہیں جو تھمت و مصلحت سے مجرد ہیں۔ ان کے مقابلے میں دو سرے سرے والوں کی سننے وہ یماں تک بردھ گئے ہیں کہ انہوں نے ان دو چیزوں کو بھی ایک تھم دے دیا ہے جن میں اللہ تعالی نے فرق کیا ہو کہی تا میں کوئی دور کی مشاہت گری پڑی علت آئی اور انہوں نے ان دونوں کو ایک قیاس کرلیا خواہ دہ علت دراصل ہو بھی یا ہو بھی نہیں 'صرف اپنی گمان سے سمجھ لیا کہ اس تھم النی کی علت یہ ہے۔ پھردو سری چیز میں بھی اس کا تھا اس کا بھی کر دیا۔ اس قیاس کی فیمت پر تمام سلف صالحین کا اجماع ہے۔ جے علم مفصل بیان کریں گے ان شاء اللہ تعالی۔

نی اللہ طاقیم نے حضرت معاذر بڑا ہے کہ اپنی رائے سے اجتماد کرنے کا تھم دیا تھا جس میں وہ کوئی صاف تھم اجتماد کا بہان قرآن حدیث کا نہ پائیں۔ چانچہ روایت میں ہے کہ انہیں یمن کی طرف سیج ہوئے آپ نے ان سے دریافت فرمایا کہ اگر کوئی فیصلہ سامنے آیا تو کس طرح فیصلہ کرو گے؟ انہوں نے جواب دیا کتاب اللہ سے۔ آپ نے پوچھا اگر ان میں نہ ملا؟ کما پھر شنت رسول اللہ طاقیم سے۔ فرمایا اگر اس میں بھی نہ ہو؟ کما میں پوری کوشش سے اپنی رائے سے اجتماد کروں گا۔ نبی طاقیم نے اس کے سینے پر ہاتھ رکھ کر فرمایا اللہ کا شکر ہے کہ اس نے اپنے رسول کے قاصد کو اس چیز کی توفیق دی جس سے اللہ کے رسول کے قاصد کو اس چیز کی توفیق دی جس سے اللہ کے رسول طاقیم خوش اور راضی ہیں۔ اس حدیث کی سند میں حارث بن عمرو ہیں جو اسے اصحابِ معاذ میں سے کئی ایک سے اس کی شہرت میں اور زیادہ ہے بہ نسبت اس کے کہ کس ایک کا نام لیتے۔ اصحابِ معاذ کی شہرت علی و دین، فضل و صدق، خوب ظاہر ہے ان کے اصحاب میں کوئی شک شبہ نہیں۔ بلکہ کس پر جرح بھی نہیں وہ سب بہترین مسلمان اور افضل ترین مسلم شے۔ اہل علم کو اس بات میں کوئی شک شبہ نہیں۔ ان سے نیچ راوی شعبہ دیا تیجہ دیا تیک کی سند میں شعبہ دیا تیجہ دیا تیجہ دیا تیجہ دیا تیجہ دیا تیجہ دیا تیجہ دیا تیک کی سند میں شعبہ دیا تیجہ دیا تیجہ دیا تیجہ دیا تیکہ کی سند میں شعبہ دیا تیجہ دیا تیجہ دیا تیک کی سند میں شعبہ دیا تیکہ کی سند میں سند کی سند میں سند کی کی سند میں کی سند میں کی کو سند کی سند میں کی کو سند کی کی سند می

ہوں تم اسے دونوں ہاتھوں سے مضبوط تھام لیا کرو۔ امام ابو بکر خطیب رہاتی فرماتے ہیں کہ عبادہ بن نمی نے اسے عبدالرحمٰن بن غنم سے اس نے معاذ رہاتی سے معاذ رہاتی ہے۔ یہ سند مصل ہے۔ اس کے راوی ثقابت کے ساتھ پچانے گئے ہیں پھر یہ بھی ہے کہ اہل یکم نے اسے نقل کیا اس سے دلیل لی جس سے ہمیں پہ چانا ہے کہ یہ ان کے نزدیک صبح ہے جسے کہ ہمیں ان حدیثوں کی صحت کا پہ ای سے چلا ہے۔ وارث کے لئے وصیت نہیں۔ سمندر کا پانی پاک ہے اور اس کا مردار طال ہے۔ جب خرید فروخت کرنے والوں میں اختلاف پیدا ہو جائے اور سودا جوں کا توں ہو تو آپس کی قسما قسمی سے واپس ہو جائے۔ دیت (جرمانہ) عاقلہ پر ہے۔ یہ حدیثیں بھی سند کے لحاظ سے ثابت نہیں۔ لیکن چو نکہ عموماً روایت کی جاتی ہیں پچھلے اگلوں سے پھران سے ان کے بعد والے روایت کرتے آئے ہیں بھی اس کی صحت کی دلیل ہے۔ اس کے بعد طلب سند کی طرورت باتی نہیں رہی اس کے طرح حضرت معاذ رہاتی والی یہ روایت ہے۔ انہی۔ آخضرت ساتھ ہے اس کے لیے اپناد خشاد ضرورت باتی نہیں رہی اس کے طرح حضرت معاذ رہاتی والی یہ روایت ہے۔ انہی۔ آخضرت ساتھ ہے اس کے لیے اپناد خشاد سے رائے لگانے کو جائز قرار دیا ہے بلکہ جب اس کا مقصود نیک ہو' نیٹ بہتر ہو' اتباع حق ہی کا قصد ہو پھر گو وہ حق تک نہ بھی پہنچ سکے اس کے لیے کوشش ثواب کا باعث ہے

بوقت ضرورت صحابہ رضی اللہ کا اجتہاد کرنا اجتہاد کر لیا کرتے تھے۔ بعض احکام کو بعض پر قیاس کر لیا کرتے تھے۔ نظیر کا نظیر پر اعتباد کیا کرتے تھے۔ حضرت علی بن ابی طالب کرم اللہ وجہ فی الجنہ فرماتے ہیں ہر قوم اپنے کام میں کسی دلیل پر ہے اور اپنی کسی خاص مصلحت پر ہے' اپنے سوا اوروں کو ناحق پر جانتی ہے' عقلندوں کے نزدیک حق آپس کے قیاس سے ہی معلوم کیا جا سکتا ہے۔ خطیب راٹھ وغیرہ نے تو اسے مرفوع بیان کیا ہے۔ لیکن اس کا مرفوع ہونا صیح نہیں۔ خود آپ کی موجودگی میں بہت سے احکام میں صحابہ رہی کھی اجتماد کیا اور آپ نے انہیں ڈائا ڈیٹا نہیں۔

چنانچہ بنگ خندت کے موقع پر صحابہ رفی ای الی اور صاف کما کہ آخی کا اس فرمان سے مقصود یک تھا ایک خار دا کریں۔ بعض نے اجتماد کر کے وقت ہو جانے پر راستے ہی میں نما زعمر ادا کر لی اور صاف کما کہ آخضرت مٹی کیا کا اس فرمان سے مقصود یک تھا اجتماد کر ہم بہت جلد چلیں تا کہ عصر کی نماز کا وقت ہمیں وہیں پہنچ کر ہو۔ یہ مقصود نہ تھا کہ عصر کی نماز کا وقت آجائے تب بھی ہم نماز نہ پڑھیں جب تک کہ بنی قریظہ میں نہ پہنچیں۔ ان ہزرگوں نے معنی کی طرف نظر ڈالی دو سری جماعت نے اجتماد کر کے الفاظ پر نظر ڈال کر مؤ فر کر دی بنی قریظہ پینچ کر ہی پڑھی حالانکہ وہاں چینچ پہنچ انہیں رات ہو گئی تھی یہ ہیں وہ بزرگ جو المان ظاہر کے سلف ہیں۔ رفی تھی ہے جاتھ اس محالی ہوا جس میں قرین اور کہلی قتم کے صحابہ رفی تھی اس محالی اور قیاس کے سلف ہیں۔ رفی تھی ہرایک کا دعوی تھا کہ میرا لڑکا ہے آخر آپ نے مقدمہ پیش ہوا جس میں قین شخص ایک لڑکا دے دیا اور اس سے بلتی دونوں کو تمائی تمائی دیت دلوا میرا لڑکا ہے آخر آپ نے قرعہ ڈالا اور جس کے نام قرعہ نگلا اے تو لڑکا دے دیا اور اس سے بلتی دونوں کو تمائی تمائی دیت دلوا سے سے محسل محان دوائی تھا کہ میرا لڑکا ہے آخر آپ نے پہنی حضرت علی ہوا تھی کہا کہ میں اس کے بارے میں اپنی ایک ہوا کہ دوائی تھا کہا دو ہوا کی دیت دلوا سے تھی۔ دوائی تھا۔ ان دو صحابوں نے بھی ان کہا تھا۔ ان دو صحابوں نے بھی ان کہا تھی ہوائی نے ساقوں آسانوں کے اوپر سے تھم فرمایا تھا۔ ان دو صحابوں نے بھی ان کے بارے میں انہوں نے پڑھ کی لیکن پھرائیس پانی مل گیا اور اب ادہ تار کیا تھا جو سفر میں تھے نماز کا وقت آگی بیانی ان کے باس نہ تھا۔ نماز تو آنہوں نے پڑھ کی لیکن پھرائیس پانی مل گیا اور اب کہا نہ کا دور ال کی دو سرے نے دو دورائی۔ بی طاقوں کو درست کما۔ کماز کا وقت بی تھی تھا تو ایک کے دونوں کو درست کما۔ کماز کا وقت بی تی تو تو کو کر کے نماز دو ہرا کی دو سرے نے دو دورائی۔ بی طرف کو دونوں کو درست کما۔ کمانوں کی دور کی کی دور درس کما۔

دو ہرانے والے سے تو فرمایا کہ تو سنت کو پہنچ گیا اور تیری نماز تجھے کفایت کر گئی۔ دو سرے سے فرمایا کہ تیرے لیے دو ہرا آجر ہے۔

مجرز مدلجی نے قیاس و قیافہ کر کے جب زید و اُسامہ بھی کے قدم دیکھ کر کما کہ آپس میں ایک ہیں یہ باپ بیٹا ہیں تو حضور ساڑی اس قدر خوش ہوئے کہ چرہ مبارک کی رگیس جیکئے لگیں۔ یہ اس قیاس کی صحبہ اور اس کی موافقت حق کی وجہ سے تھا۔ بظاہر حضرت زید بڑاتھ سفید رنگ تھے اور حضرت اسامہ بڑاتھ سیاہ رنگ تھے پس اس قیافہ شناس نے فرع کو اصل سے ' نظیر کو نظیرسے ملا دیا۔ سیابی اور سفیدی کے فرق کی طرف جے تھم میں کوئی تاثیر نہیں نظر تک نہ کی۔

پہلے حضرت صدیق اکبر بڑا تھ کا فرمان گزر چکا ہے کہ کلالہ کے بارے میں آپ نے فرمایا میں اس میں اپنی رائے لگا رہا ہوں اگر ٹھیک ہو تو اللہ کی جانب سے ہے اور اگر نادرست ہو تو میری اور شیطان کی جانب سے ہے۔ میرے نزدیک تو کلالہ وہ ہے جس کا والد اور ولد نہ ہو۔ حضرت عمر بڑا تھ نے اپنی خلافت کے زمانے میں فرمایا مجھے اللہ تعالیٰ سے شرم آتی ہے کہ میں ابو بکر بڑا تھ کی بات میں کچھے اور بوھا دول۔ حضرت شرت کر اللہ سے حضرت عمر بڑا تھ نے فرمایا کہ فیصلہ اس سے کر کہ جو تیرے سامنے کتاب اللہ سے کہ کہ جو تیرے سامنے کتاب اللہ سے کہ فیصلہ اس سے کر جو فیصلہ رسول اللہ سے کہ ہو تیرے سامنے کتا ہوا ہوا ہو ۔ اگر رسول اللہ ملتی ہے کہ کی ایسا فیصلہ بھی تیجے معلوم نہ ہوا تو انمیہ ہوایت کا جو فیصلہ تیرے سامنے ظاہر ہو اسے نظاہر کو دے۔ اگر ہوایت کے امامول کا کل کا بھی کوئی فیصلہ اس بارے میں تجھے معلوم نہ ہو تو تو تو تو تی رائے میں اجتماد کر اللہ علم اہل صلاح سے مشورہ بھی کرلیا کر۔

حضرت ابنِ مسعود بولی نے مغوضہ عورت کے بارے میں یہ فرما کر فیصلہ کیا کہ میں اس بارے میں اپنی رائے ہے کہتا ہوں۔ الحمد للد اللہ تعالی نے ان کی رائے حق کے مطابق کر دی۔ عکرمہ روٹی فرماتے ہیں مجھے حضرت ابنِ عباس بی اللہ حضرت ذید بن ثابت بولی کے پاس بھیجا کہ میں یہ مسئلہ ان سے دریافت کر آؤں کہ ایک میت نے خاوند اور ماں باپ چھوڑے ہیں ان تینوں کا حصہ اس کے ترکے میں کیا ہے؟ آپ نے فرمایا خاوند کے لیے تو آدھا مال کے لیے جو آدھا بچا اس میں سے تائی۔ باقی سب باپ کا۔ تو آپ نے بوچھا کیا یہ کتاب اللہ میں ہے؟ یا آپ اپنی رائے سے فرماتے ہیں؟ آپ نے جواب دیا کہ میں اپنی رائے سے کتا ہوں میں مال کو باپ پر ترجیح نہیں دیتا۔

حضرت علی بڑا اور معارت نید بڑا ہو نے مکات غلام کے بارے میں قیاس کیا اور اس کا قیاس آپ نے استعمال قیاس و دادا اور بھائیوں میں کیا۔ ابن عباس بڑا ہو نے ڈاڑھوں اور کچلوں کا قیاس انگلیوں پر کیا اور ان دونوں کی دیت برابر رکھی۔ ایک کو دو سرے پر اعتبار کیا۔ مزنی براٹھ فرماتے ہیں کہ نبی مٹھا ہے کہ ذمانے سے لے کر آج تک اور آج کے بعد بھی فقماء برابر قیاس سے کام لیتے رہے۔ امروین کے احکام میں انہوں نے قیاس کئے۔ انہوں نے اجماع کیا ہے کہ حق کی نظیر بھی حق ہو اور باطل کی نظیر بھی باطل ہے۔ پس نفس قیاس کا انکار نہیں ہو سکتا اس لیے کہ وہ تو امور میں تثبیہ ہے اور ان پر تمثیل ہے۔ ابو عربر اللہ اس کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ سدھے ہوئے کتے کے موا اور در ندوں سے شکار کھیانا کتے کے شکار پر قیاس کرنے سے جائز رکھا گیا ہے قرآن میں ہے ﴿ وَمَا عَلَمْتُمْ مِنَ الْجَوَارِحِ مُکَلِّبِيْنَ ﴾ (ما کدہ: ۳) قرآن میں باک دامن عورتوں پر تھت لگانے والوں کے لیے سزا کا بیان ہے لیکن پاک دامن عورتوں پر تھت لگائے والوں کے لیے سزا کا بیان ہے لیکن پاک باز مردوں کے ذمے تیہ بعد از نکاح کوئی بدکاری کر قیاس کرکے نکالی گئی ہے۔ (الور: ۱) لونڈیوں کے بارے میں تو قرآن نے فرما دیا ہے کہ یہ بعد از نکاح کوئی بدکاری کر

لیں تو ان پر بہ نبست آزاد عورتوں کے آدھاعذاب ہے۔ (انساء: ٣٥) لیکن ایسے غلاموں کی کی سزا قیاس سے مقرر کی گئ ہے۔ جمہور اسی طرف ہیں بجز شذوذ کرنے والوں کے جن کا قول خلاف میں شار کئے جانے کے قابل نہیں۔ احرام کی حالت میں عمداً شکار کرنے والوں پر بدلے کا چوپایہ جانور مقرر فرمایا ہے آیت ﴿ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِدًا ﴾ (ما کدہ: ٩٥) میں اسی کا بیان ہے۔ قتل خطاجمہور کے نزدیک اس پر قیاس کیا گیاہے سوائے چند شذوذ کرنے والوں کے۔ ایمان دار عورتوں سے جب مسلمان نکاح کریں پھر ہاتھ لگانے سے پہلے ہی طلاق دے دیں تو ان پر کوئی عدت نہیں آتی۔ اس کابیان آیت ﴿ يَآيُّهَا الَّذِيْنَ آمنُوْآ إِذَا نَكَحْتُمُ الْمُوْمِنْتِ ﴾ الخ واحزاب: ٢٩) ميس بي ليكن قياساً يمي علم الل كتاب عورتول كا بهي مقرر كيا كيا ب-وقت مقرر تک کے لیے جو قرض دیا جائے اس پر گواہ مقرر کرنے کا تھم آیت ﴿ إِذَا تَدَايَنْتُمْ ﴾ (القرة: ۲۸۲) میں ہے۔ اس پر قیاس کر کے میراث امانت غصب اور جملہ اور مال پر بھی میں حکم لگایا گیا ہے۔ دو اور کیوں کو میراث میں دو مکث ملے گا۔ اس کا قیاس دو بہنوں پر کیا گیا ہے۔ سودی قرض میں سے جس پر کچھ باتی رہ گیا تھا اسے اگر وہ تنگی میں ہو تو آسانی تک کی مملت دين كأسم فرمايا ب ﴿ وَإِنْ كَانَ ذُوْعُسْرَةِ ﴾ الخ والعرة : ٢٨٠) اسى ير قياس كرك طال قرض جس ير مو اور مو وه تنكى والا اسے بھی ڈھیل دینا فابت کیا گیا ہے۔ قرآن میں مذکر مؤنث دونوں کی موجودگی پر ذکور کو اناث سے دوگنا ورید دینے کا تھم آیت ﴿ لِللَّكَوِ مِفْلُ ﴾ الخ (نساء: ١١) ميس به اور آيت ﴿ وِإِنْ كَانُوا .... ﴾ الخ (نساء: ١١١) ﴿ إِخْوَةً ﴾ الخ ميس به اى پر قیاس کرے مردکو تنا ہونے کی صورت میں بھی انٹی کو دو ہراحصہ دینا قیاس سے ہی ثابت کیا گیا ہے۔ لڑکی کے تظاہر کا قیاس مال کے تظاہر پر ہے۔ ظمار کے موقع پر جو بردہ آزاد کیا جائے وہ بھی مسلمان ہو یہ قیاس ہے قتل کی آزادگی کے بردے پر۔ جن آزاد عورتوں کے نکاح میں جمع کرنے کی حرمت قرآن میں ہے۔ مثلاً دو بہنیں وغیرہ اسمی پر قیاس کرکے لونڈیوں میں بھی میں علم جاری کیا گیا ہے۔ یہ مثالیں دے کر کما ہے کہ اگر اس قتم کے احکام جمع کئے جائیں تو کتاب بہت طویل ہو جائے گ میں کتا ہوں ان میں سے بعض مسائل میں تو اختلاف ہے اور بعض بالكل غير معروف ہیں۔ بال بعض میں البت سلف مختلف نہیں معلوم ہوتے۔

قیاسی مسائل و راصل عمومات میں واخل ہیں عمومات میں واخل ہیں عمومات میں واخل ہیں ۔ مثلاً مرد پر تہمت لگانا عمومات میں مسائل و راصل عمومات میں واخل ہیں ہے نہ کہ عورتوں کی۔ ای طرح کتے کے علاوہ سدھے ہوئے ورتوں پر تہمت لگانا گیا نے بین ہے کہ خورتوں کی۔ ای طرح کتے کے علاوہ سدھے ہوئے درند جانوروں کے شکار کو آیت کے عام لفظوں میں ہی شامل سمجھا ہے ﴿ مُکَلِّبِیْنَ ﴾ کالفظ گو ماخوذ تو کلب یعنی کتے ہے کے لئین مطلب اس کا بیہ ہے کہ جنہیں شکار سکھایا گیا ہو۔ مجاہد رواتی اور حسن رواتی ہے بھی یمی تفیر منقول ہے بلکہ ابن عباس کین مول ہے۔ ابوسلیمان و مشقی ﴿ مُکَلِّبِیْنَ ﴾ کامعنی کرتے ہیں سدھائے ہوئے۔ اس لفظ کو یمال لانے کی وجہ یہ ہے کہ عموماً شکاری کتوں ہے ہی شکار ہوتا تھا۔ گو اس طرح بعض مسائل میں تو ان کی چل جائے جیے کہ خزیر کی وجہ یہ ہے کہ عموماً شکاری کتوں ہے ہی شکار ہوتا تھا۔ گو اس طرح بعض مسائل میں تو ان کی چل جائے جیے کہ خزیر کی انہوں نے فانہ رجس کے ماتحت کر کے سب کو نجس قرار دیا اور ضمیر کو صرف مضاف الیہ کی طرف کی ساف نہ طے۔ بھی میں انہیں کوئی ساف نہ طے۔

لفظول سے ہٹ کرمطلب پر آنا

حضور ملتی ایم فرماتے ہیں اسے اور اس کے پاس کے کھی کو پھینک دو۔ باقی کے کھی کو کھالو۔ اب کوئی ہے جو یہ کے کہ یہ عظم صرف کھی کے لیے بی ہے تیل وغیرہ اور بہنے والی چزیں اس تھم میں داخل نہیں۔ یہ یقینی بات ہے کہ صحابہ رئی آتھ تابعین اور ائمے تقاوی نے کھی کے تیل کے شیرے کے کھیوروں کے پانی کے بارے میں کوئی فرق نہیں کیا جیسے کہ چوہے اور بلی کے بارے میں اس مسئلہ میں فرق نہیں کیا۔ اس طرح حضور ملتی آتھ نے تر کھیوروں کو خشک کھیوروں کے بدلے بیچنے سے ممانعت کر دی ہے۔ لیکن کوئی عالم ایسا نہیں جے اللہ رسول کی باتوں کی سمجھ ہو اور پھروہ کمہ دے کہ انگور کو کشمش کے عوض بیچنے کا یمی تھیم نہیں۔

اس طرح مید مسئلہ بھی ہے کہ تین طلاقیں دے چکنے کے بعد جب اس عورت نے دوسرا نکاح کر لیا اور اس دو سرے خاوند نے اسے طلاق دے دی تو اس کا پہلا خاوند اگر چاہے تو اس سے نکاح کر سکتا ہے۔ قرآن کی آیت: ﴿ فَإِنْ طَلْقَهَا فَلاَ تَحِلُ لَهُ ﴾ (بقره: ٢٠٠٠) مين اس كابيان إ- آيت مين لفظ طلاق بالين علم طلاق كاموت كا خلع كا فنخ كاسب كاايك بي ہے اور ان سب کا قیاس طلاق ہی ہر ہے۔ اس طرح آپ کا فرمان ہے کہ سونے چاندی کے بر توں میں مت کھاؤ ہو یہ کافرول كيلي ونيا ميں بيں اور تمهارے ليے آخرت ميں بين اور حديث مين ہے سونے چاندي كے برتوں ميں پينے والا اپنے بيت ميں جنم کی آگ بھر رہا ہے۔ پس یہ حرمت بھی کھانے پینے کے ساتھ ہی مخصوص نہیں ہر قتم کے نفع اٹھانے کو شائل ہے نہ ان میں پانی لے کر عنسل کرنا جائز'نہ وضو کرنا جائز'نہ تیل لگانا جائز'نہ سرمہ لگانا جائز۔ یہ امر بھی وہ ہے جس میں کوئی عالم شک نسیں کر سکتا۔ ای طرح آپ کی ممانعت محرم کو کہ وہ کرتا پاجامہ عمامہ جرابیں ند پنے۔ یہ بھی صرف انمی چیزوں پر موقوف نہیں سے بلکہ ان کے سواکی اور چروں کو بھی شامل ہے۔ مثلاً جبے کوٹ اچکن برنس ٹوبی جانگیا وغیرہ وغیرہ۔ اس طرح نبی التھایا کا فرمان ہے کہ تم میں سے جب کوئی پاخانے کو جائے تو اپنے ساتھ تین پھر لیتا جائے۔ اب اگر کوئی شخص اپنے ساتھ اس سے زیادہ پھر لے جائے یا کوئی کیڑا یا روئی یا صوف یا ریشم وغیرہ کوئی ایسی چیز لے جائے جس سے صفائی بد نسبت تین پھروں کے اور بھی زیادہ حاصل ہوتی ہو تو ظاہرہے کہ یہ جائز ٹھرے گاکیونکہ مقصود شارع کا ناپاکی کا ہٹانا اور صفائی اور پاکی کا حاصل کرنا ہے۔ پس جس قدر اس کام میں جو چیز زیادہ کار آمد ہو گی اسی قدر وہ اولی اور بستر ہو گی۔ اسی طرح نبی النظام کا ممانعت فرمانا کہ کوئی مخص اپنے مسلمان بھائی کی خرید پر خرید نہ کرے اس کے مائے پر مانگانہ ڈالے۔ اس میں اجارہ بھی داخل ہے گو لفظول میں اس کا بیان نہیں لیکن جس فساد کی وجہ سے بیا تھ اور بیا منگنی ممنوع ہوئی ہے وہی فساد اجارے میں بھی موجود ہے۔ اب اگر کوئی اسے بیج میں بھی داخل کرنا چاہے تو ہم کمیں گے کہ ان دونوں چیزوں کی حقیقت علیحدہ علیحدہ ہے۔ اس طرح ان کے احکام بھی جداگانہ ہیں۔ اس میں تیمم کے بارے کی یہ آیت ہے کہ اگر تم جنبی مو تو پاک حاصل کرلیا کرو اور اگر تم بیار مو یا سفر میں ہویاتم میں سے کوئی پاخانے سے آئے یاتم عورتوں سے ماو چرپانی نہ پاؤ تو پاک مٹی سے تیم کرلیا کرو۔ (انساء: ٣٣) خیال فرمائے کہ اُمت نے باخانہ کرنے سے وضو کے ٹوٹنے سے اور بہت سے قتم قتم کے چھوٹے چھوٹے وضو توڑنے والے معاملات کا الحاق کر دیا حالانکہ آیت میں سوائے اس ایک کے کسی کا ذکر نہیں۔ جن کے نزدیک جماع کے سوا اور طرح چھونا بھی آیت کی تفیر میں داخل ہے۔ ان کے نزدیک علاوہ اس ایک کے یہ بھی آیت میں صاف موجود ہے۔ احتلام کا الحاق عورتوں کے اس سے کیا۔ پانی کی قیمت جس کے پاس ہو اسے پانی کے پانے والے سے الحاق کیا۔ اگر پانی تھوڑا ہو اور اس سے وضو كرليا جائے تو اپنى يا اپنے جانوركى جان كا خطرہ جے ہو اسے پانى نہ پانے والے سے الحاق كيا۔ باوجود يك اس كے پاس پانى موجود ہے۔ جسے پانی سے بوجہ سخت جاڑے کے بیاری کاخوف ہو اسے مریض سے ملا کر بیار کی طرح تیم کرنے کا تھم دیا۔ ان اور ان جیسے احکام کی عمومات معنوبیہ کے ماتحت داخل کر کے عام مقصد لے کر اس سے تھموں کا تعلق کرنا ہے تو پچھ اچھا نہیں ہو تا۔ بلکہ بندوں کی مصلحت کو مدنظر رکھنا اس سے کہیں اولی ہے۔ پس بعض تو اس بات کی نہ کو پہنچ جاتے ہیں اور بعض نہیں چہنچے۔ بعض ان دونوں عموم کے اس میں موجود ہونے کو بھی پالیتے ہیں۔

علام کے مخصوص احکام عدت میں۔ اس کا قیاس اس آیت پر ہے جس میں ان پر زناکاری کی حد آدھی رکھی گئی میں اور ہے۔ (النماء: ۲۵) حضرت عمر بڑا تی فراتے ہیں غلام دو عورتوں کو نکاح میں جمع کر سکتا ہے۔ حضرت عمر بڑا تی فراتے ہیں غلام کے نکاح کے بارے میں سوال کیا تو حضرت عبدالرحمان بن عوف بڑا تی خی کی فرماتے ہیں۔ حضرت عمر بڑا تی ہے اور اس کی طلاقیں بھی دو ہیں۔ یہ سوال جواب صحابہ کرام بڑی تی کی ایک جماعت کی موجودگی میں ہوا تھا اور کئی نے اس کے فلاف کچھ نہیں کہ اجماع ہے کہ غلام اپنے نکاح میں دو عورتوں سے زیادہ کو جمع نہیں کر سکتا ہے اور اس کی طلاق پی نہیں کہا۔ صحابہ بڑی تی کا اجماع ہے کہ غلام اپنے نکاح میں دو عورتوں سے زیادہ کو جمع نہیں کر سکتا۔ حضرت عمر بڑا تی میں ہوتا تو میں اونڈی کی عدت ڈیڑھ چیف کر دیتا کسی نے کہا امیر المؤمنین آپ ڈیڑھ ماہ مقرر کر دیں اس پر آپ خاموش ہو رہے حضرت عمر بڑا تی کا فرمان ہے کہ لونڈی کو جب حیض نہ آپ تو اس کی عدت دو ماہ ہے جیسے کہ اس کی طلاق کی عدت دو حیض ہے۔ آپ فرماتے ہیں غلام دو عورتوں کو اپنے نکاح میں جمع کر سکتا ہے اور اس کی عورت دو طلاقوں میں جدا ہو جائے گی۔ لونڈی کی عدت دو حیض ہے تین غلام دو عورتوں کو اپنے نکاح میں جمع کر سکتا ہے اور اس کی عورت دو طلاقوں میں جدا ہو جائے گی۔ لونڈی کی عدت دو حیض ہے آپ فرمانے کیا تا ہم تو کہ سات کیا دورتوں کو اپنے نکاح میں جو گئا ہو تو ڈیڑھ ممینہ عدت گزارے۔ الغرض صحابہ بڑا تی ان سب روایت میں ہو گیا ہو تو ڈیڑھ ممینہ عدت گزارے۔ الغرض صحابہ بڑا تی ان سب روایت میں ہو گیا ہو تو ڈیڑھ ممینہ عدت گزارے۔ الغرض صحابہ بڑا تی ان سب چیزوں کو غلام کے بارے میں آدھا کر دیا ہے۔ اس حد پر قیاس کر کے جو قرآن نے غلام کے لیے آدھی رکھی کی ہے۔

ای طرح صحابہ رہائے نے حضرت صدیق اکبر رہائے کو خلافت میں سب سے آگے کیا اور کما کہ انہیں اللہ کے نبی ملتھ نے جب ہمارے دین کے لیے پند فرمایا تو ہم اپنی واقعات کو نظیرو مثال سے ملانا اور کما کہ انہیں اللہ کے نبی ملتھ نے جب ہمارے دین کے لیے پند فرمایا تو ہم اپنی وزیا کے اس طرح ان کا انفاق قرآن کریم کے لکھنے پر اور مصحف میں قرآن کریم کے جمع کرنے پر۔ اس طرح ان کا انفاق سب لوگوں کو ایک ہی مصحف کی تر تیب اور قرآت پر جمع

کر دینے کا۔ ای طرح حضرت عمر بڑا تھ اور حضرت علی بڑا تھ کا اپنی رائے سے ان لوط پول کو بیچنے سے روکنا جن سے ان کے مالکوں کے بال اولاد ہوگئی ہو۔ ای طرح حضرت ابو کر بڑا تھ کا بخش و عطیہ میں سب کو برابر کرنا اور حضرت فاروق بڑا تھ کا ان میں کی بیشی کرنا اپنی رائے سے تھا۔ ای طرح فاروق اعظم بڑا تھ کا شراب نوشی کی حد کو تهمت کی حد سے اپنی رائے سے الحاق کر دینا اور صحابہ کا اسے مان لینا۔ ای طرح طلاق بتہ جس عورت کو اس کے فاوند نے اپنے مرض الموت میں دی ہو اسے فاوند کا ورجہ طفئے کا فیصلہ حضرت عثان بڑا تھ نے بی رائے سے کیا اور صحابہ بڑا تھ کے اس پر موافقت کی۔ ای طرح حضرت ان عباس بڑا تھا کا ورجہ طفئے کا فیصلہ حضرت عثان بڑا تھا نے فلہ بیچنا منع فرمایا ہے جب تک کہ اسے قبضے میں نہ لے لیا جائے۔ میرے اپنی عباس بڑا تھا کہ این حکم سوا اور چیزیں بھی تھم میں مثل اناح کے ہیں۔ اسی طرح حضرت عمر بڑا تھا اور حضرت زید بڑا تھ اور اس کے اور مال ہے اور مال ہو اور باپ ہے فیصلہ دیا کہ باتی کا اسکا کا اس کا خاوند ہے اور مال ہے اور باپ ہے فیصلہ دیا کہ اس کو ایس کا اسکا کا اس کا قبل اس کو حلے گا اس کا قبل اس کو حلے گا اس کا طرح جب خاوند نہ ہو تو باپ کو مال سے دگنا مالتا ہے تو انہوں نے مقدر مان لیا کہ گویا میاں کو با بوی کو جو ملے اس کے بعد مرد و حورت دونوں وارث کا بیا ہوا مال مثل کل مال کے ہے۔ بیہ ہمترین فیاس کو ورت سے دگنا حصہ ملتا ہے جیسے اولاد اور باپ کے بیٹے ہاں مال سے بھول اور ہوں بھی دونوں ایک بی دونوں وارث شریعت میں نہیں پائی گئی کہ جمال عورت کو مرد سے دگنا ملتا ہو اور درجہ بول اور پس یہ بمترین فیم و فقہ ہے۔

ای طرح صحابہ کا فراکف کے مسائل میں عول کرنا اور تمام ذوی فروض کے حصوں میں کی کر دینا ہے قیاس ہے' اس قرض دار ہخض پر جس کا دیوالیہ نکل گیا ہو اور مال انتانہ ہو کہ سب کے قرض کو کافی ہو تو ایسی صورت میں حضور سائیلیا کا فیصلہ یہ ہے کہ جتنا حضے میں آئے لے لو اور ای پر بس کرو۔ یک سراسر عدل ہے نہ ہد کہ ایک کو تو پورا حق دلوایا جائے اور ایک کو اس سے محروم کر دیا جائے۔ شرابی کی حد کے بارے میں حضرت عمر بن خطاب ہوٹھ نے صحابہ سے مشورہ کیا کہ لوگ بہت پیٹے لگے ہیں کیا کیا جائے ۔ شرابی کی حد کے بارے میں حضرت علی کرم اللہ وجہ نے فرمایا کہ شرابی جب نشے میں ہوتا ہے ہدیان بکنے لگتا ہے اور جو ہذیان بکنے لگ کا وہ تہمت لگا دے گا۔ پس جو حد تہمت کی ہے وہی حد شراب نوشی کی ہوئی چاہئے۔ چنانچہ آپ نے ای (۸۰) کو ثرے حد مقرر کر دی اور روایت میں ہے کہ ویرہ صلتی کو حضرت غلد بن ولید ہوٹھ نے حضرت عمر ہوٹھ کے باس بھیجا جب بیٹے تو حضرت علی ہوٹھ کے ماحق آپ مبید میں بیٹھے کو خضرت علی ہوٹھ کے ماحق آپ مبید میں بیٹھے ہو حضرت علی ہوٹھ کے ماحق آپ مبید میں بیٹھے ہو حضرت علی ہوٹھ کے ماحق آپ مبید میں بیٹھے ہو حضرت علی ہوٹھ کے اس کو خراب بکرت شروع کی موالے ہیں اور بیورٹھ کے باس بھیجا جب بید ہوئے ہوں کہ نوٹھ کو بنوٹھ کے مراب بکرت شروع کی مورٹھ کی ہوٹھ کو بنوٹھ کے دو میان فرمایا جو اورپر گزرا۔ اس پر اان بررگوں نے بھی اشاق کیا۔ حضرت عمر ہوٹھ نے جبی بی صد لگائی۔ چنانچہ مورٹ علی ایس کوئی ایسا شرابی لیا جاتا کہ اس کے مند سے مسمحا اُٹھ رہا ہو تو اسے اس کو ڈرے گوائے یا اور اگر ہائی میں ہوئی تو جالیس کوڑے گوائے وہ بیان مورٹ کو توی کرتی ہیں اور اس کی شہرت اس کی صد کیا ہوئی وہ کیا ہیں مرسل بھی ہیں اور اس کی ضرت اس کی صد کیا ہوئی وہ کوئی کوئی ایسا درسری کو قوی کرتی ہیں۔ اور اس کی شہرت اس کی صد دیا ہوئی کو توی کرتی ہیں اور اس کی شہرت اس کی صد دیا ہوئی کو توی کرتی ہیں اور اس کی صد کیا۔ اس کی صد دیا کوئی کوئی ہیں اور اس کی صدرت اس کی صد دیا ہوئی کو توی کرتی ہیں اور اس کی صدرت اس کی صد دیا گوئی۔ وہی بیان اور اس کی صدرت اس کی صد کوئی ہیں اور اس کی صدرت اس کی صدرت کیا ہوئی ہیں اور اس کی صدرت اس کی کوئی ہیں اور اس کی صدرت اس کی کوئی ہیں اور اس کی شہرت اس کی صدرت کیا ہوئی ہیں اور اس کی شہرت اس کی کوئی کوئی کوئی کوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہیں۔

شرت اس کی سند سے بے نیاز کر دینے والی ہے۔ شعبی ریاتی کہتے ہیں جب تک حضرت عمر رفاقتہ خود دادا نہیں ہے دادا کے بارے میں حضرت الو بکر رفاقتہ بھائی سے دادا کو اولی بتاتے تھے۔ پھر اس کے بارے میں حضرت زید بن خابت رفاقتہ سے آپ نے سوال کیا تو انہوں نے اسے ایک درخت سے تشبید دی جس کی بہت می شاخیں ہوں اور بھی پھھ بیان فرمایا جو یاد نہیں رہا پس آپ نے اس کے لیے شک مقرر فرما دیا۔ توری کھتے ہیں کہ انہوں نے کہا اے امیر المومنین! ایک درخت ہے جس کی گئی ایک ڈالیاں ہیں پس ایک شاخ دو سری شاخ سے اولی کیوں کی جائے؟ حالانکہ دونوں شاخوں کا تنا ایک می ہے۔ پھر آپ نے حضرت علی بواقتہ سے اس کو پوچھا انہوں نے ایک وادی سے تشبید دی جس میں پانی کی رو آگ۔ ایس اسے بھائی بنایا اس کے اور چھے کے درمیان۔ پس آپ نے اسے چھٹا حسد دلوایا۔

حضرت علی بڑائھ سے جب حضرت عمر بڑاٹھ نے بوچھاتو آپ نے جواب دیا کہ ایک بال ہے جس میں سے ایک شاخ پھوٹی گھراس میں سے وو اور شاخیں لکلیں اب اگر یہ ایک شاخ سوکھ جائے تو کیا دونوں شاخوں کی طرف نہیں لوئے گا؟ شعبی کتے ہیں۔ زیر تو اسے بھائی کرتے تھے تین تک کہ وہ تیرا ہو اگر اس سے زیادہ ہوں تو اسے شکٹ دیتے تھے حضرت علی بڑاٹھ چھ تک کہ یہ ان کا چھٹا ہو بھائی کرکے اسے چھٹا حصہ دلوا کر باتی کا ان میں تقسیم کر دیتے تھے۔ حضرت عمرین خطاب بڑاٹھ نے جبکہ دادا اور بھائیوں کی میراث کے بارے میں مشورہ کیاتو حضرت زیر بڑاٹھ فرماتے ہیں اس وقت میری رائے یہ تھی کہ دادا سے زیادہ حقد اربی بھائی ہیں اور حضرت عمر بڑاٹھ کی رائے تھی کہ دادا اسے نیادہ حقد اربی بھائی ہیں اور حضرت عمر بڑاٹھ کی رائے تھی کہ دادا اپ پوتے کی میراث کا بہرت بھی مشورہ کیاتو حضرت نہیں ہو ہو گئی ہیں اور حضرت عمر بڑاٹھ کی رائے تھی کہ دادا اپ نیات کی میراث کا بہر نبیت مرف والے کے بھائیوں کے زیادہ حقد اربی بھی نیات اور ان میں بہت پھی اختلاف رہا۔ میں نے نیادہ حقد اربی بھی نیات کا بھر اس میں دو ترو تازہ شاخیں لیک بیں یہ نبیت اس بارے میں اکی کہ ایک درخت ہے جس کی جڑسے ایک نیا نکلا پھر اس میں دو ترو تازہ شاخیں لکھیں پس یہ نبان کی کہ ایک درخت ہے جس کی جڑسے ایک نیا نکلا پھر اس میں دو ترو تازہ شاخیں لکھیں نہیں ہو گئیا امیر المومنین نہیں دیکھے ؟ کہ ان دونوں شاخوں کا جامع شین تیں اور دسری سے نباد نبی کھے درا کا بی میات کہ دادا ہی زیادہ حقد ارب بلکہ فرمایا واللہ اگر ش آج ہی فیصلہ کر دوں تو میرا فیصلہ تو یہ ہو گا کہ سب پھی دادا کا بی ہے۔ لیکن ممکن ہے کہ میں اوروں کو بھی واللہ! اگر ش آج ہی فیصلہ کر دوں تو میرا فیصلہ تو یہ ہو گا کہ سب پھی دادا کا بی ہے۔ لیکن ممکن ہے کہ میں اوروں کو بھی مورہ نہ کروں ہو سکتا ہے کہ میں اوروں کو جھی

حضرت علی بڑاللہ اور حضرت ابنِ عباس بڑی انے اس دن مثال دی کہ ایک نالہ جاری ہے اس میں سے ایک خلیج نکلی ہے پھراس میں سے دو شاخیں اور پھوٹی ہیں۔ لیکن حضرت صدیق بڑاللہ کی رائے اس رائے سے اولی ہے اور قیاس سے بھی زیادہ صحیح معلوم ہوتی ہے۔ دس (۱) وجہ سے جن کے ذکر کی یہ جگہ نہیں نہ ان مثالوں کے بیان کی بیہ جگہ ہے اس لیے کہ یہاں تو صرف ای قدر مقصود ہے کہ صحابہ کرام احکام شریعت میں قیاس کا استعمال کرتے سے مثالوں سے انہیں پہچانے سے شبیہ اور نظیر سے الحاق کر تو جن بزرگوں نے ان روایتوں کی سند میں کلام کیا ہے ہم اسے کوئی قابل توجہ چیز نہیں سیجھتے اس شبیہ اور نظیر سے الحاق کرتے۔ جن بزرگوں نے ان روایتوں کی صد کو پہنچ چکی ہیں۔ مانا کہ ہر ہر فرد ثابت نہیں لیکن مجموع لیے کہ ان کی مقدار ان کی وجوہ 'ان کی سند ہی گویا توائر معنوی کی حد کو پہنچ چکی ہیں۔ مانا کہ ہر ہر فرد ثابت نہیں لیکن مجموع طور پر ثبوت میں کوئی شک نہیں۔ حضرت عمر بڑاللہ نے آئمیہ کو لکھا کہ جے اس کے لڑکے کی بیوی اور اس کے خاوند نے قبل کیا ہو' اس کے بدلے ان دونوں کو قبل کر دو۔ اگر اس قبل میں صنعا کے رہنے والے سب کے سب بھی شامل ہوتے تو امیر المؤمنین کو اس میں تردد تھا لیکن جب حضرت المؤمنین بڑاللہ کے فرمایا کہ میں ان سب کے قبل کر دیے کا تھم دیتا۔ پہلے امیر المؤمنین کو اس میں تردد تھا لیکن جب حضرت المؤمنین بڑاللہ نے فرمایا کہ میں ان سب کے قبل کر دیے کا تھم دیتا۔ پہلے امیر المؤمنین کو اس میں تردد تھا لیکن جب حضرت

علی بڑائئر نے فرمایا کہ اے امیر المومنین! اگر چند چور ایک اونٹ کو چرا لے جائیں۔ ہر ایک چور اس کا ایک ایک عضو بانٹ لے تو کیا آپ ان سب کے ہاتھ کٹوائیں گے؟ آپ نے فرمایا ہاں ضرور۔ پس حضرت عمر بڑائٹر نے دونوں کے قتل کا فتویٰ اس رائے کی بنایر دیا۔

حضرت علی رفاتھ نے حضرت ابنِ عباس رہے او خارجیوں کی طرف بھیجا کہ ان سے وہ بات چیت خارجیول سے مباحث کریں انہوں نے کما تھم اللہ ہی ہے- (یوسف: ۴۰) اس کے جواب میں ابنِ عباس اللہ اللہ اللہ کا اللہ ا بیہ تو میں بھی مانتا ہوں لیکن عورت مرد کے جھڑے میں اللہ نے ﴿ حَكَّم ﴾ بنانے كا تھم دیا ہے۔ (النساء: ٣٥) احرام والا جب شکار کھیل لے تو ﴿ حَكُم ﴾ بناكر فيلے كا حكم ديا ہے اب تم بتلاؤك عورت مرد كامعالمہ اور شكار كامعالمہ انهم ہے يا أمت ك فتنہ و فساد کا اور ان کی آپس کی خوں ریزی اور پراگندگی کا؟ حضرت ابنِ عباس بھیﷺ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت علی معاللہ سے سنا کہ ان سے نہ ارو جب تک کہ وہ خود نہ لکلیں وہ بے الزائی کے باز تو رہنے کے نمیں۔ اس پر میں نے کما امیر المؤمنین آپ نماز کو ذرا مسندی کر کے پڑھیں۔ میں ان میں جاکر ان سے اپنی کہنی اور ان کی سنی چاہتا ہوں۔ حضرت علی زائد نے فرمایا کین مجھے ڈر ہے کہ آپ ان میں جاکران سے کوئی ایذانہ اٹھائیں لیکن چونکہ مجھے اپنے اجھے اخلاق پر اور کسی کو کبھی کوئی رنج نہ پنچانے پر اعتاد تھا کہ میرا دسمن کوئی نہیں اس لیے میں نے عمدہ یمنی حلم پہنا اور ٹھیک دوپسر میں ان کے پاس پنچا انہوں نے مجھے دیکھتے ہی پہلے تو میرے لباس پر اعتراض کیا میں نے آیت ﴿ قُلْ مَنْ حَوَّمَ ﴾ الخ (الاعراف: ٣٢) تلاوت کی ' اور کہا میں نے خود رسول اللد ملی اللہ ملی اللہ علی علم بینتے دیکھا ہے اور وہ بھی بمترسے بمتر اور اچھے سے اچھا۔ أنهوں نے كما خير اچھا ید فرائے کہ آپ کیے تشریف لائے ہیں؟ میں نے کما میں اپنے ساتھی رسول اللہ ساتھا کے چھازاد بھائی آپ کے بہت ہی محبوب کے پاس سے آرہا ہوں۔ رسول اللہ سے اس اللہ سے اصحاب وی کے تم سے زیادہ عالم ہیں اس پر قرآن اُترا ہے۔ میں ان کی طرف سے تہمیں پیغام پیچاتا ہوں اور تممارا جواب انسیں پینچا دوں گا۔ تم یہ بتلاؤ کہ آخر تم اس وجہ سے بر بیٹے ہو؟ یہ س كران ك بعض في كما قريشي بور، جمكرالوبين الله تعالى في فرمايا ب بلكه وه جمكرالو قوم ب- (الزخرف: ٥٨) پر بعض في کما اچھا ان سے بلت تو کرو چنانچہ دو یا تین آدی میری طرف برسے اور کئے گئے اگر آپ چاہیں تو آپ بات کریں اور اگر آپ چاہیں تو ہم بات کریں؟ میں نے جواب دیا کہ شیں آپ ہی عشکو کیجے۔ انہوں نے کماعلی میں ہم نے تین باتیں پکڑی میں ایک تو یہ کہ اس نے علم لوگوں کی طرف کر دیا حالاتکہ فرمانِ اللی ہے ﴿ إِنِ الْحُكُمْ إِلَّا لِلَّهِ ﴾ تعلم صرف الله بى كا ہے۔ میں نے کما سنو ایک چونی کے برابر کے خرگوش کو جب کہ کوئی حاجی احرام کی حالت میں شکار کر لے تو اللہ نے تھم دیا ہے کہ اوگ اس کے بدلے کا فیصلہ کر دیں۔

مرد و عورت کی ناچاتی کی صورت میں ایک تھم اس کی طرف سے اور ایک اس کی طرف سے مقرر کرنے کا خدائی تھم بعد (الناء: ۳۵) بتاؤ تمهارا بید اعتراض اُٹھ گیا؟ اُنہوں نے کہا ہاں ہماری تشفی ہو گئی۔ اُنہوں نے کہا اچھا اور سنو اس نے امیر المؤمنین جیس سے نقو امیر الکافرین ہے۔ میں نے کہا اس کا جواب بھی سن لو اگر میں کتاب اللہ اور سُنت رسول اللہ ماٹھیا سے تمہیں دلیل دے دول تو تو تم اپنے خیال سے لوث جاؤ گے؟ اُنہوں نے کہا ہم اور سُنت رسول اللہ ماٹھیا سے تمہیں دلیل دے دول تو تو تم اپنے خیال سے لوث جاؤ گے؟ اُنہوں نے کہا ہاں یقیناً۔ میں نے کہا تم نے سنا ہو گا یا کم از کم تمہیں ہید بات پہنی ہوگی کہ حدیدید والے سال سمیل بن عمرو رسول اللہ ماٹھیا نے درسول اللہ ماٹھیا ہے۔

صلح کی ہے تو مشرکین کینے گے کہ اگر ہم آپ کو رسول اللہ مانے تو پھر یہ لڑائی جھڑے کیوں ہوتے؟ چنانچہ آپ نے حضرت علی بڑا تھ کو حکم دیا کہ علی رسول اللہ کے لفظ کو مٹا دے۔ کہو تمہارے اعتراض کا جواب ہو گیا؟ اُنہوں نے کہا ہاں صاحب ہو گیا۔ آپ نے فرمایا اب سنو تمہارا تیسرا اعتراض یہ ہے کہ حضرت علی بڑا تھ قال تو کیا لیکن نہ قید کیا نہ مال کو بطور غنیمت کیا۔ آپ نے فرمایا اب سنو تمہارا تیسرا اعتراض یہ ہے کہ حضرت علی بڑا تھے اس کا جواب یہ مال کو گالیاں دیٹا اور جو سلوک غیروں سے کیا جائے وہ اپنی مال سے کرنا اچھا سمجھتے ہو؟ اگر تم ہال کہو تو تمہارے کفرین کو گئی شک نہیں رہا تم اسلام سے نکل گئے ہیں تم دو گراہیوں کے درمیان ہو۔ اس طرح جو جو دلیل میں ان کے سامنے پیش کرنا ہرا کے جواب میں وہ کتے کہ ہال درست ہے چنانچہ میری اس تقریر سے ان میں سے دو دلیل میں ان کے سامنے پیش کرنا ہرا گئی ہی اس میں قیاس موجود ہے جو بمترین قیاس ہے۔

بلکہ حضرت این عباس ری اللہ کا در جس نے اللہ کا در شیس ؟ کہ بوت کو تو اڑکار کیا جبکہ وہ دادا ادر بھائیوں کے مسلے میں قیاس کی خالفت پر سے اور دادا کو باپ شیس بنائا۔ دیکھ لیجے یہ بھی کھلا قیاس ہے۔ جب ابو بکر صدیق رائٹ کا در شیس ؟ کہ بوت کو تو اڑکا بنائا ہے اور دادا کو باپ شیس بنائا۔ دیکھ لیجے یہ بھی کھلا قیاس ہے۔ جب ابو بکر صدیق رائٹ کا دار شیس بنائا۔ کہ اگر یہ خود مرجاتی تو وہ شخص اس کا وارث نہ بن سکتا اور آپ اس کھ آگر یہ خود مرجاتی تو وہ شخص اس کا وارث نہ بن سکتا اور آپ اس عورت کو اس میت کا دار شیب بنارہ ہیں کہ آگر یہ خود مرجاتی تو یہ مرد اس کے تمام ورثے کا مالک بن جائا۔ یہ عورت کو اس میت کے درثے سے محروم فرما رہے ہیں کہ آگر وہ خود مرجاتی تو یہ مرد اس کے تمام ورثے کا مالک بن جائا۔ یہ بارے میں آئیں تو آپ نے نانی دادی دونوں کو شریک کر دیا اور روایت میں ہے کہ نائی اور دادی حضرت الصدیق کے پاس درثے کے المیان خود کو تو تو مرجاتی تو یہ اس کا دار شیب کیا ہو تو دو مرجاتی تو یہ اس کا دار شیب کیا اس کہ نائی دادی دونوں کو وارث بنائی داد دادی سیل کو دیا داران کے ساتھی نے مغیرہ بن شعبہ پر ایک گوائی دی جس سے ان پر حد لازم آتی تھی چو نکہ گوائی دی جس سے ان پر حد لازم آتی تھی چو نکہ گوائوں کا نصاب پورا نہ ہوا تھا اس لیے آپ نے ان دونوں کو شمت کی حد لگائی خالا نکہ انہوں نے تہمت شیس لگائی تھی بلکہ گوائی دی تھی۔ لیک نوب کو ایک کیائیں تو جست میں تو تو ہی تو تیک تو ہو تو ہوں کو تھی تو تو کہ میں تو تو ہو ہوں کو تھی نے جھنرت علی دائٹ ہیں آپی آپی کہ دہ نیجی نہ جائیں لیکن آب میں دیائٹ کی دائے ہو حضرت عمی دائٹ کی دائے کی دائے کی دائے کی دائے ہو حضرت عمی دائٹ کی دائے ہو حسرت می بہترے ہو

حضرت عمر روالتر نے ایک عورت کے پاس آدمی بھیجا اس کا کیا بچہ گر بڑا آپ نے صحابہ سے مشورہ کیا تو حضرت عبدالرحمٰن بن عوف روالتر اور حضرت عثمان روالتر نے جواب دیا کہ آپ تو ادب سکھانے والے ہیں آپ پر اس میں کچھ بھی منیں۔ حضرت علی روالتر نے کہا کہ ان شاء اللہ گناہ تو آپ پر کچھ نہیں لیکن دیت آپ کو ادا کر دینی چاہئے۔ آپ نے حضرت علی روالتر کے کہا کہ ان دونوں بزرگوں نے تو عورت اور غلام اور بچوں کے معلم مؤدب پر آپ کو قاب کیا اور حضرت علی روالتر نے آپ کو اس کام کا قیاس قتل خطا پر کیا۔ حضرت صدیق روالتر نے آپ موت کے وقت خلافت تا کی وصیت حضرت عمر روالتر کے کہا کہ اہل حل و عقد نے آپ کو مسلمانوں کی ولایت دی تھی تو آپ نے اپنی ولایت پر اور عرب کی ولایت کی ولایت کی ولایت کے وقت خلافت کی وصیت حضرت عمر روالتر کیا ولایت کی ولایت کی دوالت کی ولایت کی ولایت کی ولایت کی دوالت کی ولایت کی ولایت کی ولایت کی ولایت کی دوالتر میں مجھ سے امیر المومنین حضرت عمر روالتر کی ولایت کی ولایت کی ولایت کا قیاس کیا۔ یہ بهترین قیاس ہے۔ حضرت علی روالتر ہیں مجھ سے امیر المومنین حضرت عمر روالتر کی ولایت کی ولایت کی ولایت کا قیاس کیا۔ یہ بهترین قیاس ہے۔ حضرت علی روالتر ہیں جھ سے امیر المومنین حضرت عمر روالتر کی ولایت کی ولایت کی ولایت کا قیاس کیا۔ یہ بهترین قیاس ہے۔ حضرت علی روالتر ہیں جھ سے امیر المومنین حضرت عمر روالتر کی ولایت کی ولایت کیا کہ ولایت کی ولایت کو ولایت کو ولایت کی ولایت کی ولایت کی ولایت کی ولایت کی ولایت کی ولایت کا قیاس کیا کہ ولایت کی ولایت کیا کی ولایت کی و

نے اس عورت کے بارے میں جے اس کا فاوند کے کہ اگر تو جائے گی و طلاق پند کر لے چاہ تو میرے ساتھ رہنا منظور کر لے۔ میں نے کما اگر وہ اپنے فاوند کو پند کر لے تو ایک طلاق ہو جائے گی اور فاوند کو رجوع کا حق حاصل رہے گا اور اگر طلاق پند کرے تو طلاق بائنہ ہو جائے گی۔ حضرت عمر بڑا تھے نے فرمایا نہیں نہیں ایسا تو نہیں اگر وہ اپنے نفس کو پند کر لے بعنی طلاق لینا چاہ تو ایک رجعی طلاق پڑ جائے گی اور اگر اپنے شو ہر ہی کو پند کرے تو پھر پھھ بھی نہیں۔ میں نے بھی ان کی اتباع اختیار کرلی جب میری ظلاق پڑ جائے گی اور اگر اپنے شو ہر ہی کو پند کرے تو پھر پھھ بھی نہیں۔ میں نے بھی آگیا تو زاؤان نے کما کہ آپ کی رائے جو عمر بڑا تھ کی رائے ہے ملی ہوئی تھی ہمارے نزدیک تیری اکیلے کی رائے ہے کہیں بمتر ہم آگیا تو زاؤان نے کما کہ آپ کی رائے ہی سنو میرے پاس زید بن فاہت نے آدی بھیجا اور بھھ ہے اور امیر المؤمنین حضرت عمر بڑا تھ اس نے اس نے اس نے بھی رہو تھی رجھی اور اگر اس نے اس بے سے دونوں سے خلاف کیا وہ تو کتے ہیں اگر فاوند کو اس نے اختیار کیا تو تو ایک طلاق ہے اور ہے بھی رجھی اور اگر اس نے الگ ہونا پند کیا تو تین طلاقیں ہو جائیں گی۔ یکی رائے تمام صحابہ بڑا تھی کی ہوئی حضرت عمر بڑا تھ کی رائے ان سب سے بہتر توی اور صحت والی ہے۔ حضرت عمر بڑا تھ نے خوالا اگر ہم آپ کی رائے مائیں تو ہیں تو آپ بھی عقلند ' رشد و ہدایت والے۔ لیکن کی پیروی کر لو تو حضرت علی بڑا تھ نے فرمایا اگر ہم آپ کی رائے مائیں تو ہیں تو آپ بھی عقلند ' رشد و ہدایت والے۔ لیکن مسائل معادہ میں مسائل اکدریہ میں کوئی فض کتاب و شدت و اجتماع سے نید بن فاہت کے ساتھ مسائل جدواخوت میں مسائل معادہ میں مسائل معادہ میں مسائل معادہ میں مسائل اکدریہ میں کوئی فض کتاب و شدت و اجتماع سے نید میں سوائے جمرو تو اس کے اور کچھ نہ تھا۔

ای طرح ان کا اختلاف آدی کے اس قول میں کہ وہ اپی ہوی سے کہ دے تو جھ پر حرام ہے اسلام کے دونوں شخ دین اسلام کے آکھ کان حضرت ابو بکر ہواتھ اور حضرت عمر ہواتھ تو فرماتے ہیں ہے قتم ہے خیر الامت ترجمان القرآن ابنِ عباس دی ہو ہی ان کے ساتھ موافق ہیں اور سیف اللہ حضرت کرم اللہ وجہ اور حضرت زید فرماتے ہیں اس سے تین طلاقیں ہو جائیں گی۔ حضرت ابنِ مسعود ہواتھ کا قول ہے کہ ہے ایک ہی طلاق ہے یہ اختلاف بھی رائے اور اجتماد سے ہے۔ الغرض صحابہ کرام ہوائی ہے نے واقعات کو ان کے نظار سے تمثیل دی۔ ان کی مثالوں سے مشابہت دی۔ احکام میں ایک کو دو سرے کی جانب لوٹایا اور علما کیلئے اجتماد کا دروازہ کھولا' طریقہ اجتماد مقرر فرمایا' راہ اجتماد واضح کر دی۔ سخت نبی ساتھ کا فرمان ہے کہ سخت غصے کی حالت میں قاضی کوئی فیصلہ نہ کرے۔ اس فرمان سے مطلب ہے ہے کہ ایسے وقت اس کا دل' اس کا دماغ نادرست ہو جائے گا۔ پوری سمجھ سے 'اچھی نظر سے' اس خوان سے خصوص ہے سخت پریشانی اور مطاب شخص کے طریقے اس پر بھ ہو جائیں گے۔ بات اگر کوئی مخص کے کہ یہ حکم غضے کے ساتھ ہی مخصوص ہے سخت پریشانی اور ب اطمینانی جو ول کو ادھر اُدھر کر دے اس تھم میں داخل نہیں تو یقیناً بی کہنا پڑے گا کہ اس بین فقہ و قدم کا مادہ بالکل ہی کم ہے۔

عموم لفظ اور عموم علت سے مراد کا معلوم ہونا مطلب ہوتا ہے الفاظ تے ہی نہیں ہوتی بلکہ مقصود ہوتے ہوتا ہے الفاظ تو اس مطلب تک پنچانے کا ذریعہ ہوتے ہیں بھی عموم لفظ سے بھی عموم معنی سے اپنے مقصد کو واضح کرتا ہے۔ بھی معنی کی طرف ہی نظر ہوتی ہے اور بھی الفاظ کی طرف ہوتی ہے بھی دونوں جانب برابر ہوتی ہیں۔ اگر ایک راہ دکھانے والا کی راستہ چلنے والے سے کے کہ اس راہ نہ جانا یمال ڈاکو بھی ہیں اور پانی کی بھی بہت کی ہے تو اس سے ظاہر ہے کہ مراد اس کی ہیہ ہم وہ راستہ جس میں ان نہ جانا یمال ڈاکو بھی ہیں اور پانی کی بھی بہت کی ہے تو اس سے ظاہر ہے کہ مراد اس کی ہیہ ہم وہ راستہ جس میں ان

باتوں کا خوف ہو چلنے کے لائق نہیں۔ اب اگر چلنے والا اس کے خلاف کرے اور ایک اور راستہ چلے جو ایسا ہی ہو اور وہاں اسے کوئی تکلیف پنتی تو قطعاً ہم اسے ملامت کر سکتے ہیں اور کہہ سکتے ہیں کہ اس نے راستہ بٹلانے والے کی مخالفت کی اور اس کا کہا نہ مانا۔ اگر کوئی طبیب کی مریض کے پاس بھیڑ بکری کا گوشت و بکھے کر کئے کہ اسے نہ کھانا اس سے مرض کا مادہ بڑھ جائے گا تو اس سے ہر مخلند سمجھ سکتا ہے کہ اونٹ اور گائے کا گوشت بھی اس حکم میں وافل ہے۔ اب اگر یہ گائے کا یا اونٹ اور گائے کا گوشت بھی اس حکم میں وافل ہے۔ اب اگر یہ گائے کا یا اونٹ اور گائے کا گوشت کیا۔ اسے تو فطرت اور عقل سمجھ لیتی ہے۔ ایک فخص دو سرے پر احسان جتاتا ہے۔ جس کے جواب میں وہ کہتا ہے کہ واللہ! نہ تو میں نے بھی اس کا لقمہ کھایا نہ اس کے پائی کا مخص دو سرے پر احسان جتاتا ہے۔ جس کے جواب میں وہ کہتا ہے کہ واللہ! نہ تو میں نے بھی اس کا لقمہ کھایا نہ اس کے کی احسان کا قائل نہیں پھر اگر یہ مختص سونا چاندی یا کوئی جائور وغیرہ اس سے لے لے تو عقلند لوگ سمجھ لیس کے کہ افسوس تم کے فلاں نچے یا قائل عورت سے گئی واقع ہو گیا اور پوٹی چھوڑ کر بمل ہفتم کر گیا۔ اگر ایک شخص کی سے کے کہ افسوس تم کے فلاں نچے یا فلال عورت سے گفتگو کی تمہیں یہ نہیں چا تو ہو گیا۔ گویا گر کھائیں اور گلگوں سے پر ہیز کریں۔ الغرض یہ بات تو فطرت اسانی میں سے بری خریز کریں۔ الغرض یہ بات تو فطرت النہ میں سے بریز کریں۔ الغرض یہ بات تو فطرت النہ میں ہے۔ الغرض یہ بات تو فطرت النہ میں ہے۔

و كيس قرآل مين مال ينتم كهان والى كى ممانعت اور فدمت آئى- (النهاء: ١٥) ليكن سارى أمت في اس سے يى سمجها کہ جیسے کھانا پینا بڑا' اس طرح اس کے کپڑے پہننا' اس کی سواری پر سوار ہونا' اس کے گھریس رہنا وغیرہ یہ سب کام ازراہ ظلم حرام محض اور ممنوع ہیں۔ اور دیکھتے قرآن نے مال باپ کو أف کہنے سے منع فرمایا ہے۔ (الاسراء ; ٢٣) لیکن ونیا اس سے یں سمجھتی ہے کہ ہرفتم کی قولی فعلی ایڈا انہیں دیلی منع ہے نہ ہیہ کہ أف تو نہ کے لیکن ان کے مُنہ پر تھوک دے یا انہیں جوتیاں مارے اور کمہ دے کہ میں نے قرآن کا خلاف تو حمیں کیا قرآن نے اُف کہنے سے منع فرمایا ہے میں نے حمیں کما۔ اسے مخص کو ساری ونیا پاگل سمجھ کی اور گدھا کے گی اور جان لے گی کہ یہ اپنی جمالت میں ابوجمل سے کم نہیں۔ اگر مسی نے یمی سمجھا ہے تو بیر نرا جھڑا فضول بکواس اور خواہ مخواہ کی ہث دھرمی ہے بلکہ عقل سلیم اور فطرت صححہ کے بھی خلاف ہے۔ بات سے سے کہ جے سی دلیل سے متکلم کی مراد مل جائے اس پر واجب ہے کہ مراد کو سامنے رکھے۔ الفاظ مقصود بالذات سیس ہوا کرتے وہ تو دلیلیں ہیں جن سے مراد متکلم تک رسائی ہو جاتی ہے جب مراد معلوم ہو ہگئ اب اس کے اقتضا کے مطابق عمل ضروری ہے خواہ وہ اشارةً معلوم ہوئی ہو یا کنایتا یا ایماء یا دلالتِ عقلیہ سے یا قرید مالیہ سے یا عادتِ جاریہ سے یا اس کے مال کے مقتضی سے اور اس کے ناموں اور صفتوں کے کمال کے اقتضا سے کہ محال ہے کہ وہ کسی الی بات کا ارادہ كرے جس كابگاڑ ظاہر ہو اور اسے چھوڑ وے جس كى بھلائى ظاہر ہو۔ اس كى مرادير استدلالى نظيرے ليے اس كے ارادے كى نظیرے اور مثل سے اور مشابت سے ہو سکتا ہے۔ کسی شے کی کراہیت اس جیسی اور چیز کی کراہیت سے اس کی نظیر کی كرابيت سے اس كى شبركى كرابيت سے معلوم ہو سكتى ہے۔ اس سے اور اس كى حكمت و اوصاف سے واقف فض قطعا سمجھ لیتا ہے کہ اس چیز کا اس کا ارادہ ہے اور اس چیز ہے وہ نفرت رکھتا ہے اسے وہ محبوب سمجھتا ہے اور اس سے وہ غُصّہ ہو تاہے۔

اور لیجے اس وقت ہو لوگ کئی امام کے پیرو ہیں انہیں ہی دکھ لیجئے۔ اپنے امام کے اقوال سے ان کے غداہب سے اور ہو چزیں ان سے منقول نہیں ان سے بھی وہ کس طرح واقف ہوتے ہیں۔ صاف کمہ دیتے ہیں کہ یہ اس خرجب میں ٹھیک ہونا چاہئے اور یہ نادرست ہونا چاہئے۔ حق والے باطل والے اس اصول میں سب یکسال ہیں خاص لفظ بھی عام معنی کی طرف منقل ہو جاتا ہے۔ جب ارادہ عام ہو اور عام خاص میں جانا ہے صرف ارادے سے اس کی مثال سنے! کی سے کما جائے کہ آؤ کھانا کھانا کھانا کھانا اور وہ کے نہیں اللہ کی فتم میں نہیں کھاؤں گایا اس سے کما جائے سوجاؤ اور وہ جواب دے کہ واللہ! میں نہیں پول گانو کون ہے؟ جو کے کہ اس سے مراد یہ ہووں گایا کہا جائے کو پانی ٹی او اور وہ جواب دے کہ اللہ کی فتم میں نہیں پول گانو کون ہے؟ جو کے کہ اس سے مراد یہ ہے کہ جب تک یہ شخص زندہ رہے گا تب تک نہ کھائے گانہ سے گانہ سوئے گا۔ طلائکہ لفظ عام ہے فتم مطلق ہے لیکن متعلم کے ارادے سے سننے والے کے نزدیک اس کی یہ مراد معین ہے کہ وہ اس کھانے' اس پینے' اس وقت کے سونے سے انکار

پس عارف آدی تو کتا ہے کہ اس کی مراد کیا ہے ہال لفظی آدی میں کتا ہے کہ اس کے الفاظ کیا ہیں۔ نہ دیکھئے! ب سمجھ لوگ جب دربارِ نبوی سے نکلتے تو یمی کہتے کہ ﴿ مَاذَا قَالَ انِفًا ﴾ نبی اللیا اس وقت کیا فرمایا؟ الله سجانه وتعالی نے جواب میں فرمایا کہ ان لوگوں کو کیا ہو گیا ہے کہ بات سمجھتے نہیں۔ ان کی مذمت کی جو بات کو سمجھتے نہیں۔ فقہ کالفظ فهم کے لفظ سے زیادہ خصوصیت والا ہے کلام کو سمجھ کراس سے کلام کرنے والے کی مراد کو پالینا تو فقہ ہے اور صرف سمجھ لینا فہم ہے۔ اس کے تفاوت سے فقہ و عِلم کے درج قائم ہوتے ہیں۔ صحابہ کو دیکھئے وہ اللہ تعالی کی اجازت اباحت کو اس سے سمجھ کیتے تھے کہ اس نے مقرر رکھا انکار نہیں کیا۔ وحی کے آنے کے پورے زمانے تک صحابہ کا یمی معمول رہا۔ یہ استدلال ہی تو ہے بلکہ صرف عرف ہے کہ أنهول نے سمجھ لیا کہ وہ کامل رحمت وصفات و اساء والا الله اگر اس کام کو بڑا جانا تو بھینا جمیں منع فرما دیتا باطل کو تھی بھی باقی نہ رکھتا۔ یمی استدلال اُم المؤمنین صدیقہ کبری حضرت خدیجہ رہی ﷺ کا تھا کہ اُنہوں نے پہلی وحی کے وقت نبی مالی کیا کی بے قراری کو دیکھ کر فرمایا کہ آپ مطمئن رہیں ناممکن ہے کہ اللہ تعالی آپ کو کوئی بڑائی پنچائے' آپ صله رحمي كرنے والے و مرول كا بوجھ ملكا كرنے والے والے مهماندارياں كرنے والے وق باتوں ير دو سرول كے كام آنے والے ہیں' اور جو شخص الیا ہو اسے اللہ تعالی عزیز و رحیم اتھم الحاكمین اله العالمین برباد نہیں كرتا نہ اس پر شیطان كوغلبه دیتا ہے خیال فرمائے کہ یہ استدلال بھی رب العالمین کی ذات و صفات پر نظر ڈال کر تھا۔ کوئی لفظ بھی ایسے نہ تھے جن سے بہ استدلال ہو سکے۔ یہ واقعہ ثبوت نبوت و رسالت سے بھی پہلے کا ہے۔ بلکہ یہ دلیل نبوت ہے۔ پس کمال فهم و فقہ جو مائی صاحبہ وی الله عاصل تھا اس سے آپ نے جان لیا کہ بلند اسا و صفات والا ، پوری حکمت و رحمت والا ، سی احسان و انعام والا الله نیوں کے ساتھ بدی نہیں کرتا نہ نیوں کی نیکی ضائع کرتا ہے۔ صحابہ کرام وی کا اس امت میں سب سے زیادہ فهم و قراست والے دانائی اور حکمت والے تھ نی ساتھا کے مقاصد کو خوب سمجھنے والے اور سب سے زیادہ آپ کی تابعداری كرنے والے تھے۔ انہيں ديكھئے سب كے سب آپ كى مراد اور آپ كے مقصود كے آس پاس بى رہتے تھے۔ ان ميں سے ایک کو بھی آپ ایسانہ پائیں گے کہ اسے نبی مالی کا مقصود معلوم ہو گیا ہو چربھی وہ اس سے ہٹ جائے۔

مراد منظم بھی تو عومِ لفظ سے معلوم ہو جاتی ہے۔ بھی عمومِ علت سے۔ لفظ والوں کے لیے تو پہلے جار آفتوں کا بیان کا حوالہ زیادہ واضح ہوتا ہے اور معانی اور قهم و تدبروالے کے لیے دوسرے کا حوالہ زیادہ وضاحت

والا ہو تا ہے۔ ہال دونوں پر ایسی چیزیں بھی وارد ہوتی ہیں جو مُراد متعلم کے سیجھنے میں خلل انداز ہو جاتی ہیں مثلاً لفظ والوں پر لفظ کا عام نہ ہونا ان میں کچھ کی ہونا اور انہیں مُراد سے آگے بڑھا دینا وغیرہ۔ اسی طرح کی بھی آفتیں معانی والوں کے سامنے بھی آتی ہیں۔ انہی چار آفتوں کے باعث کوئی نہ کوئی غلطی ہو جاتی ہے۔ ہم اس کی بعض مثالیں بیان کرتے ہیں غور سے سنئے! اللہ تعالی فرماتا ہے "اے ایمان والو! شراب 'جوا' بت وغیرہ اور تیر قرعہ کے گندے اور شیطانی کام ہیں تم ان سے بچتے رہو تاکہ تمہیں نجات مل جائے۔ "لفظ خمرعام ہے اور شامل ہے ہرایک نشے والی چیز کو۔ پھر اس میں سے بعض نشلی چیزوں کو نکال ذائن صریح تقصیر ہے اور اس کے معنی بست اور کم کر دینا ہے تعجب ہے کہ خالی چو سرکو جس میں کوئی ہار جیت نہ ہو جو سے میں داخل کی جائے اور بست ظاہر جوا ہے۔ جیسے کہ اکثر داخل کی جائے اور بست ظاہر جوا ہے۔ جیسے کہ اکثر داخل کی جائے اور بست ظاہر جوا ہے۔ جیسے کہ اکثر داخل کی جائے اور بست طاہر جوا ہے۔ جیسے کہ اکثر داخل کی جائے اور بست طاہر جوا ہے۔ جیسے کہ اکثر داخل کی جائے اور بست طاہر جوا ہے۔ جیسے کہ اکثر داخل کی جائے اور عام سے دھائی جی ہوگوں کا جوا ہے۔

دوسری جماعت نے محض معلق رکھنے کو بھی اس میں داخل کر لیا ہو کی طرح اس میں نہیں آسکا۔ پس پہلے میں تو کی ہے اور دوسرے میں زیادتی ہے۔ ای میں یہ بھی ہے کہ لفظ ربا(سود) میں بعض حضرات نے وہ چزیں بھی داخل کر لیں جنہیں دور کا تعلق بھی اس لفظ سے نہیں۔ جیسے شیرج کی بچ تلوں سے اور کھور کے شیرے کی بچ انگور سے اور زیت کی بچ زیون سے اس طرح براس چیز کو جو برحوتری سے نکلی ہو گو وہ اپنی اصلیت سے علیحدہ ہو گئ ہو اور نام سے بھی جدا ہو بلکہ مقصود و حقیقت بھی جداگانہ ہو۔ یہ بالکل بے دلیل چیز ہے۔ کتاب و شخت اجماع اور میزانِ صبح سے اس کی کوئی دلیل نہیں۔ پھرالیہ صاف مسائل کو جنہیں سود سے کوئی تعلق نہیں۔ سود میں داخل کر دینا یہ تو زبردستی ہے۔ ان کے بالمقابل وہ جماعت بھی ہے جنہوں نے خاص سودی مسائل کو سود سے علیحدہ کر دیا ہے جیسے کہ حیلوں سے سود خواری جس میں دو سری بڑائی ہے۔ سود کا جنہوں نے خاص سودی مسائل کو سود سے علیحدہ کر دیا ہے جیسے کہ حیلوں سے سود خواری جس میں دو سری بڑائی ہے۔ سود کا بین اس حیلے کے سود کے نقصان کے مرتبے کو نہیں پاسکتا۔ ایک جماعت نے اس میں الحال موجود ہے انجام تو بھی کہ خاص مودی حیلوں کے جائز کر لینے سے اس میں بلکا پن ہے۔ لین مثلیت تو فی الحال موجود ہے انجام تو بھی کہ خاص دی حیلوں میں قبادت تو نی الحال موجود ہے انجام تو کہ خارج کر دیا ہے مات کے لفظ کو دیکھ کر ایک جماعت نے گواہ اور کمال رہا اور سودی حیلوں میں قبادت تو نی سے برا اور سودی حیلوں میں قبادت تو نی سے برات میں قبادت تو نی الحال موجود ہے انجام تو کہاں رہا اور سودی حیلوں میں قبادت تو نرے سود سے بہت براح می ہوئی ہے۔ بینہ کے لفظ کو دیکھ کر ایک جماعت نے گواہ اور

قتم کو غلام عادل صادق کی شمادت کو اس سے خارج کر دیا۔ حالا تکہ اس کی جو روایت قرآن و حدیث کی ہو اسے تو قائل قبول کما جاتا ہے اس طرح صرف عورتوں کی شمادت کو بینہ (دلیل) سے خارج کر دیا حالاتکہ وہ موقع ہی ایبا ہے کہ عمواً وہاں صرف عورتیں ہی موجود ہوتی ہیں۔ جیسے دلمن کے پاس کا وقت 'نکاح کا مجمع اور جمام اور خاوند کی شمادت جبکہ عورت رکتی ہے اور خون کا دعویٰ کرنے والوں کی شمادت جبکہ لوث ثابت ہے وغیرہ وغیرہ حالاتکہ یہ وہ چزیں ہیں جن سے واقعہ کا شوت اس سے بحت زیادہ ہوتا ہے جتنا ثبوت دو گواہوں سے اور تحمت لگانے والے کی شمادت اور اندھے کی شمادت ان امور پر جن کا اسے لیتین ہے اور اہل ذمہ کی شمادت وصیت پر جبکہ وہاں کوئی مسلمان نہ ہو اور حالت کی شمادت گھر کے اسباب میں اور دعوئی پر بوشیٰ اور درزی کا اپنے اوزاروں کی بابت وغیرہ وغیرہ اس جماعت کے خلاف دو سری جماعت نے اس میں وہ داخل کیا جو بروسیٰ اور درزی کا اپنے اوزاروں کی بابت وغیرہ وغیرہ - اس جماعت کے خلاف دو سری جماعت نے اس میں وہ داخل کیا جو دراصل اس میں نہ تھا جیسے اس محفوم ہو نہ اس کا فتی اور طریق ہے جس حق کھانا ہو اے اللہ اور رسول نے باطل نہیں کیا بلکہ بھم الی اور فرمانِ رسول بی ہے کہ جس طریق پر جن کھا ہو اے ان اور اس پر کاربنہ ہو جانا چاہئے اس کی نصرت و امداد واجب ہے اور اسے بیکار اور باطل کرنا حرام طریق سے بھی حق کھانا ہو اے اللہ اور اس پر کاربنہ ہو جانا چاہئے اس کی نصرت و امداد واجب ہے اور اسے بیکار اور باطل کرنا حرام ہو گئی تو بعینہ بی چر معنی میں سمجھ لینی چاہئے اللہ انتقاد کے ہم اس پر اکتفاکرتے ہیں۔ جب لفظ میں یہ چر معلوم ہو گئی تو بعینہ بی چر معنی میں سمجھ لینی چاہئے۔

رائے قیاس والوں نے بھی تو ستم کیا کہ الفاظ کے معانی کو وہ وسعت دے دی جو دراصل نہ تھی۔ ظاہری ركيط اور لفظى لوگول نے صرف لفظ مع معنى لے كر مراد سے كو تابى برتى- انهول نے تو كمه ديا كه خون كا ايك قطرہ دریا میں کرنے سے قیاس بیہ ہے کہ وہ ناپاک ہو جائے گا باوجود یکہ پانی بہت ہی ہے' اس کا کوئی وصف اس قطرے سے نہیں بدلا۔ اس کے برخلاف ادھرہے آواز آئی کہ پیشاب کا بھرا ہوا گھڑا پانی میں ڈال دے تو پانی تلیاک نہیں ہاں اگر پانی میں ہی پیشاب کرے تو تھوٹرا ساپیشاب بھی اسے ناپاک کردے گا۔ رائے قیاس نے لاکھوں من تھی اور تیل اور شیرے کو سوئی کی نوک برابر کے پیٹاب اور خون سے ناپاک قرار وے دیا۔ ایک بال کتے یا خزیر کا اس میں گریڑے تو بس ان کے نزدیک جو ان دونوں کے بالوں کو ناپاک کہتے ہیں یہ ہزاروں لا کھوں من تھی تیل نجس ہو گیا۔ اب ظاہری اور الفاظی حضرات کی دیکھتے ان کے نزدیک بورا کا بورا کتابا خزیریا اور کوئی مُردار کسی بھی بگھلی ہوئی چیزمیں گر پڑے خواہ وہ تیل ہو'شیرہ ہو' سرکہ ہو' چربی ہو' ہاں تھی نہ ہو تو اس مردار کو نکال دیا جائے اور وہ تیلی چیز کل کی کل ان کے نزدیک حلال طاہر ہے۔ بلکہ تھی میں بھی چوہے کے سوا اور کوئی جانور گریزے کیا ہو خزیر ہویا اور کوئی بھی نجاست ہو جب تک اس میں تغیر نہیں آیا وہ بھی طاہر حلال ہے۔ اس میں یہ بھی ہے کہ احرام کی حالت میں عورت نقاب نہ ڈالے اور دستانے نہ پنے۔ اس فرمان میں ہاتھوں کو اور چرے کو ممانعت پر برابر کا رکھااس چیز میں جو ٹھیک انمی کے برابر کی ہے ہاں اسے چبرے کے چھپانے سے نہ تو منع کیا نہ اسے کھولنے کا تھم دیا۔ یہ بھی ظاہرہے کہ آتحضرت ملتی ہم کی بیویاں اس مسلم کی سب سے زیادہ عالم ہو سکتی ہیں۔ ان کی یہ حالت حدیثوں میں آئی ہے کہ جال کسی قافلے کی آمد ہوئی اور انہوں نے اپنچرے پر کیڑا افکالیا جب وہ قافلہ گزرگیا تو چرے کھول دیئے۔ حضرت معاذہ عدویہ نے حضرت عائشہ صدیقتہ و اللہ اس يو چھا كه احرام والى عورت كيا پنے؟ آپ نے فرمايا نقاب نه والے اور نہ آکھ والی چادر الل اپنے چرے پر کیڑا اٹکا لے۔ پس ایک جماعت نے تواسے جائز رکھا اور بورا مُنه وُهکنا منع کیا اور کما کہ

کپڑا لٹکانے کی طالت میں بھی احتیاط رکھے کہ کپڑا مُنہ کو نہ گے اگر منہ کو لگ گیا تو اسے فدید دینا پڑے گا یہ محض بے دلیل بات ہے۔ ان لوگوں کے قول کا قیاس کہ جب وہ ہاتھ ڈھک لے تو اسے فدید دینا پڑتا ہے۔ آنخضرت مٹھالیا نے دونوں عضو میں برابری کی ہے اور انہیں احرام کے بدن کی طرح کر دیا ہے کرتے کو منع فرمایا نقاب کو منع فرمایا اور دستانوں کو منع فرمایا۔ کرتا بدن کے لیے ہی ہید۔ ظاہر ہے کہ ستربدن حرام نہیں پس سترچرہ کرتا بدن کے لیے ہی ہید۔ ظاہر ہے کہ ستربدن حرام نہیں پس سترچرہ عورت کے حق میں کیسے منع ہو گا؟ باوجود میکہ اسے اپنی چادر لئکا لینے کا تھم اللی ہے۔ تاکہ وہ پیچان کی جائے اور اس کی صورت کی کے لیے فتنہ کا سبب نہ بن جائے۔

اگر آمخضرت سائیا کا فرمان ند ہو تاکہ احرام والا اپنا سرنہ ڈھانے تو عمامے کے سوا اور چیزے اسے بھی سرڈھانے لینا جائز ہو تا۔ امام احمد ریشیے نے روایت کیا ہے کہ حضرت عثان مضرت ابن عباس مضرت عبداللد بن زبیر مضرت زید بن ثابت اور حضرت جابر رُی اَشْ بی بانچول بزرگ صحابہ ری اُسٹی اجرام کی حالت میں اپنے مند ڈھانپ لیا کرتے تھے اس جبکہ یہ تھم مردول کے حق میں ہے حالانکہ اسے سر کھلا رکھنے کا تھم ہے تو عورتوں کے لیے تو یہ جواز بطریق اولی اور زیادہ مناسب ہے۔ ایک جماعت نے اس میں بہت زیادہ تفقیر کی- انہوں نے احرام والی عورت کو برقع سے اور پردے سے بھی ممانعت نہیں گی- وہ كت بيں بال اس صورت ميں كه يه وونول نقاب ميں داخل ہو جائيں تو بيك ممنوع ہو جائيں گے۔ ان لوگول كاعذريه ب كه مرجع فقظ آتخضرت سلی ایم ممانعت کے لفظول میں داخل ہونا ہے لیکن صبح یہ ہے کہ ممانعت ہراس چیز سے ہے جو لفظ کے عموم میں داخل ہو یا معنی کے عموم میں ہو یا سبب کے عموم میں ہو۔ برقع اور مند ڈھانینے کا کیڑا جس میں آ تکھیں بی ہوئی ہوتی ہیں گو انہیں نقاب نہ بھی کہا جائے لیکن تاہم رہے گا ممنوع جب نقاب سے منع ہے تو برقعہ سے اور اس چادر سے ضرور تواس میں خلع کا حیلہ وافل کر دیا جو دراصل فدیے سے برعکس ہے اس لیے کہ اس سے مراد نکاح کا باتی رہنا ہے فتم کے توڑنے میں سے خلاصی پا لینے کے ساتھ اور فدیہ مشروع ہوا ہے نکاح کے زوال کے لیے جبکہ عاجت زوال ہو۔ ان کے بالقابل ایک جماعت نے اس میں سے اسے بھی نکال دیا جونی الواقع اس میں صحیح طور پر داخل تھا۔ اس نے اس کے لیے ایک خاص لفظ مقرر کر لیا اور کمہ دیا کہ فدیہ اور خلع اسی سے ہوتا ہے۔ پس پہلی جماعت نے تو تجاوز کر لیا اور دو سری جماعت بت يتجيدره گئ- مُعيك بلت يد ب كه بروه چيزجس ميل مال كاوخل بو فديد ب- خواه لفظ كوكي بهي بو الفاظ سے ان كى ذات مقصود نہیں ہوا کرتی وہ تو معانی کے وسائل ہیں۔

کوئی کے کہ ایک ہزار کے بدلے مجھ سے خلع کرلے یا کے کہ ایک ہزار کے بدلے مجھے الگ کردے ان میں حقیقی یا شرعی یا تنوی یا عرفی کوئی فرق نہیں۔ حضرت ابنِ عباس بھی اور امام احمد راٹید نے بھی اسے عام رکھا ہے کی لفظ کے ساتھ مخصوص نہیں کیا نہ کسی لفظ کا اسٹناء کیا ہے۔ ابنِ عباس بھی فرماتے ہیں اہال یمن کی عام طلاقیں فدیدے پر بی ہوتی ہیں۔ امام صاحب راٹید فرماتے ہیں خلع فرقت ہے طلاق نہیں ہے۔ عورت کی طرف سے طلبی طلاق کا نام خلع ہے۔ جو مال کے عوض ہو وہ خلع ہے طلاق نہیں۔ دو طلاقیں کسی عورت کو ہو چکی ہوں پھر اس نے خلع لی تو آگر خاوند چاہے اس سے رجوع کر سکتا ہے۔ کیونکہ ایک طلاق ابھی باقی ہے۔ ابوطالب کی روایت میں ہے کہ خلع سلہ کی حدیث جیسی ہے۔ جب عورت اپنے میاں کو مجبور کرے اور کے کہ نہ میں تیری کوئی اسم پوری کروں گی نہ تیرا کوئی تھم مانوں گی نہ تیجے اپنے سے ملنے دوں گی پس

خاوند کو حق ہے کہ جو اسے دے رکھا ہے وہ واپس کر لے اس لیے کہ حضور بڑھ نے اسے فرمایا تھا کہ کیا تو اسے اس کا باغ واپس کر دے گی؟ اور اس کے خاوند سے فرمایا اس سے باغ لے لے اور اسے ایک طلاق دے دے۔ امام صاحب براٹی اسے فدیہ بتاتے ہیں۔ آپ سے سوال ہوا کہ خلع فتح ہے یا طلاق؟ یا آپ ابنِ عباس بی شا اس آیت کی طرف جاتے ہیں کہ وہ اسے فرقت بتلاتے سے طلاق نہیں کہتے تھے۔ امام صاحب نے جواب دیا کہ ابن عباس بی شا اس آیت کی تاویل کرتے سے کہ طلاق دو دفعہ ہے پھریا تو اچھی طرح بمانا ہے یا عمد گی سے چھوڑنا ہے اور تہیں حلال نہیں کہ انہیں جو دے رکھا ہے اس میں طلاق دو دفعہ ہے پھریا تو اچھی طرح بمانا ہے یا عمد گی سے چھوڑنا ہے اور بہت سے اگر حمیس یہ خوف ہو کہ کہ میاں سے پھی بھی کہ اور بات ہے اگر حمیس یہ خوف ہو کہ کہ میاں بیوی شری حدود کی حافظت نہ کر سکیں گے تو عورت جو پچھ فدیہ دے اس میں ان دونوں پر کوئی گناہ نہیں۔ (البقرة: ۲۲۹) پس بیوی شری حدود کی حافظت نہ کر سکیں گی تو عورت جو پچھ فدیہ دے اس میں ان دونوں پر کوئی گناہ نہیں۔ (البقرة: ۲۲۹) پس اس آیت کے مطلب کی روسے ابن عباس بی عباس بی تھا اور امام احمد رطائی کے درمیان میں فدیے کا ذکر کیا' پھراس کے بعد طلاق کا دی کہان کیا پی فدیہ طلاق نہیں۔ پس این عباس بی اور امام احمد رطائی کا بیان کیا پس فدیہ طلاق نہیں۔ پس این عباس بی اور امام احمد رطائی کے درمیان میں فدیہ کا ذکر کیا' پورے دلائل کیا بیان کیا پس فدیہ بھی ہے۔ لفظ کے بدلنے سے حقیقت نہیں بدلا کے اس بارے میں اگر پورے دلائل بیان کیا جو نمایت بسط اور طول ہو جائے گا۔

غرض سي ہے كه شارع في جن احكام كا تعلق الفاظ و معانى سے ركھا ہے اس لفظ و معنی دونوں پر نظرر کھنی چاہئے میں کی بیشی نہ چاہئے لفظ کو اس کا حق دے اور معنی کو اس کا حق دے۔ اہل استنباط کی اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں تعریف کی اور انہیں اہل علم کے خطاب سے یاد فرمایا۔ استنباط علتوں سے معانی سے اور ایک سے دوسرے کی نبت قائم کرنے سے ہوتا ہے اس جو چیز صحیح ہو اس جیسی اور اس کی مطابہ اور اس کی نظیر کی صحت کا بھی اعتبار اس پر کیا جاتا ہے اور جو صحیح نہ ہو اسے لغو قرار دیا جاتا ہے۔ استباط سے لوگوں نے جو سمجھاہے وہ یمی ہے۔ جو ہری کتے ہیں استنباط مثل استخراج کے ہے اور یہ ظاہر ہے کہ اس میں صرف لفظ کے سجھنے سے قدرے زائد چیز بھی ہے، صرف لفظ کو سمجھ لینا یہ استنباط کا کوئی طریقہ نہیں۔ لفظ کا موضوع استنباط سے حاصل نہیں ہوتا۔ علت سے معنی سے شبید ہے ' نظیرے ' مقصد ملکلم سے ہی مسائل کا اشتباط ہو تا ہے۔ صرف ظاہر لفظوں کو سننااور انہیں اڑا دیتا اور شائع کر دیتا ہے وہ چز ہے جس کی اللہ سبحانہ نے فرمت بیان فرمائی ہے۔ جو اہل علم ان لفظوں کی حقیقت تک پہنچیں اور ان کے معنی معلوم کر لیں۔ پس استباط کا مطلب یہ ہوا کہ کسی ایسے مطلب کو نکال لینا جو دوسرے پر مخفی رہا ہو۔ اسی سے پانی کا زمین سے اور چیشے ے نکال لینا ہے۔ حضرت علی بھاتھ سے جب یو چھاگیا کہ کیا تہیں رسول اللہ ماتھ نے کسی چیز کے ساتھ خاص کیا ہے؟ تو آپ نے جواب دیا کہ خالق ارواح و اجمام کی فتم! ہمارے پاس بجراس فتم کے اور کوئی چیز نہیں جو انسان کو اللہ کے کلام کی سجھداری میں اللہ کی طرف سے عطا ہوئی ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ سمجھ موضوع لفظ اور اس کے عموم خصوص کی معلومات سے کچھ زیادتی والی اور ہی چیز ہے۔ لغت عرب کو جاننے والے معانی الفاظ کے سمجھنے میں سب برابر ہیں پس یمال حضرت علی بظافتہ کے کلام میں مراد لوازم معنی نظائر معنی مراد منتکم حدود کلام کی معرفت که اس میں مراد کے سوا دو سری چیز داخل نه ہو اور مُراد کی کوئی چز خارج نہ ہو وغیرہ ہے۔

 پر غور کرو تو حضور بالا کی نبوت اور قرآن کا کلام اللہ ہونا تم پر آفاب سے زیادہ واضح ہو جائے گا۔ تم بہ بھین معلوم کر اس کے پاس بھی شمیں پینک سکتیں تم دیکھو گے کہ یمی مضمون آیت ﴿ وَمَا تَنَوَّلَتُ بِهِ الشَّيطِيْنُ ﴾ الخ الشعراء: ۲۱) میں ہے اب تمہیں یہ دلالت معلوم ہوجائے گی کہ قرآن کو پاکڑی کی حالت میں بھو جائے گی کہ قرآن کو پاکڑی کی حالت میں بھو جائے ہے ہو اس پاکیزی کی حالت میں بھو ہے تم جان لوگ کہ قرآن کا مزہ اور مضماس ان لوگوں کو بی حاصل ہو سکتی ہے جو اس پاکیزی کی حالت میں اس پر عمل کریں۔ یکی امام المحد شمین حضرت امام بخاری براٹی نے سمجھا ہے آپ نے اپنی صحح میں بلب باندھا ہے کہ کہ دے کہ قرآن پر ایمان ایک لا تھر اور نظام شمیں اٹھائے گروہ جن کا قرآن پر ایمان کہ ہو اے حق کے ساتھ وہی اٹھائے ہیں جو مؤمن ہوں جیسے فرمایا کہ جو لوگ تورات اٹھوائے گئے پھرانہوں نے اسے نہ اٹھایا وہ حق گدوں اس جو بحق ہیں۔ انہوں نے اسے نہ اٹھایا وہ جن کا گران پر ایمان کی مول کے ہیں جو بوجے ہیں۔ ان طریق وہ اس جو اس جو اس جو اس محل کر ہو گا کہ اس کا مطلب بھی پاک دولوں پر بی کھائی ہے۔ جو اس معانی میں اور ظاہر امعانی میں لگائی گئی ہے اور ان تمام معانی کا استباط اسی آجہ ہے۔ بست بہتر اور صاف ظاہر۔ یہ جو اس معانی میں اور ظاہر امعانی میں لگائی گئی ہے اور ان تمام معانی کا استباط اسی آجہ ہو تھوں کہ جس بر بر تال کر اور اس گرہ ہو آپ ہو آپ کو نمیں معنی مواکہ آپ کی ذات آپ کی خوت ول ہو کہ اس کی مواکہ آپ کی ذات آپ کی خوت ول کے درگ و ریشے میں رکھا ہو آپ کو آب میں اس ہو آپ کی تعرب کی حوض آپ کو فرنان ہو آپ کی موان ہو آپ کی موان ہو آپ کو تمان کی ورک کا باعث ہو آپ میں تماری پڑائیاں تم ہو اگر ور فروا ہے قرآن کا فرمان ہو آگر تم ہماری پڑائیاں تم ہو وہ کر کروں گے۔ (النافال: ۲۳) معلوم ہوا کہ آگر تم ہماری پڑائیاں تم ہو وہ کر کروں گے۔ (النافال: ۳۲) کو فرمان ہو آگر تم ہماری پڑائیاں تم ہو وہ کر کروں گے۔ (النافات: ۳۱)

دیکھتے اس سے ثابت ہو رہا ہے کہ جو شرک سے بالکل ہی نے جائے اس کے تمام کبیرہ بھی معاف ہو جائیں گے۔ کبیرہ گناہوں کی نبیدہ شرک کی طرف وہی ہے جو صغیرہ گناہوں کو کبیرہ گناہوں سے ہے۔ پس جبکہ کبیرہ گناہوں سے بچنا کفارہ ہے صغیرہ گناہوں کا اقوادہ ہے کہ "اے ابن صغیرہ گناہوں کا اور شرک سے بچنا کبیرہ گناہوں کا کفارہ کیوں نہ ہو گا؟ بیہ صبح قدی حدیث گویا ای معنی میں ہے کہ "اے ابن آدم! اگر تو ساری زمین بھر کرخطائیں لے کر مجھ سے ملے گا بشرطیکہ تو نے میرے ساتھ کسی کو شریک نہ کیا ہو تو میں بھی اتن بی مغفرت لے کر جھے سے ملوں گا۔"

اور حدیث میں ہے کہ اگ پر وہ مخف حرام ہے جو خالص دِل سے لا الہ الا اللہ کے۔ گرکیرہ سے بچنا جتنا صغیرہ کو مناتا ہے اس سے کمیں ذیادہ توحید کیرہ کو فنا کر دیتی ہے۔ اور دیکھتے بیان فرمایا کہ اللہ نے تممارے لیے کشتیاں اور چوپائے بنائے کہ تم ان پر سوار ہو کر اپنے رہ کا احسان یاد کرو اور یہ کمو کہ وہ اللہ پاک ہے جس نے اسے ہمارے زیر فرمان کر دیا حالا تکہ ہم میں اتنی قابلیت نہیں تھی بیشک ہمیں ایک روز اپنے رہ کی طرف بھی سفر کرنا ہے۔ (الز خرف: ۱۳) دیکھو کہ اس ظاہری سفر کو میں اتنی قابلیت نہیں تھی بیشک ہمیں ایک روز اپنے رہ کی طرف بھی سفر کرنا ہے۔ (الز خرف: ۱۹) میں وُنیا آخرت کے دونوں کس طرح باطنی سفری تبید بنایا اور دونوں سفر کو طلا دیا جسے کہ آیت ﴿ وَتَوَوَّدُوْا ﴾ الخ واقعی ہے اور چیسے ﴿ وَلِیَاسُ التَّقُوٰی ﴾ الخ واجراف: ۲۱) میں دونوں لباسوں کو طلا دیا ہے زینت ظاہری اور ذینت باطنی کا میان فرمانا اور حی سے معنوی کی تعید کی ہے سمجھ لینا لفظ سے اور لفت میں اصل لفظ سے سوا ہے۔ اللہ سجانہ باطنی کا میان فرمانا اور حی سے معنوی کی تعید کی ہے سمجھ لینا لفظ سے زائد ہے اور لفت میں اصل لفظ سے سوا ہے۔ اللہ سجانہ سے مدد چاہی جائے۔ اس پر بمارا بحروسہ ہے۔ نیک کی قوت (بُرائی کی روک) اس کی مدد سے ہے۔

یمال تک تو تھا بیان ان فسلول کا جو نافع ہیں اور ان اصول کا جو جامع ہیں جن سے خار ولیلیں

تردید قیاس کی بے شار دلیلیں

قیاس کا ثبوت ہوتا ہے اور جو دلیلیں قیاس کیلئے پیش کی جاتی ہیں۔ میں نے انہیں خوب بسط و تفصیل سے سمیٹ سمٹاکر یمال جع کر دی ہیں۔ ان سے زیادہ تو کیا اتنا بھی تم کسی اور کتاب میں نہ پاؤ گے بلکہ اس کے قریب قریب بھی تمہیں کمیں بیہ جع شدہ مواد نہ مل سکے گا۔ اب ہم ان کے بالقابل جو قرآن و حدیث ہے اور جو دلیلیں قیاس کی ذمت اور بُرائی میں ہیں اور جن دلیلوں سے فابت ہوتا ہے کہ قیاس کی دین میں مطلقاً ضرورت نہیں اور احکام شرع میں صرف حدیث و قرآن کافی ہے من دلیوں کو ہم تفصیل وار بیان کرتے ہیں۔ اللہ تعالی جماری مدد فرمائے۔ فالحمدللہ!

رائے قیاس کا رواللہ کی کماپ سے روال ساتھ کی اطاعت کرہ اور تم میں سے ذی اختیار اواو! اللہ کی اطاعت کرہ اور تم میں سے ذی اختیار لوگوں کی۔ اب اگر تم میں کی بارے میں بھی اختلاف ہو جائے تو اسے اللہ اور رسول کی طرف لوٹاؤ اگر تم میں اللہ پر اور قیامت کے دن پر ایمان ہے۔ (انساء: ۵۹) مسلمانوں کا اجماع ہے کہ اللہ کی طرف لوٹائے سے مُراد اللہ سجانہ وتعالیٰ کی کتاب کی طرف لوٹائا ہے اور رسول اللہ صلوات اللہ وسلامہ علیہ وعلیٰ آلہ کی طرف لوٹائے سے مُراد آپ کی حیات میں آپ کے حضور لے جانا ہے اور آپ کی وفات کے بعد اور آپ کی عدم موجودگی میں آپ کی سُنت و حدیث کی طرف لوٹانا ہے۔ پس نہ تو قرآن کا نام قیاس کی وفات کے بعد اور آپ کی عدم موجودگی میں آپ کی سُنت و حدیث کی طرف لوٹانا ہے۔ پس نہ تو قرآن کا نام قیاس نے نہ حدیث کا طرف لوٹانا اللہ تا کی طرف لوٹانا اللہ تا کی طرف لوٹانا ہے۔ ہماری کی طرف رجوع کرنے کا تھم فرمایا ہے۔ ہماری رائے عقل کی طرف رجوع کرنے کا ہمیں کہیں اور بھی تھم مہیں دیا۔ بلکہ اللہ رب العزت نے آپ کی ملی ہم نے ہم کی کہ ہم نے جری طرف جن کی میں وہ تھم کرے جو اللہ تھے سمجھائے۔ (النہاء: ۵۰) دیکھتے یہاں بھی ہے شہیں طرف جن ہماری این رائے ہو۔ اللہ کہ جو تیری این رائے ہو۔

اور آیت میں فرمان ہے جو شخص اللہ تعالیٰ کے اتارہ ہوئے پر فیصلہ اور تھم نہ کرے وہ فاس ہے۔ (المائدة: ٢٣) اور جگہ ہے لوگو! تمہاری طرف تمہارے رہ کی طرف سے جو آتارا گیا ہے 'اسی کی پیروی کرو۔ (الاعراف: ٣) فرمان ہے ہم نے تھی پر تیری جانب جو کتاب اتاری ہے اس میں ہر چیز کابیان ہے۔ (النی : ٨٩) اور ارشاد ہے کیا انہیں یہ کافی نہیں کہ ہم نے تھی پر کتاب نازل فرمائی ہے جو ان کے سامنے تلاوت کی جا رہی ہے (العنکبوت: ١١ه) اور آیت میں ارشاد باری ہے کہ اعلان کر دے کہ اگر میں گراہ ہوں تو اس کا ویال میرے اپنے نفس پر ہے اور اگر میں راہ راست پر ہوں تو اس وی کی بنا پر ہوں جو میرے رب کی طرف سے بچھ پر اُتر رہی ہے۔ (السباء: ٥٥) اب ان آیتوں میں غور کر لو کہ اگر قیاس ہدایت کی چیز ہوتی تو اللہ تعالیٰ ہرایت کو اپنی وی میں ہی مخصر نہ کر دیتا وہ فرماتا ہے تیرے پالنمار کی قتم لوگ مؤمن نہیں ہوں گے جب تنگ کہ اپنی آئیس اور کے تمام اختلافات میں تجھے حاکم نہ مان لیں۔ (النماء: ١٥) لین جب تک آپ کی حیات میں آپ کے احکام نہ لیے جائیں اور آپ کے انقال کے بعد صرف آپ ہی کی حدیثوں سے احکام نہ مانے جائیں تب تک ایمان ہی تمیں۔ فرمان اللی ہے کہ اے ایمان والو! اللہ اور اس کے رسول سے آگے نہ پر قوں سے احکام نہ مانے جائیں تب تک ایمان ہی خمیس۔ فرمان اللی ہے کہ اے ایمان والو! اللہ اور اس کے رسول سے آگ نہ پر قوں سے احکام نہ مانے جائیں تب تک ایمان ہی خمیس۔ فرمان اللی ہے کہ اے ایمان والو! اللہ اور اس کے رسول سے آگ نہ پر قوں ۔ انجاز کی جب تک آپ نہ فرمائیں تم نہ بولو۔

قیاس کا انکار کرنے والے حضرات کہتے ہیں کہ آپ کے نہ بیان فرمائے ہوئے مسائل کی نبست جرمت یا وجوب کے

فتوے دینے' ان پر قیاس کر کے جن کی حرمت یا وجوب آپ نے بیان فرمایا ہے یہ بھی اللہ اور اس کے رسول سے آگے بردھ جانا ہے۔ مثلاً آپ فرمائیں کہ میں تم پر گیروں میں سود حرام کرتا ہوں تو ہم کمیں کہ آپ کے اس فرمان پر ہم بلوط درخت کا بھی قیاس کرتے ہیں۔ تو ظاہر ہے کہ یہ آپ سے آگے نکل جانا ہے اور سننے اللہ سجانہ وتعالیٰ نے ہم پر حرام کیا ہے کہ ہم اس کا نام لے کروہ کمیں جو اس نے نہ فرمایا ہو ایما کرنا ہم پر یقیناً حرام ہے۔ پس ہم نہیں جانے کہ سونے چاندی میں سود کے حرام قرار دینے سے اس کی حرمت گوشت کے فدید میں بھی ہے۔ یہ تو وہ بک دینا ہے جس کا علم نہ ہو اور بیہ حد سے گزر جانا ہے اور جو اللہ کی حدول سے آگے نکل جائے اس نے خود اپنے اوپر ظلم کیا۔ ہم پر تو یہ واجب ہے کہ اس کی حدود کے اندر ہی رہیں نہ ان سے آگے بردھیں نہ ان میں کی کریں۔

قیاسی حضرات کی دلیل فقیاسی حضرات کی دلیل فقرے لگاتے ہو یہ بھی تو اللہ اور رسول سے آگے بردھنا اور جس بات کا علم نہ ہو اسے منہ سے نکالنا ہے۔

اس و بین کا جواب ہے ہے کہ اللہ بجانہ و تعالی نے ہمیں ہماری ہاں کے پیٹ سے اس حالت میں پیدا کیا اس و بین کا جواب ہے ہمیں جانتے تھے پھر اس نے ہم پر اپنی کتاب نازل فرمائی اپنے رسول ہی کتاب وہ عملت ہمیں سکھائی ۔ پس جو پھھ اس نے ہمیں سکھائی جو بیان اس نے فرمایا وہ دین ہے اور جو نہ سکھایا اور نہ بیان فرمایا ہو وہ بقیا ڈین میں داخل ہمیں اور جو دین میں نہ ہو وہ باطل ہے۔ حق کے سواجو ہے گراہی ہے۔ جناب باری عز اسمہ ارشاد فرماتا ہو کہ آتے میں نے تھا وہ دین میں داخل ہمیں اور جو دین میں نہ وہ وہ واس میں بیان فرما دیا ہے وہ دین میں کون می آبت یا حدیث ہے 'کس و حی میں فرمایا گیا کہ جس سے اللہ اور رسول چپ ہوں تم اس میں قیاس اس پورے دین میں کون می آبت یا حدیث ہے 'کس و حی میں فرمایا گیا کہ جس سے اللہ اور رسول چپ ہوں تم اس میں قیاس کرایا گراہ جو نہ باؤ اس پر قیاس کر لو ۔ خواہ کوئی علت جامع ہو یا دلیل علت جامع ہو یا وصف مشاہمت ہو ان سب کا استحان کرو اور جو طال حرام اس سے سمجھو اسے میری طرف 'میرے نبی کی طرف 'میرے دین کی طرف منسوب کر دو اور میری شریعت میں ان احکام کو جاری کر دو۔ اللہ تعالی نے بی کی طرف 'میرے نبی کی طرف 'میرے دین کی طرف منسوب کر دو اور اس کے رسولِ مقبول ساتھ کی کہ دو۔ اللہ تعالی نے بی بی بیان فرما دیا ہے کہ حق کے مقابلے میں گمان کوئی چیز نہیں۔ ہو۔ قیاس بھی دراصل نرا گمان ہے قیاس کرنے والے بھی یقین پر نہیں ہوتے کہ اللہ تعالی نے تموں کو شیرے کے بدلے اور انگور کو طوے کے بدلے اور نشاسے کو گیہوں کے بدلے بی حق کہ اللہ تعالی نے تموں کو شیرے کے بدلے وار اگور کو طوے کے بدلے اور نشاسے کو گیہوں کے بدلے بی حق کہ اللہ تعالی نے تموں کو شیرے جی بی دو اور مقل کے اور ہیں۔

اے قیاس کے بدترین مسائل الله علیم کنے پر دیر ہے ہوا نکال دینے کو قیاس کرنا بھی قیاس باطل نہیں تو پھر فیا میں قیاس کے بدترین مسائل الله علیم کنے پر دیر ہے ہوا نکال دینے کو قیاس کرنا بھی قیاس باطل نہیں تو پھر و نیا میں قیاس باطل کا وجود ہی نہیں۔ اگر تممارا اس پاک پانی کو جو پاک اعضا پر لگا ہے جس سے حدث دور کیا گیا ہے اس پانی پر قیاس کرنا جو پافانے پیشاب مردار اور نجاست سے ملا ہو اگر رہ بھی وہ قیاس نہیں جس سے شریعت نے روکا ہو اور جس کا فتولی دینا دین اسلام نے حرام فرما دیا ہو اور جس کی طرف رجوع کرنا شرعاً ممنوع ہو اور جس سے الگ کیا ہو تو واللہ! ہم نہیں سمجھ دین اسلام نے حرام فرما دیا ہو اور جس کی طرف رجوع کرنا شرعاً ممنوع ہو اور جسے حق سے الگ کیا ہو تو واللہ! ہم نہیں سمجھ سکتے کہ پھر باطل قیاس اور حرام ظن کون ساہے؟ اگر اللہ کے دھنوں 'صلیب پرستوں اور یہودیوں کا جو مومنوں کی عداوت

میں سب سے آگے ہیں ، قیاس اللہ کے ولیوں اور اس اُمت کے عابدوں اور صالحوں پر کرنا اور اُن کے اور اِن کے خون کو کیساں گننا اور ان میں قصاص کے احکام برابری سے جاری کرنا یہ قیاس بھی اگر خدموم اور معیوب نہیں تو اے بندگان اللی! پھر ونیا میں خدموم ، معیوب اور بڑی چیز ہے کون سی ؟ تجب سا تجب ہے کہ آپس کے قصاص کے جاری کرنے کے بارے میں تو تم نے وشمنانِ اللی کو محبانِ اللی پر قیاس کرلیا اور ایک ایک ہزار اولیاء اللہ کو ایک نقرانی کر محبانِ اللی پر قیاس کرلیا اور ایک ایک ہزار اولیاء اللہ کو ایک نقرانی سرکار سے جاری ہوئے اور وہ نفرانی بھی الیا جو ان بزرگوں کے سامنے باوازِ بلند اللہ اور رسول کو اور کتاب اللہ کو علائیہ گالیاں دیتا ہو۔ لیکن تم نے اس محض کا قیاس جو کئی اور کے سرپر دبوس مار کر اس کا بھیجا اس کے آگے نکال دیتا ہے علائیہ گالیاں دیتا ہو۔ کئی مسلم ہے چوکا مار کر اس قتی کر دیتا ہے۔ اور اس ایک پر کیا موقوف ہے تہمارے قیاسات کا تناقص 'ان کا اختاف اور ان کا بدترین اضطراب تو بیان سے باہر ہے جو تھوڑا بہت ہم بیان بھی کریں گے جس سے صاف ظاہر ہو جائے گا کہ یہ تہمارے وائی قیاسات اللہ تعالی کی طرف سے نہیں ہیں۔

رو رائے کے اور وال کل استباط پر موقوف نہیں رکھی بلکہ رب العالمین نے اپی شریعت کا بیان اپ نبی محتم محترت محمد طالبی کو سونیا پس جو آپ نے بیان فرمایا اس کی اجاع ہم پر واجب ہے اور جو آپ نے بیان نہیں فرمایا وہ اللہ کے دین میں داخل نہیں۔ رائے قیاس کے متوالو! تہیں اللہ کی قتم تم ہی بتلاؤ کہ تمارے ان قیامات کی بنا بیان رسول ساتھ اپر ہو آپ کے بیا لوگوں کی رایوں اور ان کی افکوں پر؟ سنو پروروگار عالم ارشاد فرمانا ہے کہ ہم نے تیری طرف اس ذکر کو نازل فرمایا ہے کہ تو لوگوں کے سامنے اے بیان کر دے جو ان کے لیے نازل فرمایا گیا ہے۔ (الله : ۱۳۳) اب ہم تم سے پوچھتے ہیں کہ کیا نی اللہ ساتھ کے کہ موری اور ان کی افکوں پر؟ سنو پروروگار عالم ارشاد فرمایا گیا ہے۔ (الله : ۱۳۳) اب ہم تم سے پوچھتے ہیں کہ کیا نی اللہ ساتھ کے کہ مدیث میں یہ بیان فرمایا ہے کہ جب میں تم پر کوئی چیز حرام کروں یا واجب کروں یا مباح کروں تو تم اس کا کوئی شبی وصف ایسا اپنی طرف سے نکالو جو اس کے اور نہ بیان کردہ کل چیزوں کے در میان جامع ہو پھراس پر قیاس کر کے کا کوئی شبی وصف ایسا اپنی طرف سے نکالو جو اس کے اور نہ بیان کردہ اور سنے کردہ اور سنے کردہ واور سنے کہ میں ہی دین سے خود اپ کی مثالیں بیان کرنی کردہ ہیں اس کے دین کے لیے مثالیں بیان کرنی اور جس میں کو اس نے بیان نہ فرمایا ہو اسے بیان کرنا بھی مگردہ ہے۔ یہی دین میں مثالیں گھڑنا ہے اور یہ اس کے بیان نہ فرمایا ہو اسے بیان کرنا بھی مگردہ ہے۔ یہی دین میں مثالیں گھڑنا ہے اور یہ اس کے باکل برخان ہے مثالیں حدیث میں آبھی ہیں۔

صدیت میں آئی ہوئی چھیالیس (۲۸) مثالیں
میں فوت ہوگئ تھی تو صحابہ بڑکا تھی اے اس نماز کے قضا کرنے کا تھم دیا جو نیند
کل بھی پڑھیں؟ تو آپ نے فرمایا کہ کیا اللہ تبارک و تعالی تہیں سود سے روکے گا اور خود تم سے سود لے گا؟ (۲) اور جیسے که حضرت عمر بڑا تھ کے اس سوال پر کہ میں نے رمضان میں روزے کی حالت میں اپنی یوی کا بوسہ لیا۔ آپ نے فرمایا اگر تم کلی کرکے پانی مُنہ سے پھینک دیتے تو کیا ہو تا؟ (۳) اور جیسے کہ رسول اللہ ماٹھیا نے اس عورت سے فرمایا جس نے آپ سے اپنی اللہ من کرکے پانی مُنہ سے پھینک دیتے تو کیا ہو تا؟ (۳) اور جیسے کہ رسول اللہ ماٹھیا نے اس عورت سے فرمایا جس نے آپ سے اپنی طرف سے جج کرنے کا مسئلہ پوچھا تھا کہ اگر اس کے ذے کسی کا قرض ہو تا تو کیا تو ادانہ کرتی؟ (۲) اور جس شخص نے آپ سے پوچھا کہ کیا کوئی شخص اپنی یوی سے مباشرت کرے تو اسے بھی اجر ملتا ہے؟ آپ نے فرمایا بٹلاؤ اگر وہ حرام کاری کرتا تو کیا اس پر گناہ نہ ہو تا؟ ایک بی اور بھی بہت ہی مثالیں ہیں لیجئے ایک صاف اور بہت واضح مثال سفے۔ (۵) مند احد اور

ترزی میں ہے کہ اللہ جارک و تعالی نے حضرت ریجی بن ذریا علائے کو پانچ باتوں کا حکم دیا کہ ان پر عمل کریں اور بنی اسرائیل کو بھی ان پر عمل کریں اور بنی اسرائیل کو بھی ان پر عمل کرنے کا حکم دیں قریب تھا کہ یہ کچھ دیر لگا دیں تو حضرت عیلی علائے نے ان سے کما کہ آپ کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ان پانچ باتوں پر عمل کرنے اور بنی اسرائیل سے بھی عمل کرانے کا حکم ہوا ہے پس اب یا تو تم اسے کرویا میں کرتا ہوں اور ان سے کہتا ہوں۔ یکی علائے نے فرمایا اگر آپ جھے سے سبقت کر گئے تو جھے خوف ہے کہ کہیں جھے زمین میں نہ دونسا دیا جائے یا جھے کی اور عذاب میں جملے کیا جب پورا مجمع ہو گیا اور لوگ اپنی اپنی جگہ کیا جب پورا مجمع ہو گیا اور لوگ اپنی اپنی جگہ کیا جب پورا مجمع ہو کہا ہے کہ کہیں خود عمل کروں اور گئی ان پر عمل کرنے کا حکم دول ۔

اقل توبیا کہ تم اللہ ہی کی عبادت کرو۔ اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ کرو۔ سنو اللہ کے ساتھ شریک کرنے والے کی مثال الي اله كم كه جيك كى في خاص الي ال س سوفى يا جائدى سے كوئى غلام خريد كيا الي المركما اور اس س كمه دیا کہ یہ میرا گھرہے اب تم کام کرو اور جو کماؤ مجھے دے دو اس نے کام شروع کیا اور جو کمانے لگاوہ دوسرے کو دینے لگا اب بتلاؤتم میں سے کوئی ہے جواس کی اس بات کو پیند کرے؟ اور حکم اللی بیہ ہے کہ تم نماز پڑھتے رہو اور نماز کی حالت میں إدھر اُدھر تاک جھانک نہ کرو۔ اللہ تعالی اپنا چرہ نمازی کی طرف متوجہ رکھتا ہے جب تک کہ وہ اِدھر اُدھر جھا کے شیں۔ اس کا ا تیرا تھم روزے رکھنے کا ہے۔ اس کی مثال اس مخص جیسی ہے جو کسی جماعت کے ساتھ ہو اس کے پاس مشک کی کمی ہو جس کی خوشبو قافلے کے تمام آدمیوں کو مست کرتی ہو۔ سنو روزے دار کے منہ کی بو اللہ تعالی کو مشک سے بھی زیادہ پند ہے۔ چوتھا تھم اس کا خیرات کرنے کا ہے۔ اس کی مثال بھی یاد رکھوایک مخص ہے جے دشمن نے گر فقار کرلیا۔ اس کے ہاتھ اس کی گردن پر باندھ دیے اور قل کرنا چاہاتو وہ کہنا ہے کہ تم مجھے چھوڑ دو میرے پاس تھوڑا بہت جو کچھ ہے میں اپنے فدیے میں دے رہا ہوں۔ چنانچہ مال دے کرجان بچالی۔ پانچواں حکم ربی یہ ہے کہ ہروقت زکر اللی میں مشغول رہا کرو۔ اس کی مثال الی ہے جیسے کسی مخص کے پیچھے اس کے دسمن اس کی گرفتاری اور قتل کو دوڑے یہ ان سے بھاگا 'سامنے ہی اسے ایک قلعہ نظر آیا یہ اس میں چلاگیا اور محفوظ ہو گیا۔ اس طرح بندہ اپنے آپ کو شیطان سے ذکر اللہ کے ذریعہ ہی بچاسکتا ہے۔ یہ فرما کر رسول اللہ مل کیا نے فرمایا اب میں بھی منہیں پانچ باتوں کا تھم دیتا ہوں۔ جن کا تھم مجھے اللہ تبارک وتعالیٰ نے دیا ہے۔ سننا' ماننا' جماد کرنا' ججرت کرنا اور جماعت کو لازم پکڑنا جو مخص جماعت سے علیحدگی کر لے چاہے ایک بالشت بھر ہو اس نے اسلام کا پٹا اپنے سکلے سے اتار پھینکا۔ ہاں اس صورت میں کہ پھرسے لوٹ آئے۔ جو فحض جاہلیت کے سے دعوے کرے وہ جنم کا کوڑا کرکٹ ہے تو صحابہ رہی تھا ہے یوچھا کو وہ نمازی اور روزے دار ہو؟ فرمایا کو تمازی اور روزے دار ہو-تم سب الله كى بكارسے بكارواس نے تمهارا نام مسلمين مومنين الله كے بندے ركھا ہے۔ بير حديث صحيح ہے۔ (١٩) بخارى مسلم میں ہے رسول اللہ ساتھیا فرماتے ہیں بتلاؤ اگرتم میں سے کسی کے دروازے پر نمر ہو وہ اس میں ہرروز پانچ مرتبہ نماتا ہو تو کیا اس کے جسم پر ذرا سابھی میل باتی رہے گا؟ اوگوں نے کہا ہرگز نہیں۔ فرمایا میں مثال پانچ وفت کی نمازوں کی ہے کہ ان سے تمام خطائيں اور گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔ (2) اس طرح رسول الله التھا نے قاری قرآن مؤمن کی مثال اتر بج سے دی خوش ذا كقه اور خوش بو ہونے ميں۔ اس كي ضد كى مثال اندرائن سے دى اور جو مؤمن قرآن نہيں پڑھتا اس كى مثال أب نے کھور سے دی جو مزے میں عمدہ ہے لیکن خوشبو نہیں ہے اور فاجر قاری کی مثال ریحان سے وی جس میں خوشبو ہے لیکن

ہے کڑوا۔

(۸) آپ نے مؤمن پر برابر بلائیں آنے میں اس کی مثال کی کھیتی ہے دی جے ہوائیں اوھر آوھر جھکاتی رہتی ہیں اور منافق کی مثال صنوبر کے ورخت ہے دی جو ہتا جاتا نہیں لیکن ایک ہی وقت بڑ ہے اگر جاتا ہے۔ (۹) کرت خر میں عامة الناس کو نفع پنچانے میں لوگوں کے اپنی عاجتیں اس کے پاس لے جانے میں اور اس سے نفج اٹھائے میں آپ نے مؤمن کو کجور کے درخت سے مشاہب دی۔ (۱۰) آپ نے آخر میں آپ نفح اوّل میں زیادہ کجور کے درخت سے مشابب دی۔ (۱۰) آپ نے آخر میں نفع والی چز ہے اور زندگی کا مدار اس پر ہے۔ (۱۱) آپ کی کی اُمتوں کی جو فضیلت ان سے اگلی دونوں اُمتوں پر ملی اس کی مثال آپ نے ن ان چند مزدوروں سے دی جو مقررہ اجرت پر کس کے بال دن بھر کام کرنے پر مقرر دونوں اُمتوں پر کس کے بال دن بھر کام کرنے پر مقرر جو کے لیکن آپ کی اُمتوں کی مثال آپ نے ن ان چند مزدوروں سے دی جو مقررہ اجرت پر کس کے بال دن بھر کام کرنے پر مقرر اور دونوں اُمتوں کی اُمت کی مثال حضرت جرائیل علائے اور حضرت میکائیل علائے اور دونوں کا اجر اور مزدوری سمیٹ لی۔ (۱۱) آپ کی اُمت کی مثال حضرت جرائیل علائے اور حضرت میکائیل علائے دور ایک بادشاہ سے دی جس نے ایک گر مقرر کیا اس میں مکان بنایا وہاں دستر خوان بچھایا بھر ایک قاصد کے ذریعے سب کی دورت کی۔ بعضوں نے تو اس قاصد کی مان کی اور بعضوں نے نہ مائی۔ بادشاہ تو اللہ ہے۔ رسول حضرت مجر بیل (مائی کے)۔ دار میان خانے میں بینچ کر نعتوں سے مالا مال ہو جاتا ہے۔ آپ کی نہ مانے والا نہ شاہی مہمان خانے میں جا سکتا ہے نہ دعوت کیا سکتا ہے۔ آپ کی نہ مانے والا نہ شاہی مہمان خانے میں جا سکتا ہے نہ دعوت کیا سکتا ہے۔

(۱۳) مند احد اور ترفدی عن ہے رسول اللہ ملتی الله تعالیٰ نے صراطِ مستم کی مثال بیان فرمائی کہ راست کے دونوں جانب دو دیواریں ہیں ان میں کھلے ہوئے دروازے ہیں جن پر پردے لئک رہے ہیں، راست کے دروازے پر ایک فخص ہے جو ندا کر رہا ہے کہ لوگوا تم سب اس راہ چلو دیکھو ٹیٹرھے ترجھے نہ ہوفا۔ پھر راست کے اوپر او نچ کے جھے میں ایک بیرے دار ہے جہل کوئی کی دروازے کو کھولنا چاہتا ہے دہ کہتا ہے دیکھ خبروار اسے ہرگر نہ کھولنا اگر کھولے گا تو اس بیل چلا جائے گا پھر ہیں راہ کھو دے گا۔ پس داہ سے مراد تو اسلام ہے، دیواروں سے مراد صدود اللی ہے، کھلے ہوئے میں چلا جائے گا پھر ہیہ سیدھی راہ کھو دے گا۔ پس داہ سے مراد تو اسلام ہے، دیواروں سے مراد صدود اللی ہے، کھلے ہوئے دروازے اللہ کی حد میں واقع خبیں ہو سکتا۔ راست کے مرب کا پیارنے والا کتاب اللہ ہے اور سوچ کہ وہ خود کس جگہ ہے اور کس حال میں ہو تا ہے۔ ہر محض کو چاہئے کہ اس مثال کو خوب خور سے دیکھے اور سوچ کہ وہ خود کس جگہ ہے اور کس حال میں ہے؟ اللہ تعالیٰ ہمیں توفیق خیر دے۔ اس کے ہاتھ میں بھلائی اور توفیق ہے۔ (۱۳) آپ فرماتے ہیں میری اور بھھ سے اگلے انہاء میلائی اور توفیق ہے۔ (۱۳) آپ فرماتے ہیں میری اور بھھ سے اگلے انہاء میلائی اور توفیق ہے۔ (۱۳) آپ فرماتے ہیں میری اور بھی اگلے انہاء میلائی اور توفیق ہے۔ (۱۳) آپ فرماتے ہیں میری اور جھوڑ دی لوگ اس میں آپ کا شال اس می میں ہو تھا ہے ہوائے ہوائے اور جانور اس میں گرے اس میں آپ کے اس میں ہو تھا ہے کہ میں ہو میک کہ میری اور میری امت کی مثال اس محض جیس ہیں ہو تھی ہوائی ہو بہت میں ہو اس میں کورتے ہے جو اس میں کورتے ہے جا اس میں کورتے ہے جا جا رہ ہو بہت میں ہو کہ کی جاگاہ کی جران کو جا رہا ہو بہت میں ہو کہ کی چرائی کے قریب اپنی کمریوں کو چرا رہا ہو بہت میں ہو کہ کی جاگاہ میں گر خائیں۔

(١٤) حضور التلظيم فرماتے ہيں صرف رعب واب سے ہى ميرى مدد ايك مينے كى راه تك كى گئى ہے مجھے جامع كلمات ويئ كے ہيں۔ مجھے حكست دى گئ ہے اور ميرے لئے قرآن كى مثالين بيان كى گئ ہيں ميں سويا ہوا تھا جو دو فرشت آتے ہيں ايك میرے سروانے کھڑے ہو جاتے ہیں دوسرے میری پانتیوں کھڑے ہو جاتے ہیں۔ پھروہ سروانے والے سے کہتے ہیں مثال بیان کرو اور میں اس کی تشریح کروں گا۔ پس سروالے نے میری طرف جھک کر کہا کہ چاہئے کہ تیری آ تکھیں سو جائیں اور تیرے کان سنتے رہیں اور تیرا ول یاو رکھے پس میں ای طرح تھا کہ کان سن رہے تھے ول یاو رکھ رہا تھا اور آ تکھیں سوئی ہوئی تھیں۔ مثال میر بیان کی کہ ایک حوض ہے جس میں مضبوط جریں جمایا ہوا ایک درخت ہے جس کی ایک شاخ نکل موئی ہے کسی نے آکراس پر لکڑی ماری پس شاخ ٹوٹ گئ اور بہت ہے ہے گرے اور سب اسی حوض میں گرے پھر دوبارہ اس نے مارا تو اور بہت سے بے جھڑے۔ بیر سب بھی اسی حوض میں گرے پھرسد بارہ اس نے جھاڑا تو بہت سے بے گرے لیکن پچھ تو حوض میں گرے کھ باہر- نہیں کما جا سکتا کہ حوض میں زیادہ گرے یا باہر زیادہ گئے۔ اب پیروں والے فرشتے نے اس کی تفیرکی که حوض سے مراد تو جنت ہے۔ درخت سے مراد بد أمت ب شاخ سے مراد نبي الله الله الله الله مارنے والے حضرت ملک الموت ملائل بین کہلی ضرب سے مراو پہلا زمانہ ہے کہ خود حضور کالیے اور آے کے ساتھی انقال فرمائیں گے۔ دوسری ضرب سے مراد دوسرا زمانہ ہے اس زمانے کے بھی سب جنتی ہیں تیسری ضرب سے مراد تیسرے زمانے کے لوگ ہیں کہ نسیں معلوم ان میں سے جقت میں زیادہ کے یا باہر زیادہ رہے۔ (۱۸) سند میں ہے کہ خطب کے وقت رسول الله ساتھا کی آ تکھیں سرخ ہو جاتی تھیں آواز بلند ہو جاتی تھی عُصر سخت ہو تا تھا۔ ایسا معلوم ہونے لگنا گویا آپ دسمن کے لشکرسے اپنے والوں کو ڈرا رہے ہیں۔ فرماتے ہیں وہ خونخوار لشکر صبح شام ہی تم پر چھاپا مارا چاہتا ہے پھر فرماتے میں اور قیامت اس طرح بیجے گئے ہیں کلمے کی انگلی کو گی کی انگلی سے ملا کر اشارہ فرماتے۔

(۱۹) مستورد کی حدیث میں ہے میں نفس قیامت میں بھیجا گیا ہوں لیکن میں اس ہے اتن سبقت کر گیا جتنی اس انگی کو اس انگی کو اس انگی ہے سبقت ہے اور اپنی وونوں انگلیوں کی طرف اشارہ کرتے۔ (۲۵) مند میں ہے میری مثال اور اس چیز کی مثال جس کے ساتھ اللہ تعالی نے جھے بھیجا ہے اس مخص کی سی ہے جو اپنی قوم کے پاس آتا ہے اور کہتا ہے کہ بھائیو میں نے وشمنوں کا مُڈی دِل (زبروست) لشکر اپنی ان آ تھوں سے دیکھا ہے۔ میں حمہیں صاف طور پر آگاہ کیے دیتا ہوں اپنی نجات کا سامان کر او بچنے کی تدبیر کراو۔ اب پچھ لوگ تو اس سی ان کر اس مملت کو غیمت جان کر چپ چاپ وہاں سے چل کھڑے ہوتے ہیں اور زیج جاتے ہیں۔ دو سری جماعت اسے جھوٹا جان کر نہیں ہوئی رہتی ہے۔ صبح ہی دہمن کھ پر پہنچ جاتے ہیں اور پھر شیا شپ تلوار چلنی شروع ہوتی ہے ان میں سے ایک بھی نہیں پچتا سب موت کے گھاٹ اتر تے ہیں۔ میں مثال ہے میری اطاعت کرنے والوں اور میری مانے والوں اور میری اطاعت نہ کرنے والوں کی۔

(۱۱) بخاری مسلم میں ہے میری اور جس علم وہدایت کے ساتھ میں بھیجا گیا ہوں اس کی مثال بارش جیسی ہے جو زمین پر برسا' زمین کے ایک گلڑے نے آت روک لیا۔ اس سے گھانس چارہ وغیرہ اگا۔ ایک گلڑے نے اس روک لیا۔ اس سے بھی اللہ تعالیٰ نے لوگوں کو فائدہ پنچایا انہوں نے پیا پلایا کھیتوں میں دیا اور کام میں لیا اور جو گلڑے زمین کے پھر کیا ہے تھے نہ انہوں نے پانی روکانہ وہاں گھانس پات پیدا ہوئے۔ پس بیہ مثال ہے اس کی جو دین اللی میں سمجھ حاصل کرے اور اسے وہ چیز نفع وے جے اللہ نے میں کی جو اس کے ساتھ اپنا سرنہ اٹھائے اور

اللہ کی اس ہدایت کو قبول نہ کرے جس کے ساتھ میں جھجا گیا ہوں۔ (۲۲) بخاری مسلم میں ہے کہ آپ نے خطبہ پڑھا اور فرما اور فرمایا واللہ! میں تم پر فقیری ہے نہیں ڈر تا بلکہ دنیا کی ترو تازگی کے پھیل جانے کا ڈر جھے بہت زیادہ ہے۔ کسی نے پوچھا یارسول اللہ! ملٹہ کیا بھلائی بھی بڑائی کو لاقی ہے؟ آپ خاموش ہو رہے بھر دریافت فرمایا کہ تم نے کیا کہا؟ اس نے پھر وہی سوال کیا۔ آپ نے فرمایا فیر تو فیری لاتی ہے لیکن دیکھو زمین سے جو سنرہ لکاتا ہے وہ بھی جب جانور زیادہ کھالے تو اس کی موت کا باعث ہوتا ہے یا قریب المرگ کر دیتا ہے ہاں جو جانور اپنی کو کھیں پر کر لے پھر دھوپ میں بیٹھ کر جگائی کرنے لگے پھر چل پھر کر مینگنیاں کرلے بیشاب ڈال دے پھر کھانے اگے۔ اس طرح جو محض حق سے مال حاصل کرے اس کے لیے اس میں برکت دی جاتی ہوتا ہے اور جو ناحق مال اُڑا لے اس کی مثال اس شخص جیسی ہے جو کھائے اور پیٹ نہ بھرے۔

(٢٣) آپ نے فرمایا ہے ونیا سبر رنگ میٹھے ذائع کی ہے جو ونیا کے بارے میں خوف اللی رکھے اصلاح اور نیکی پر رہے وہ تو تھیک ہے ورنہ وہ ایبا ہے جیسے کوئی کھائے اور پیٹ نہ بھرے۔ اس بارے میں لوگوں کی علیحدگی ایسی ہے جیسے ان دو ستاروں کی دوری جن میں سے ایک مشرق میں ہو دوسرا مغرب میں۔ (۲۴) آپنے اپنی دنیا کی زندگی کی مثال اس مسافر سوار ے دی جو چیٹیل میدان سے گزر رہا ہے اور ایک سایے دار درخت تلے متحلن اتارنے کو کچھ دیر کھڑا ہو جاتا ہے پھراسے چھوڑ کرچل دیتا ہے۔ مند اور ترندی میں ہے کہ ونیا آخرت کے مقابلے میں ایسی ہی ہے جیسے تم میں سے کوئی شخص اپنی انگلی سندر میں ڈال کر نکال لے پھر دیکھے کہ اس کی انگلی کاپانی اس سندر کے مقابلے میں کتنا ہے؟ (۲۱) آپ نے ایک مرتبہ بمری ، کا مردہ بچہ د کھ کرایے اصحاب سے فرمایا دیکھو جس قدریہ ذلیل و حقیر چیزے اس سے بھی زیادہ اللہ کے نزدیک دنیا حقارت و ذلت والی ہے۔ (۲۵) فرماتے ہیں میری اور تمهاری اس دنیا کی مثال سنو! ایک قوم ہے جو ایک سنسان بیابان میں سے گزر رہی ہے نہیں معلوم کہ کتنا راستہ طے کیا اور ابھی کتنا باقی ہے؟ ان کی کمریں تھک گئیں' ان کے توشے ختم ہو گئے' ان میں چلنے کی تاب و طاقت نہ رہی ہلاکت کا یقین ہو گیا اور مرنے کے انظار میں پر رہے ناگمال وہ دیکھتے ہیں کہ ایک صاحب آرہے ہیں یاک صاف حلہ پنے ہوئے ہیں اور سرسے پانی کے قطرے ٹیک رہے ہیں سجھ گئے کہ یہ تو کسی ہری بھری تر جگہ سے آرہے ہیں۔ وہ ان کے پاس پینچے ہیں ان سے ان کا حال پوچھے ہیں یہ اپنا دکھڑا روتے ہیں اور اپنا حال کمہ سناتے ہیں کہ جاری کمریں ٹوٹ گئیں' ہماری ہمت پست ہو گئ ہم خالی ہاتھ رہ گئے' کوئی جائے پناہ نہیں ملتی نہیں معلوم آبادی کتنی دور ہے؟ کمال کھانا پانی میسر آسکتا ہے؟ اس بزرگ نے کما اگر میں جہیں سے پانی اور سرسبز باغات اور لملمائی کھیتیوں میں پنچادوں تو میرا کیا حق ہو گا؟ انہوں نے کما جو آپ تھم دیں۔ فرمایا عهدویمان دو که کسی امریس میرا خلاف نه کرو کے چنانچہ انہوں نے وعدہ کیا اور عمد دیا۔ اب وہ انہیں اپنے ساتھ لے چلا اور جاری پانی اور سبزہ زار میں انہیں لا کھڑا کر دیا کچھ دنوں یہ وہال آرام سے رہے۔ پھر فرمایا اب چلو میرے ساتھ ہو لو۔ میں تم کو اس سے بھی بمتر باغات اور اس سے بھی بمتر چشموں والی جگد لے چلوں تو اکثر لوگ تو انکار کر گئے کہ مر مرکر تو یہال پنچ اب جو چلیں گے تو نہ جانیں کس مصیبت میں پھنسیں۔ لیکن پاکباز لوگوں کی جماعت نے کما کہ تم ان کے ہاتھ عمد کر چکے ہو کہ ان کی نافرمانی نہ کرد گے جو یہ کمیں گے تم مانو گے ان کی پہلی بات بالکل سچی نکلی اور تم اس مصیبت سے پی کراس راحت میں آئے اب ان کی اس بات کو بھی مان اویہ بھی پہلے کی طرح سی ہی نکلے گی اورتم اس سے بھی بمتر جگد پر پہنچو کے چنانچہ وہ سب اس کے ساتھ ہو لیے اور اس نے انہیں اس سے نمایت ہی صاف ستحرى بابركت جكه مين لا ركها اور جو لوگ وبال چهوث كے ان ير دسمن حمله آور موا اور سب كو تباه كرديا يا تو وہ قيد موت يا

ہلاک ہوئے.

(۲۸) فرماتے ہیں مؤمن کی مثال شد جیسی ہے چکھو تو احتجا' رکھو تو احتجا۔ (۲۸) مؤمن کی مثال خالص سونے کے ڈیلے جیسی ہے کہ جوں جوں تیاؤ خالص نکلے۔ (۳۰) فرماتے ہیں ایمان دارکی مثال شدیا تھجور جیسی ہے اس سے مشورہ لو تو وہ نفع کی بات کے گااس کے ساتھ چلو تو وہ نفع پنچائے گااس سے شرکت کرو تو وہ نفع دے گا۔ (۳۱) فرماتے ہیں مؤمن اور ایمان کی مثال گھوڑے اور کھونٹے جیسی ہے کہ وہ إدھر أدھر گھوم گھام كرچل پھركر آخر اپنی جگہ آجاتا ہے۔ مؤمن بھی گو إدھر أدهر ہو جائے ليكن آخر ايمان پر جم جاتا ہے۔ (٣٢) فرماتے ہيں محبت و رحم جو آپن كاہے اس ميں مؤمن كي مثال الي ہے جیسے ایک جم کہ اگر کسی جگہ بھی درو ہو تو سارا جم تڑپ اٹھتا ہے اور بخار اور بیداری رونما ہو جاتی ہے۔ (٣٣) فرماتے ہیں منافق کی مثال اس بکری جیسی ہے جو دو ریو ژول کے درمیان میا رہی ہے بھی اس طرف دوڑ کر جاتی ہے بھی ادھر لیکتی ہے۔ (۳۴) ارشاد ہے کہ قرآن کی مثال شخفہ باند سے ہوئے اونٹ کی مثال ہے اگر اس کا مالک اس کی گرانی کر کے اس کا زانو باند مے رکھے گاتو تو وہ زکارہے گااور اگر غفلت برتے گاتو وہ بھاگ جائے گا۔ جب قرآن والا اس کے ساتھ قیام کرتا رہتا ہے تواسے یاد رہتا ہے ورنہ بھول جاتا ہے۔ (۳۵) فرماتے ہیں تماز کو پوری نہ کرنے والے کی مثال اس عورت جیسی ہے جو حاملہ ہو اور پورے مینوں سے کھھ ہی پہلے کیا حمل گر جائے'اب نہ وہ حاملہ رہی نہ بچے والی رہی۔ (۳۲) نمازی کی مثال تاجر جیسی ہے جب تک اصل پونچی نہ آجائے نفع نہیں ہو تا اس طرح نمازی کے نقل مقبول نہیں جب تک کہ فرض ادا نہ ہو جائیں۔ (٣٤) فرماتے ہیں تحکمت کی باتیں س کران میں سے بدترین بات کو لینے والے کی مثال اس مخص جیسی ہے جو کسی ریو ژ کے چرواہے سے ایک بری ادھار مانکے وہ کے جو چاہو لے لویہ جائے اور کتے کا کان پکڑ کرچانا بنے۔ (٣٨) فرماتے ہیں دنیا میں تو اب صرف بلا اور فتنہ ہی باتی رہ گیاہے تم میں سے ہر مخص کے اعمال کی مثال مثل بر تنوں کے ہے جب ان کا اوپر کا حصتہ بهتر ب نیچ کا بھی اچھا ہو گا۔ اور جب اعلی خبیث ہے تو اسفل اخیث ہو گا۔ (۳۹) مند میں ہے کہ تم سے اگلے زمانے کے لوگوں میں سے ایک مجفس کسی قوم کا مہمان بنا ان کی کتیا تھی جو چینی رہتی تھی۔ اس نے کما آج کی رات میں اپنے مالک کے مہمان پر نہ بھو تکول گی لیکن اس کے پیٹ کے بیچ بھو تکنے لگے۔ ان کے بی یا ان کے سردار کو جب یہ واقعہ پہنچا تو انہوں نے فرمایا اس کی مثال اس است کی طرح ہے جو تمہارے بعد آئے گی ان کے بیو قوف ان کے عقلمندوں کو دہائیں گے اور ان کے جاال ان کے علماء پر چھا جائیں گے۔

(۴۰) صحیح بخاری شریف میں ہے کہ اللہ کی حدوں میں کھڑے ہونے والوں اور ان میں واقع ہونے والوں کی مثال ان جیسی ہے جی قرعہ اندازی کرکے کمی کشتی پر سوار ہوں' کچھ نیچ بیٹے' کچھ اوپر بیٹے' نیچ والے پانی لانے کیلئے اوپر آجاتے تھے لیکن بھرانہیں سوجھی کہ آؤ ہم نیچ ہی ایپ ہی حضے میں ایک سوراخ کرلیں اور اوپر والوں کو ایذا نہ دیں اگر اوپر والوں نے انہیں ان کے ارادے سے باز نہ رکھا تو سب کے سب ہلاک ہوں گے اور اگر انہیں روک دیا ان کے ہاتھ تھام لیے تو انہیں بھی بچائیں گے اور خود بھی نے جائیں گے۔ (ام) مجم کبیر میں ہے آپ فرماتے ہیں گناہوں کو ہلکا نہ سمجھا کرو ان کی مثال ان لوگوں جیسی ہے جو کمی میدان میں اُترے ایک کئڑی یہ لایا ایک کئڑی وہ لایا اتنی ساری جمع ہو گئیں کہ ان لوگوں نے اپنی ہنڈیا پکالی اور روثی تیار کرلی اسی طرح گناہوں کو ہلکا سیجھتے رہنے سے وہ جمع ہو ہو کر بہت زیادہ اور مملک ہو جاتے ہیں۔

پکالی اور روڈی تیار کرلی اسی طرح گناہوں کو ہلکا سیجھتے رہنے سے وہ جمع ہو ہو کر بہت زیادہ اور مملک ہو جاتے ہیں۔

تھا؟ اور نکلتا کیا ہے؟ اور اس کا کھانا جے شوق اور مزے سے کھایا تھا کیا صورت بنالیتا ہے؟ (۴۳) اور حدیث میں ہے کہ میں نے ونیا کی اور انسان کے موت کے وقت کی مثال بیان کی ہے۔ اس کی مثال اس مخص جیسی ہے جس کے تین دوست ہوں یہ اپنی موت کے وقت ایک سے کہتا ہے کہ تو میرا دلی دوست تھا میرے تینوں دوستوں میں میرے ساتھ تیرا سلوک بہت اچھا تھا اس وقت مجھ پر جو امراللی آیا ہے وہ تو دکیے رہاہے اب بتا کہ تو مجھے کچھ کام آسکتا ہے؟ وہ جواب دیتا ہے کہ بھائی میں کیا کر سكتا ہوں؟ تھم اللی مجھ پر بھی غالب ہے میں نہ تو تیرا د كھ دور كر سكتا ہوں نہ تيراغم بٹا سكتا ہوں۔ نہ تھوڑى سى در كے ليے تیری موت کو ٹال سکتا ہوں۔ ہاں لے بید میں خود تیرے پاس موجود ہوں تو مجھے اپنی راہ کا توشد بنا لے کہ تجھے کچھ فائدہ پنچ۔ اس نے پھراپ دوسرے دوست کو بلایا اس سے بھی اپنا حال کمہ کر درخواست کی اس نے بھی وہی جواب دے کر کما کہ بال البتر اتى خدمت مجھ سے موسكتى ہے كہ تيرى تاردارى كرول اور جب امرالى آ جائے توعشل دول كفن دول اور اول منزل پنچا دول۔ پھروہ تیسرے کو بلاتا ہے اس سے کہتا ہے کہ تیری کوئی وقعت میری نگاہوں میں ان دو دوستوں کے مقالب میں نہ تھی اب مجھ پر مصیبت آئی ہے کہو تم کیا کام آسکتے ہو؟ وہ کہتا ہے کہ سن میں تیرا ساتھ دوں گاؤنیا و آخرت میں تیری ' جانشینی کرواں گا تیرے ساتھ تیری قبر میں چلوں گا اور تجھ سے ہرگز کسی وقت بھی جدائی نہیں کروں گا۔ رسول الله ساتھیا فرماتے ہیں یہ تینوں چیزیں مال 'الل اور عمل ہیں ' پہلا دوست جو کتا ہے کہ مجھے زاد اور توشہ بنالو یہ تو اس کا مال ہے دوسرا مخص اس کے اہل و عیال میں اور تیسرا مخص اس کا عمل ہے۔ (۴۳) اور روایت کے الفاظ یہ ہیں کہ حضور ماللہ نے ایک مرتبہ اپنے اصحاب سے فرمایا کہ جانے ہوتم میں سے ہرایک کی اور اس کے مال اہل اور عمل کی کیا مثال ہے؟ انہول نے جواب دیا کہ اللہ اور اس کے رسول ساتھ کا کو ہی بوراعلم ہے۔ آپ نے فرمایا تم میں سے ایک کی اور اس کے اہل اور مال اور عمل کی مثال اس مخص جیسی ہے جس کے تین بھائی تھے۔ وفات کے وقت اس نے ایک کو بلا کر کہا کہ میری حالت و کھ رہے ہو' بتلاؤ تم میرے ساتھ کیا کر سکتے ہو؟ اس نے جواب دیا کہ خدمت بماری کروں گا۔ پاس سے نہ ہوں گا۔ تیرا کام کروں گا۔ ً مرنے یر عسل کفن کروں گا۔ جنازے کو کندھا دوں گالوث کریمال تیری خوبیال اوروں کے سامنے بیان کروں گا۔ یہ اس کا بھائی اس کا اہل ہے بتلاؤ تممارا اس کی نبست کیا خیال ہے؟ سب نے جواب دیا کہ اس نے تو کوئی ایسا برا فاکدہ نہ پہنچایا۔ آپ نے فرمایا اب میہ اپنے دو سرے بھائی سے کہتا ہے کہ جو مجھ پر نازل ہوئی ہے وہ تو دیکھ رہا ہے بتا تو میرے ساتھ کیا سلوک کر سكتا ہے؟ اور ميرے كياكام آسكتا ہے؟ اس نے كما زندگى ميں تو تو ميرے پاس ہے ميں تيرا مول- مرنے كے بعد تحقيم تيرى جكم ك جائيس ك اور مجھے ميرى جگه يه اس كا بھائى اس كا مال ہے۔ بتلاؤ اس كى نسبت تهماراكيا خيال ہے؟ سب نے كما يہ بھى بے فائدہ ہی رہا۔ فرمایا اب یہ اپنے تیسرے بھائی کو بلوا تا ہے اور کہتا ہے جو حالت میری ہے وہ تو دیکھ رہا کے میرے اہل و عیال پر میرے مال پر جو نازک وقت ہے وہ بھی تیرے سامنے ہے اب تو کمہ کہ تو میرے ساتھ کیا سلوک کر سکتا ہے؟ اور میری مدد کیا کرے گا؟ وہ جواب دیتا ہے کہ تیری قبریں میں تیرا ساتھی ہوں اور تیری وحشت و گھبراہٹ میں میں تیرا مونس و ہدرد ہوں اور قیامت والے دن میں تیری نیکی کے ترازو میں بیٹے جاؤں گا اور اسے وزنی کردوں گا۔ یہ اس کا پھائی اس کا عملَ سمجھ لو اصل حال یہ ہے۔ (۴۴) رسول الله التي الله فرماتے ہيں بھلے ساتھی کی مثال مشک والے جيسي ہے يا تو وہ تجھے تھوڑی سی دے دے گایا تیرے ہاتھ فروخت کرے گایا کم سے کم مجھے خوشبو آتی رہے گا۔ اور برے ساتھی کی مثال بھی والے جیسی

ہے کہ بالفرض تم کیڑے بچاتے بھی رہے اور عیش ہے الگ بھی رہے تاہم بدبو تو وماغ تک ضرور پنچ گئے۔ (٣٥) ایک صحیح حدیث میں ہے کہ تنی اور بخیل کی مثال یہ ہے جیے دو شخص لوہ کے جبے پہنے ہوئے ہوں۔ جو سینے سے لے کر گرون تک ہوں۔ جب تنی کچھ خرچ کرنے کا ارادہ کرتا ہے تو اس کا جبہ کشادہ ہو کر بردھ جاتا ہے یمالُ تک کہ اس کی پوریاں بھی چھپالیتا ہے اور جب بخیل کچھ خرچ کرنے کا ارادہ کرتا ہے تو وہ تنگ ہو جاتا ہے سمٹنے لگتا ہے اور اس کے نشان قدم کو بھی مثا دیتا ہے اور جب بخیل کچھ خرچ کرنے کا ارادہ کرتا ہے تو وہ تنگ ہو جاتا ہے سمٹنے لگتا ہے۔ ہر ہر کڑی دو سری سے لگ جاتی ہے اور گویا وہ چمٹ جاتا ہے یہ ہر چند اسے وسیع اور کشادہ کرتا چاہتا ہے لیکن وہ نمیں ہوتا۔ (٣٩) حدیثِ نبوی ہے کہ میرے وہ اُمتی جو اللہ کی راہ کا جماد کرتے ہیں اور اپنا اجر جلدی پالیتے ہیں ان کی مثال حصرت موکیٰ میلائل کی والدہ جیسی ہے کہ اپنے بی بنج کو دودھ پلائیں اور اس پر اجرت بھی پائیں۔

ان مثالوں کا اصلی فاکدہ دیے 'مطلب کو سمجھا دیے' سننے والے کے ذہن میں مفہوم بھا دیے اور اسے مثال کے ذرک میں مفہوم بھا دیے اور اسے مثال کے ذرک میں مفہوم بھا دیے اور اسے مثال کے ذرک میں مفہوم بھا دیے اور اسے مثال کے ذرک میں انار دیے کے لئے بیان فرمائی گئی ہیں۔ تاکہ اصل چیزے تعلق ہو جائے وہ فہم و ضبط سے قریب تر ہو جائے اس کی نظیر کی وجہ سے اس کے سمجھنے میں آسانی ہو جائے اور ایک گونہ دلچی بھی اس میں پیدا ہو جاہے۔ فاہر ہو جائے اس کی نظیر اور مشاہمت سے ایک طرح کا انس ہو تا ہے وہ غربت و وحدت اور نظیر اکے نہ ہونے سے بھاگتا ہے۔ پس مثالیں دلی انس کے لئے' قولیت کی جلدی کے لئے' سراطاعت فم کرائے کے لئے اور ایک صورت پیدا کر دیئے کے لیے ہوتی مثالیں دلی انس کے لئے' قولیت کی عبدی کے جس قدر مثال میں وضاحت ہوگی اصل صاف ہو جائے گئ دل بولھے گا' سینے میں کہ انکار کی اور نہ مانے کی گؤائش نہ رہے۔ جس قدر مثال میں وضاحت ہوگی اصل صاف ہو جائے گی' دل بولھے گا' سینے کی گؤائش نہ وجائے گا اور انسان شوق سے اس بات کو قبول کر لے گا۔ مثالیس کیا ہیں؟ گویا مراد و معنی کے شواہد ہیں۔ اس کو تیک موثی ہو جاتی بیان نکالئ ہے پھر اسے مضبوط کرتا ہے پھر وہ کھیت ہے جو اپنی بال نکالئ ہے پھر اسے مضبوط کرتا ہے پھر وہ کھیت موثی ہو جاتی ہو جاتی ہے بی اور عقل کا بیں وہ جاتی ہیں؛ خاصۂ عقل ہیں' لب لبب ہیں اور عقل کا پیل ہیں۔ کھیت موثی ہو جاتی ہے بھر اپنی بیں وہ جاتی ہیں۔ مثالیس کیا ہیں؟ خاصۂ عقل ہیں' لب لبب ہیں اور عقل کا کھیل ہیں۔

رائے کے برترین مسائل کا نمونہ سارا لیا ہے۔ بھلا کمال اللہ اور رسول کی بیان کردہ یہ پاک مثالیں؟ کمال ان فقہاء کے یہ قیاسات؟ کہ (۱) چونکہ چور کا ہاتھ کم سے کم دس یا تین درہم پر کتا ہے۔ اس لیے عورت کا مربھی اس سے کم نہ ہونا چاہئے۔ واللہ! یہ تو نری بکواس اور دِل کی گھڑنت ہے کمال یہ اور کمال مطلب کو سمجھانے کے لیے مثال؟ سنے! حضرت امام بخاری ریائی اپنی جامع صحے میں بلب باندھتے ہیں کہ جو محض کی معلوم اصل کو بیان والی اصل سے مثابت دے۔ جس کا حکم جناب باری نے بیان فرہ دیا ہو تاکہ سنے والا سمجھ لے۔ پس ہم اللہ اور بردیب معلوم دیتے ہیں کہ دو محض اپنی جام کی بیان کردہ مثالوں کے منکر نہیں نہ ان کی مراد سے جاتل ہیں۔ ہمیں تو تمہارے یہ ذلیل قیاسات بدنما اور بدزیب معلوم دیتے ہیں کہ (۲) جو محض اپنی جمم یا سرکے تو اس پر قربانی دینے کے وجوب کی حرمت کا تین چار بال کاٹ دے احرام کی حالت میں قربانی کے اپنی جگہ پہنچنے سے پہلے۔ تو اس پر قربانی دینے کے وجوب کی حرمت کا استفادہ اس آیت سے کیا جائے کہ : ﴿ وَلاَ تَحْلِقُوْا رُؤُسَکُمْ ﴾ الخ (بقرہ: ۱۹۲) اپنے سرنہ منڈاؤ جب تک قربانی اپنی حد خیال ہو یا اس کے سرمیں تکیف ہو تو فدیہ ہے روزے سے یا صد قربانی سے۔ یا صد قبل اسے یا قربانی سے۔ یا قربانی سے۔ یا حد قبل ہو یا اس کے سرمیں تکیف ہو تو فدیہ ہے روزے سے یا صد قبل سے یا قربانی سے۔

(٣) اور سنتے کس مزے کا قیاس ہے کہ چونکہ حدیث میں ہے کہ صدقۃ الفطرمیں ایک صاع مجوریں یا ایک صاع جویا ایک صاع پیریا ایک صاع کشمش دی جائے اس سے معلوم ہوا کہ بلیلے کا ایک صاع دے دے تو بھی جائز ہے۔ کمال کھانے اور پیٹ بھرنے کا اناج اور کمال وست آور دوا ہلیلہ۔ آیت کی نسبت تو ان قیاسی حضرات نے فرمایا کہ آیت کی دالت ان کے قیاس پر ہے۔ (۴) یمال ان حضرات کا قول ہے کہ بطریق تمثیل و اعتبار اس حدیث کی دلالت ان کے قیاس پر ہے۔ جانے د يجئے اس قياسي مسئلے كى لطافت 'نزاكت بلكه شان و شوكت ديكھئے۔ حديث ميں آيا ہے كه اولاد اسے ملے كى جس كابسرا ہے۔ یہ قیای حضرات فرماتے ہیں کہ اس سے اور اس کی دلالت سے استفادہ حاصل کر کے ہم قیاس سے کہتے ہیں کہ اگر حاکم کے سلمنے ولی نے کمہ دیا کہ اے فلاں! میں اپنی بٹی تیرے نکاح میں دیتا ہوں۔ بٹی صاحبہ انتمائی مغرب میں ہیں اور یہ قبول کرنے والے حضرت انتائی مشرق میں ہیں اور ولی کے اس فرمان پر کہتے ہیں کہ میں اس تروی کو قبول کرتا ہوں اور وہ تین مرتبہ کی طلاق سے مطلقہ ہے۔ اس کے چھ ماہ سے پچھ عرصے بعد اس بھاگوان کو لڑکا تولد ہوا تو یہ لڑکا اس خاوند کا ہے اور یہ عورت اس مخض کا فراش بن گئی۔ صرف اس کنے سے کہ میں نے اس نکاح کو قبول کیا۔ سنا آپ نے؟ عورت مغرب میں خاوند مشرق میں ایک نے دوسرے کامنہ نہیں دیکھا۔ نکاح کے ساتھ ہی طلاق دی ہے اور چھ مینے کے بعد اس بھولی عورت نے بچہ دیا ہے تو قیای حضرات کے نزدیک مید بچہ ای خاوند کا ہے۔ (۵) اور ظلم دیکھتے یمال تو فراش کی حدیث کو لے کراس سبز قدم عورت کو اس کے ملیے باندھ دیا اور جس لونڈی سے وہ دن رات لطف اندوز ہو تا ہے اسے یہ قیاسی پتلے فراش نہیں مانتے اور کہتے ہیں کہ اگر اسے بچہ ہو تو اس کا نسب اس مخص سے ملایا نہ جائے گا جب تک کہ وہ خود اس کا دعویٰ کر کے نسب ملا دینے کی درخواست نہ کرے۔ اگر وہ ایبانہ کرے تو یہ بجتہ اس کا بجتہ نہیں۔ (۲) قیاں کے فدائیو بتلاؤ تو حضور ماتھیم کے اس فرمان سے کہ قتل خطامیں جو مشابہ عد ہو' جو کوڑے سے یا لکڑی سے ہو' سواونٹ ہیں یہ کمال سے ثابت ہو گیا کہ منجنیق سے کوئی پھر برسائے یا لوہار کی وڑی سے کوئی مارے یا لوہے کے گھن سے سریر وہ چوٹ لگائے جس سے دماغ گوشت اور ہڈی ایک ہو جائے تو یہ بھی خطاشبہ عد ہے اور اس میں بھی قصاص نہیں۔

دلیل قائم ہو سکتی ہو۔ (۹) قرآن فرماتا ہے کہ چوپایوں میں تہمارے لیے عبرت ہے۔ (النول: ۲۱) اور جگہ ہے تم عبرت حاصل کرو۔ (الحشر: ۲) اس سے یہ قیاسی حضرات ثابت کرتے ہیں کہ آب جو کو دودھ کے بدلے پیچنا حرام ہے اور سرکے کی تیج الگور سے حرام ہے۔ وغیرہ وغیرہ۔

رائے قیاس کی تردید کے اور دلا کل اس کا تھم اللہ تعالیٰ رہ العالمین کا ارشاد ہے کہ جس کی چیز میں تہارا اختلاف ہو

رائے قیاس کی تردید کے اور دلا کل اس کا تھم اللہ تعالیٰ کی طرف ہے۔ (الشاء: ۱۹۵) اگر رائے قیاس بھی دلا کل شرع ہوتے تو فرہاتا کہ اس کا تھم رائے قیاس کی طرف ہے۔ جناب باری نے لوگوں کی رائے اور ان کے قیاس کو اس اُست کے لیے بھی اور کسیں ﴿ حَکَم ﴾ نہیں ٹھرایا۔ فرمان ہے کہ کی مؤمن مرد وعورت کو لا نُق نہیں کہ اللہ اور رسول کے کسی امر کے فیصلے کے بعد اے اپنے کام کا کوئی اختیار باتی رہے۔ (الاحزاب: ۱۳۱) یمال بھی اللہ تعالیٰ نے اپنے اور اپنے رسول ساتھیا کے عمر کو بیان فرمایا نہ کہ لوگوں کے رائے قیاس کو اور ان کی انگل اور گمان کو۔ اپنے رسول ساتھیا کی ذبان سے صاف لفظوں میں اس کا اقرار اپنی کتاب میں کرایا کہ ﴿ إِنْ اَقَبِعُ إِلاَّ مَا يُؤخي اِلْكَ ﴾ (الانعام: ۵۰) "میں تو صرف اس کی پیروی کرتا ہوں جو میری طرف وی کی جائے۔ "پس صرف وی الی ہی احکام شرع کی دلیل ہے نہ کہ اس کے سوا اور پھھ اور آیت میں ہوں جو میری طرف وی کی جائے۔ "پس صرف وی الی ہی احکام شرع کی دلیل ہے نہ کہ اس کے سوا اور پھھ اور آیت میں ارشاد ہوا ان کے درمیان اللہ کے نازل کردہ سے فیصلہ کیا کر اور آیت میں ہے: ﴿ اَمْ لَهُمْ شُورَکَآءُ شُرَعُوْا لَهُمْ مِن اللّهُ ﴾ (شور کی : ۲۱) وکئیا انہوں نے ایسے شریک اللی ٹھرا رکھے ہیں جو ان کے لیے وہ مسائل دینیہ مشرف کی میاتھ معلوم ہو گیا کہ دین میں جس بات کی اجازت خُداوندی نہ ہو وہ شرع اللہ کی نہیں اور وہ باطل ہے اور اللہ کے سوا اور کا دین لینا ہے۔

جناب باری نے انہیں بھی بڑا کہا جو قول اللہ کو بدل لیس فرمایا ﴿ فَبَدَّلَ اللَّذِيْنَ ظَلَمُوْا قَوْلاً غَيْرَ اللَّذِيْ قِيْلَ لَهُمْ ﴾ (البقره : ۵۹) "ظالموں نے اس قول کو بدل دیا جو ان سے فرمایا گیا تھا۔" جب قول اللہ کو بدلنے والے استے بر ہیں تو شریعت اللی کی

تبدیلی کرنے والے کتنے بد ہوں گے؟ اللہ کے رسول ملتی فرماتے ہیں کہ تمام مسلمانوں میں سب سے بردا مجرم وہ ہے جس نے کسی ایسی چیز کی بابت سوال کیا جو حرام نہ تھی چھراس کے سوال سے حرام ہو گئی۔ پس جس کا سوال سبب بنا شارع علاللہ کے اس چیز کے حرام کرنے کا جے اس نے بیان نہ فرمایا تھا وہ اتنا برا طالم اور مجرم ٹھمرا تو اب بتلاؤ کہ جس نے اس چیز کو جس کے بیان سے شارع نے خاموشی اختیار کی تھی اپنی رائے قیاس سے حرام کر دیا وہ کتنا برا پاپی اور کس قدر ظالم اور کس پائے کا مجرم ہے؟ اس كى مزيد وضاحت سنے جن باتوں كے بيان كرنے سے اللہ تعالى اور اس كے رسول مالي خاموش رہے ہوں اور ان كى نسبت سے فرما دیا ہو کہ سے سب معافی میں داخل ہیں جن سے بحث کرنا سبب ہو جاتا ہو اس کی حرمت کے منجانب الله بیان ہو جانے كا- نه اس ليے كه اس نے سوال كيا بلكه اس كئے كه اس ميس حرمت كا مقتفى تقاليكن الله تعالى نے اپنے بندول سے چیم بوشی فرمالی تھی اور درگزر فرمالیا تھا جیسے کہ بندول کے بہت سے مفید اعمال و عقائد سے وہ درگزر فرمالیا کرتا ہے۔ پس یہ ظاہر ہے کہ اس سے سکوت کرنا یہ عام لفظ ہے۔ اسے اس نے حرام نہیں کیا یہ ولالت ہے اس بات کی کہ یہ اس کے نزدیک معاف ہے پس جس نے اسے اپنے سوالِ علت تحریم سے اور اسے حرام پر قیاس کر کے حرام کرلیا وہ اس سے زیادہ مذمت اور برائی کا حقدار ہے جس نے اس کا تھم شارع سے دریافت کیا اور اسے ضرورت بھی تھی۔ دراصل اس کے لیے تھم میہ تھا کہ وہ اس سے بحث ہی نہ کرتا نہ اس کا تھم پوچھتا اللہ نے جب اس سے خاموثی اختیار کی تھی اور اسے معاف فرمایا تھا پھراسے سوال کی ضرورت ہی کیا تھی؟ اسی طرح اس فقیہ پر بھی واجب تھا کہ جس چیز کے بیان سے سکوت ہے اسے بغیر تھم اللی کے حرام نہ کرتا صرف کسی اصل کو لے کراس سے اسے نہ ملانا اس پر اس آیت قرآنی کی دلالت ہے ﴿ يَآتُهُا الَّذِيْنَ آمتُوْا لاَ تَسْنَالُوْا عَنْ اَشْيَاءَ ﴾ الخ واكده: ١٠١) لين والسائل والوا چيرول ك بارك مي يوچه گچه ند كياكرو اگر تمهارك لیے ظاہر کر دی جائیں گی تو تمہیں بڑا گھے گا۔ اگر تم ان کے بارے میں سوالات کرتے رہے جبکہ قرآن اُتر رہا ہے تو وہ یقیناً تمهارے لیے ظاہر کردی جائیں گی- اللہ نے ان سے معافی کرلی ہے- اللہ بخشے والا اور بردباری کرنے والا ہے- تم سے پیلے کی قوموں نے ان کاسوال کیا آخر انجام وہ ان سے کافر ہو گئے۔ رسول الله مال کیا میں جب تک میں منہیں چھوڑے رہوں تم مجھے چھوڑے رہو۔ تم سے پہلے کے لوگوں کے بمکنے کا باعث کثرت سوال اور اپنے انبیاء ملطظم پر اختلاف کرنا ہی ہوا ہے۔ جب میں آپ مہیں کی چیزے منع کر دول تو تم اس سے بچو اور جب میں مہیں کی چیز کا تھم کر دول تو جمال تک تم میں طاقت ہو اسے بجالاؤ۔ اس میں مسلمانوں کو روک دیا ہے کہ جس چیز کا بیان شارع نے چھوڑ دیا ہوتم اس کے پیچھے نذیرو۔ پس جب آپ کی زندگی میں یہ علم تھاتو آپ کے بعد کس نے اس علم کو ہٹا دیا؟

ہمیں تو ہی عکم ہے کہ جو آپ نے بیان فرہا دیا اسی پر آپ کو چھوڑ دیں بید نہ کریں کہ آپ نے اسے کیوں حرام کیا؟
پھر کوئی علت اپنی سمجھ اور رائے سے نکال کرنہ بیان کرو۔ چیزوں کو اسی پر قیاس کرکے ان پر بھی حرمت کا فتوئی جڑ دیں۔ بی
کرنا اس سے کمیں زیادہ بدتر ہے کہ آپ کے نہ بیان کردہ سے ہم موال کریں۔ جب محض موال بڑا ہے اور ممنوع ہے تو یہ تو
اور بڑا اور سخت ممنوع ہوا۔ ناظرین اس پر اور غور کرلیں اور اس کی وضاحت کو دیکھیں۔ نفس حدیث میں ہے کہ میری
ممانعت سے رک جایا کرو اور میرے عکم کی تقیل میں لگ جایا کرو۔ پس آپ کی اس تقسیم میں تین صور تیں ہیں کوئی چو تھی
صورت نہیں۔ ایک وہ جن کا آپ نے عکم دیا وہ فرض ہو کیں۔ ایک وہ جن سے آپ نے منع فرمایا ان سے رکنا فرض ہوا۔
ایک وہ جن سے آپ نے ظاموشی اختیار کرئی ان کانہ سوال جائز نہ ان کی تفیش جائز۔ اب یہ بھی ظاہر ہے کہ یہ عکم آپ کی

حیات کے ساتھ مخص نہ تھا۔ نہ آپ کے محابہ و سی اللہ کی مختص تھا بلکہ یہ تھم جیسا آپ کی حیات میں تھا ایسا ہی اب بھی ہے اور جس طرح یہ محم صحاب وی تھا ہم پر بھی لازم ہے کہ آپ کے فرمان پر عامل ہوں آپ کی ممانعت سے بھیں اور آپ کی خاموثی سے بحث و تفتش نہ کریں۔ یہ بھی یاد رہے کہ یہ جمالت اور تجیل نہیں ہے بلکہ عفو کے تھم کا اثبات ہے لین اباحت عامہ اور اس کے کرنے والے سے حرج کا دور ہو جانا وراصل دین اور شریعت کی کل اقسام اس میں بیان ہو چی ہیں یا واجب ہے یا حرام ہے یا مبارج ہے- رہا مروہ اور مستحب وہ ان تیوں کی فرع ہے وہ مباح سے خارج نہیں- مسلمانو! سنو جناب باری عز اسمہ کا ارشاد ہے کہ جب ہم اے پڑھیں تو تُواس پڑھنے کی پیروی کر پھراس کا بیان ہمارے اپنے ذے ہے۔ (القیامہ : ١٩) پس اس آیت میں بیان احکام اللی پروردگار عالم نے اپنے ذھے لیا ہے نہ کہ ان قیاسیوں اور رائے والوں ك سردكيا مو؟ فرمانِ اللي ب تم بتلاؤ توجو رزق الله في أثارا اورتم في اس ميس سي يحم حلال اور يجم حرام محمرا لياكيا متهيس اس كى اجازت الله نے دى تھى؟ ياتم نے آپ الله پر افترا باندھ ليا؟ (يونس: ٥٩) ديكھتے اس ميں تھم كى دو قسميس كيس-ایک فتم اجازت والی جو حق ہے اور ایک فتم بہتان والی جس کی اجازت نہیں۔ اب قیاس پند حضرات بتلائیں کہ اللہ کی اجازت کمال ہے کہ بلوط ورخت کے پھل کا قیاس تھوروں پر کر کے اس میں سود جاری کیا جائے اور گوشت کے تکاوں کا قیاس سونے چاندی پر کیا جائے اور رائی کا قیاس گیہوں پر کیا جائے۔ اگر واقعی اللہ اور رسول کی جمیں یہ وصیت ہے تو ہم اس ك تابع فرمان ميں ورنہ ہم تم سے كہتے ہيں كه كياجب الله نے اس كى وصيت كى تقى تم موجود تھے؟ ياد ركھوجب تك تم الله کا تھم اس کے رسول کی زبانی ہم تک نہ پنچاؤ ہم ان مسائل قیاسیہ میں تہیں باطل پر اور ناحق پر ہی سمجمیں گے۔ الله تعالی ئے جمیں اپنے اختلافات کا فیصلہ اپنی کتاب اور اپنے رسول کی حدیث سے کرنے کو فرمایا ہے نہ کہ رائے قیاس سے اور نہ تقليد امام سے اور نہ خواب و کشف سے اور نہ الهام اور ولی خیال سے نہ استحسان اور علومِ عقلیہ سے نہ دیوان کی شریعت سے اور نہ بادشاہوں کی سیاست سے نہ لوگوں کی ان عادتوں سے جو شریعت کے خلاف بلکہ شریعت کو مصر ہیں اور سخت مصر۔ بید سب چزیں ہماری شرع میں طاغوت کے لفظ سے تعبیری گئی ہیں۔ جو بھی ان سے دینی امور کا فیصلہ کرے اور جو ان میں سے كسى كى طرف فيصله كے جائے يا لے جانا جاہے اس نے طاغوت كى طرف فيصله لے جانا جابا جو شرعاً حرام ہے بلكه شرك ہے۔ جناب باری عز اسمه کا ارشاد ہے کہ اللہ کے بارے میں مثالیں بیان نہ کرو۔ (النحل: ۲۰۱) اللہ عالم ہے تم نہیں ہو۔ جو بھی صیح طور پر اس آیت میں تامل کرے گاوہ جان لے گا کہ قیاس کی حرمت اور اس تے باطل ہونے پر یہ تھلی دلیل ہے۔ اس لیے کہ قیاس ہے ہی وین میں مثالیں بیان کرنے کا نام۔ جس میں تھم شرع نہ پایا اس میں مثال کا گھوڑا وو ڑایا اور حرام سے یا حلال سے اسے کسی نہ کسی وجہ سے ملا کر اس پر بھی وہی تھم جاری کرویا۔ یقیناً ایسا کرنے والے اللہ کے سامنے مثالیں بیان کرنے والے ہیں۔ سنے! اگر جناب باری تعالیٰ کے نزدیک ان چزوں کا تھم جن کے بیان سے اس نے سکوت کیا ہے اس جیسا ہوتا جو اس نے بیان فرمایا ہے تو وہ جمیں ضرور معلوم کرا دیتا اور اس سے جمیں غافل نه رکھتا۔ فرمان ہے تیرا رب بھولنے والا نہیں۔ (مریم : ١٣) وہ ہم سے جارے بچاؤ کی چیز بیان كرويتا جيسے كه اس كا فرمان ہے : ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لَيْضِيلُّ قَوْمًا ﴾ الخ وتوبد: ١١٥) يعني الله تعالى اليانسيل كرتاكه كسى قوم كو ان كى مدايت ك بعد ممراه كروب جب تك كه ان ك سامنے یہ نہ بیان فرما دے کہ ان کا بچاؤ کس چیز میں ہے۔ ناممکن تھا کہ ایس صورت میں اللہ تعالی جمیں ہماری اپنی رابول کے سرو کر دیتا۔ جن میں آپس میں بھی تضاد اور تعارض ہو تا ہے۔ ایک فقیہ اُٹھتا ہے' ایک قیاس کرتا ہے اور اس کی نظیر بیان

کرتا ہے دو سرا آتا ہے جو اس کے بالکل بر عکس قیاس کرتا ہے اور اس سے بھی واضح نظیر پیش کرتا ہے۔ یہ تو ظاہر ہے کہ یہ دونوں قیاس اللہ کی طرف سے نہیں اور قیاس ہونے کی حیثیت سے دونوں بالکل یکسال اور برابر کے درجہ کے ہیں۔ پس طابت ہو گیا کہ دونوں ہی اللہ کی طرف سے نہیں۔ صرف یمی دلیل ابطال قیاس کیلئے کافی وافی ہے۔ فرمانِ اللی ہے "جننے رسول ہم نے بھیج ہیں وہ ان کی قومی زبان میں ہی بھیج ہیں۔ تاکہ وہ ان کے سامنے کھول کھول کربیان کردیں۔" (ابراهیم: ۱) اور جگہ ارشاد ہے "تاکہ تو لوگوں کے سامنے وہ بیان کردے جو ان کی طرف آتارا گیا ہے۔" (النی : ۱۳۳) پس جو پچھ رسول اللہ ساتھ نے بیان کیا ہے وہ سب یقیناً اللہ کی طرف سے اور اس کے تھم سے ہے۔

جمیں معلوم ہے کہ ہراسم لغت میں اپنے مسی پر واقع ہو تا ہے۔ گیہوں کا نام رائی کو شامل نہیں۔ تھجور کا نام بلوط کے درخت کے پھل کو شامل نہیں۔ سونا چاندی کا نام گوشت کے کلروں کو شامل نہیں۔ چوری کے نصاب میں مرکی تعداد کو کوئی دخل نہیں۔ یہ بیان کہ مردار کا کھانا حرام ہے اس سے تمهارا یہ قیاس ہزاروں کوس دور ہے کہ مومن مرنے کے بعد نجس اور خبیث ہو جاتا ہے حالانکہ وہ اللہ کے نزدیک موت میں زیست میں ہروقت پاک اور طیب ہے۔ پھر ہم کیسے مان لیں کہ تمارے یہ قیاس جو دراصل گوڑے ہیں وہ ہیں جن کابیان جناب باری نے جناب رسالت مآب پر رکھا ہے۔ کمال نبی ساتھ کا فرمان کمال تمهارے بیہ قیاس؟ بیہ تو اس سے کوسول دور اور اس کے بالکل خلاف۔ اس سے بیہ ظاہرہے کہ دین محمدی میں تمهارے بد قیاس کھی نہیں سکتے۔ اور سنئے حدیث میں ہے کہ اللہ تعالی جس نبی کو بھیجا ہے اس پر حق ہے کہ وہ اپنی أمت كو ان کی ہر خیر بتلا دے اور ہر شرے انہیں روک دے۔ اگر رائے قیاس بھی ان کے لیے کوئی بمتر چیز ہوتی تو آپ ضرور اس کا تھم دیتے اور صاف الفاظ میں فرما دیتے کہ میرے واجبات اور محرمات پر قیاس کرکے ان چیزوں کو ان سے ملا دینا جن میں کوئی وصف جامع تمهاری سمجھ میں آجائے یا اور کوئی ایسے ہی الفاظ فرما جاتے جس سے رائے قیاس حدود شرع میں داخل ہو جاتا اور دلیل شرع بن جاتا۔ ہم تو دیکھتے ہیں کہ اس کا فرمان تو کمال؟ اس سے آپ نے اُست کو بچایا اور نمایت سختی سے ڈرایا۔ جیسے کہ ہم بیان کریں گے۔ ان شاء اللہ تعالی اور سنے ہر زبان میں ہراسم اپنے مسی پر واقع ہوتا ہے نہ کہ اس کے سوا اور پر-الله سجانه وتعالى نے اپنے نبی التي كم عربى زبان ميں بھيجا جے كل اہل عرب جانتا ہے ہي جب اس كى كتاب يا اس كے رسول اللط كى حديث ميس كوئى نام آئے اور اس ير كوئى علم مرتب ہو تو واجب ہے كہ وہ اسى ير رہے جس ير اس كا اقتضا ہے وہ اس ے تجاوز نہیں کر سکتا اور اللہ اور رسول ما کھا کی وضع سے آگے بڑھ نہیں سکتا۔ بال اس اسم کے نقاضے میں جو ہے ان میں ے کوئی اس سے نکل بھی نہیں سکتا۔ اس پر زیادتی کرنا دراصل دین میں کی کرنا ہے۔ پہلے کا نام قیاس ہے و دوسرے کا نام تخصيص باطل ہے۔ يه دونوں چيزيں دين ميں نہيں۔ جو لوگ الفاظ شارع مالئل پر بس نہيں كرتے ان كا يمي حال ہے كه كبھي وه بوها دية بين جو دين مين نهين اور اس كانام قياس ركهة بين اور بهي وه كهنا دية بين جو دراصل اس مين داخل تها'اس كا نام اُنہوں نے اپنی فقہ میں تخصیص رکھ چھوڑا ہے۔ یہ حضرات بھی ایسا بھی کر گزرتے ہیں کہ قرآن حدیث کو بالکل ہی چھوڑ دیتے ہیں اور فرما دیتے ہیں کہ اس پر عمل نہیں۔ یا یہ قیاس کے خلاف ہے یا یہ کمہ دیتے ہیں کہ یہ اصول کے خلاف ہے اور ولیل سنے! اگر قیاس دین میں وافل ہو تا تو قیاس لوگ صدیث کے سب سے زیادہ تابعدار ہوتے۔ جول جول جو مخص قیاس میں گرا اتر تا اسی قدر وہ حدیث کی اتباع میں سخت ہو تا۔

کین واقعہ اس کے یکسر خلاف ہے۔ ہم تو دیکھتے ہیں کہ جس قدر جو شخص قیاس کا فریفتہ بنیا ہے اسی قدر وہ سنت و

حدیث کا مخالف بن جاتا ہے۔ سنن اور آفار کے خلاف آپ رائے قیاس والوں میں ہی پائیں گے۔ اللہ ہی کو عِلَم ہے کہ کتی ایک صحیح صریح سنتیں اس قیاس سے معطل ہو گئیں اور کتنے ایک آفار اس کی وجہ سے مث گئے ان رائے قیاس والوں نے ان گنت سنتوں کو اوندھی کر دیں' ان کے احکام بیکار کر دیئے انہیں ان کے غلبے سے ہٹا دیا یا ان کو ولایت سے معزول کر دیا۔ نام ان گا گو عزت سے لین لیکن تھم قیاس کا چاتا ہے۔ گو سکہ اور خطبہ اس کے نام کا ہو لیکن حکومت اور آمرو نمی دو سرے نام ان کا گو عزت سے بین کس نے چھڑوایا اور کیوں ان کے نام پر ہے۔ ورنہ تم ہی بتلاؤ کہ ان سُنت صحیحہ صریحہ کو جو احادیث صحیحہ صریحہ سے قابت ہیں کس نے چھڑوایا اور کیوں ان پر عمل موقوف ہے؟

## وه بیاسی (۸۲) حدیثیں جو رائے کی بدولت چھوڑ دی گئی ہیں

- (۱) غرباء کو تحفتاً کھانے کے لیے دیئے ہوئے درخوں کو وہ کھل کی حالت میں تیار کھل کے بدلے چ دیں۔ اس کی رخصت حدیث میں ہے مگر قیاسی اسے نہیں مانتے۔
- (۲) جس کی بیوی ہو پھروہ نکاح کرے تو اگر باکرہ سے کیا ہے تو سات دن اس کے پاس رہے اور اگر رانڈ سے کیا ہے تو تین دن اس کے پاس رہے' پھر برابر سے باریاں تقتیم کرے۔ یہ حدیث میں تھم ہے لیکن قیاس کے متوالے اس کے منکر ہیں۔
  - (٣) حديث ميں ہے كه غيرشادى شده زانى كو جلا وطن بھى كيا جائے گاليكن بدلوگ اسے بھى جواب ديتے ہيں۔
- (م) حدیث میں ہے کہ حاجی اپنے جم میں شرط کر سکتا ہے اور اس شرط کے مطابق حلال ہو سکتا ہے لیکن کیا مجال جو شفتگانِ قیاس اسے مان لیں۔
  - (۵) جرابوں پر مسح کر لینے کابیان حدیث میں ہے۔ لیکن قیاسی حضرات اسے بھی نہیں مانتے۔
- (۲) عمران بن حصین اور ابو ہریرہ وہا گئے کی روایت والی مرفوع حدیث میں ہے کہ بھولنے والے اور جاہل کے کلام کر لینے سے نماز باطل نہیں ہوتی لیکن رائے کے رگڑے والے ان حدیثوں کے بھی منکر ہیں۔
- (2) حدیث میں صاف ہے کہ گری پڑی چیز جے ملی ہو پھر کوئی آگر اس کا دعویٰ کرے اور اس کے برتن کا اس کے مربند کا اور اس کی ڈوری کا صحح پتہ دے تو اسے دے دینا چاہیے گر قیاس کے شیدائی اس کے بھی منکر ہو گئے۔
- (۸) جس جانور کا دودھ تھن میں روک کر گاہک کو زیادہ دکھا کر تھے دیا جائے اس کی واپسی کا اسے اختیار ہے۔ اس بارے کی جو حدیثیں ہیں انہیں بھی ہیہ حضرات نہیں مانتے۔
- (9) کوئی اپنے غلاموں کو اپنی بیاری میں آزاد کر دے اور ان کی قبت اس کے ثلث مال سے زیادہ ہو تو ثلث مال کی قبت تک کے غلاموں کو قرعہ اندازی کر کے الگ کر کے انہیں آزاد کر دیا جائے۔ یہ صحیح صریح حدیث میں ہے لیکن کیا مجال کہ قیاسی حضرات اسے کسی وقت بھی مان لیں۔
  - (۱۰) مجلس کے خیار کے حدیث صحیح کے مسئلے کو یہ فرقہ نہیں مانا۔
- (۱۱) بھولے سے کھا لینے والے کے روزے کو پورا کر لینے کے مسلے سے یہ منکر ہے طال نکہ حدیث میں صراحثاً موجود ہے۔

- (۱۲) جس نے صبح کی ایک رکعت پڑھ لی ہو اور سورج طلوع ہو جائے تو وہ اپنی نماز پوری کرلے اسے بھی رائے والے نہیں مانتے جو عدیث شریف میں کھلے لفظوں سے موجود ہے۔
  - (۱۳) میت کی طرف سے روزہ رکھ لینے کی مدیث أنهوں نے معطل كرركھى ہے۔
- (۱۱۲) جو مریض اپنی بیاری سے شفا پانے سے ناامید ہو چکا ہو اس کی طرف سے ادائیگی حج کی حدیث کو اُنہوں نے بیکار چھوڑ رکھا ہے۔
  - (۱۵) تیافے سے تھم لگانے کی حدیث کو اُنہوں نے معطل کر رکھا ہے۔
- (۱۲) جو مخض اپنی کوئی چیز بعینہ کسی دیوالئے کے پاس موجود پائے تو وہی اس کا حقد ار ہے۔ اس حدیث کو بھی قیاسیوں نے باطل کر رکھاہے۔
  - (١٤) تر مجوروں كو خشك مجوروں كے بدلے بيج كى ممانعت كى مديث كو أنهوں نے ٹال ديا ہے۔
    - (۱۸) تے مرکی حدیث کو اُنہوں نے نظرانداز کردیا ہے۔
    - (١٩) شام اور فتم ير فيصله كرنے كى حديث كو أنهوں نے نہيں مانا۔
  - (۲۰) کونڈی جس کی ہواس سے جو اولاد ہو وہ اس کی ہے نیہ فیصلئہ محمدی ان پر اہل رائے کے نزدیک ردی چیز ہے۔
    - (۲۱) جب مال باپ جدا ہو جائیں تو بچے کو اختیار دینے کی مدیث أنہوں نے مهمل چھوڑ رکھی ہے۔
      - (۲۲) چوتھائی دینار کے چور کے ہاتھ کا شنے کی حدیث کو اُنہوں نے جواب دے دیا ہے۔
        - (۲۳) الل كتاب ذايول كورجم كرنے كى مديث أنهول نے بے طرح تواضع كى ہے۔
- (۲۳) جو شخص اپن باپ کی یوی سے نکال کرے اس کی گردن مارنے اور اس کامال چین لینے کی حدیث کو اُنہوں نے دائے پر قربان کیا ہے۔
  - (۲۵) مومن کو کافروں کے قبل کے بدلے قبل نہ کیا جائے۔ یہ حدیث ان کے نزدیک قابل عمل نہیں رہی۔
- - (٢٧) بغيرولي كے نكاح نه ہونے كو اللہ كے رسول اللہ نے فرمایا ليكن قیاسي حضرات اس كے خلاف ہیں۔
- (۲۸) تین طلاقیں جس عورت کو مل می ہوں اس کے خاوند پر اس کا کھانا پایا اور رہنے کا دیا نہیں اس فیصلہ محمدی کو رائے والے محمدار رہے ہیں۔
  - (٢٩) نبي ماليكم نے خود حضرت صفيد رفي آخاد كيا اور اسى آزادگى كو مسر قرار ديا۔ اس كے بھى بيد منكر ہيں۔
  - (۳۰) صفور ما الله كافرمان ب كه مهر مين دے دے اگرچه لوب كى اتكو تھى جو مگر رائے والے اسے بھى مانتے تهيں۔
    - (۱۳۱) گھوڑوں کے گوشت کو شریعت نے حلال کیا ہے لیکن رائے قیاس والے اسے حلال نہیں مانتے۔
    - (٣٢) برفشے والى چيز الله كے رسول عليم في حرام فرمائى ب كيكن رائے والوں كو اس ميں بھى تردو ب-
  - (٣٣) رسول الله النايل إلى وسق سے كم ميں ذكوة فرض شيس بتلاتے ليكن رائے والے اس كا بھى خلاف كرتے ہيں۔
  - (۱۳۴۸) کھیت بونے میں پانی پلانے میں شرکت کو حدیث میں جائز بتلایا گیا ہے لیکن رائے والے اس کے بھی مخالف ہیں۔

- (٣٥) حديث ميں ہے جانور كے پيك ميں جو بچة ہو جانور كا ذبيحہ إس كا بھى ذبيحہ ہے ليكن قياس اس كے بھى منكر ہيں۔
  - (٣٦) ربن شده جانور سواري ليا جائے گا اور دودھ لكالا جائے گا والى حديث كو بھى قياسيوں نے چھوڑ ركھاہے-
    - (٣٤) تشراب سے سرکہ بنانے کو حدیث نے منع کیالیکن رائے والے منع نہیں کرتے۔
- (۳۸) فنیمت کی تقیم کے وقت پیدل کو ایک حصہ اور سوار کو تین حصے دینے کا فرمان حدیث میں ہے لیکن رائے والے اسے نہیں مانتے۔
- (٣٩) حديث ميں ہے كہ ايك دو دفعہ كى چكى دودھ كى لگانے سے حرمت ابت نہيں ہوتى ليكن رائے والے اس سے بھى حرمت ابت كرديتے ہيں۔
  - (۴۰) مینه شریف کی حرمت کی حدیثیں۔
    - (۳۱) قربانی کے شکار کرنے کی مدیثیں۔
  - (۲۲) محرم کو بوقت نہ یانے تھ کے باجامہ بیننے کی حدیثیں۔
- (۳۳) اولادوں کو ہبہ کرنے کے وقت برابرنی کرنے کی حدیثیں اور ان میں کی بیشی کرناظلم ہونے اور اس پر گواہ نہ رہنے کی حدیثیں۔
  - (٣٣) مديث كه تو اور تيرا مال تيرك باپ كي چيز ہے۔
    - (۳۵) قسامه کی حدیثیں۔
  - (۴۲) اونٹ کا گوشت کھانے سے وضو کر لینے کی حدیث۔
    - (۲۷) عمامه پر مسح کی حدیث۔
  - (٢٨) صف كے يہ ع تنا كور موكر نماز برصنے والے كى نماز كے دو برانے كے حكم كى حديثيں-
  - (٣٩) بو مخص جمعہ کے خطبے کی حالت میں آئے وہ بھی دو رکعت تحیة مسجد راسطے بغیرنہ بیٹے سے بدیشیں۔
    - (۵۰) جنازه غائبانه کی مدیثیں۔
- (۵۱) نماز میں اُو نجی آواز سے آمین کنے کی حدیثیں۔ یہ سب ان رائے قیاس فقہ و اجتماد والوں نے چھوڑ رکھی ہیں۔ کیا حال جو ان کے لاکھوں افراد میں سے ایک بھی پوری زندگی میں ایک مرتبہ بھی ان احادیث پر عمل کرلے یا ان کے حق مون کو افرار بھی کرلے۔ چے تو یہ ہے کہ رائے کا اندھیر شنت کے نور کو کھو دیتا ہے اور بھی وہ حدیثیں ملاحظہ ہوں جنہیں رائے قیاس کے مقابلے میں ٹرک کرویا گیا ہے۔
  - (۵۲) باپ اپن اولاد کو دیے ہوئے ہمہ کو واپس لے سکتا ہے۔
  - - (۵۵) جو الركا كھانانه كھانا ہواس كے بيشاب ير چينادے ليناكانى ہے۔
      - (۵۲) قبرير جنازه اواكرنا-
- (۵۷) جو مخص ب اجازت دوسرے کی زمین میں کھیتی ہو لے اسے کھیتی میں سے پچھ نہ ملے گا ابل اپ خرج کے پانے

کاوہ مستحق ہے۔،

(۵۸) نی کالی کے حضرت جابر بوالت سے اس شرط پر اونٹ خریدا کہ اس کی سواری مدینے پنیخے تک ان کی ہے۔ ان امادیث کو بھی اہل رائے نے تکا ساجواب دے دیا ہے۔

(۵۹) درندول کی کھال کی ممانعت کی مدیث۔

(۱۰) پروی کواپی دیوار میں کوئی لکڑی گاڑنے سے نہ روکنے کی حدیث۔

(۱۲) سب سے زیادہ قابل وفاان شرطوں کے ہونے کی حدیث جن کی وجہ سے عصمت طال ہو۔

(۱۲) غلام جس کے پاس مال ہواسے جو بیچے وہی اس مال کا حقد ارد یہ حدیث۔

(۱۳) مسلمان ہونے کے وقت جس کے گریس دو بہتیں ہوں تو اے ان میں سے ایک کے رکھنے کی حدیث۔

(۱۴) سواری پر وتر پڑھ لینے کی مدیث۔

(۱۵) ہر کچلی والے درندے کی حرمت کی حدیث۔

(٧٦) نمازيس باكي باته يردايال ركف ك مسنون مون كى حديث

(١٤) اس كى نمازنه بونے كى حديث جو ركوع و سجود سے اپنى پیٹر سيداھى نہيں كرتا۔

(١٨) ركوع مين جانے اور ركوع سے المضنے كے وقت رفع اليدين كرنے كى مديث۔

(۲۹) استفتاح کی مدیث۔

و (۷٠) ني نالله ك دوسكة كرن كي مديث

(ا) نمازی تحریم تلبیراور تحلیل تسلیم ہونے کی حدیث۔

(2۲) نماز میں بچے کے اٹھا لینے کی مدیث۔

(۷۳) قرعه اندازی کی حدیثیں۔

(۱۲۲) عقیقے کی حدیثیں بھی ہیہ مقلدان رائے نہیں مانتے ان سب کو بھی اُنہوں نے متروک کر رکھا ہے۔

(۵۵) اگر کسی کے گھریں اس کی اجازت بغیر کوئی جھائے اور وہ کنکر چھیکے جس سے اس کی آگھ چھوٹ جائے تو اس پر کوئی جرمانہ نہیں۔ اس صحیح حدیث کو بھی رائے والوں نے رد کر دیا ہے۔

(۷۷) کی کے ہاتھ کو کوئی کاٹنا ہو اور وہ جھٹکا دے کراس کے مُنہ سے اپنا ہاتھ گھیٹے اس میں اس کے دانت توٹ جائیں تو اس پر شرعاً جرمانہ نہیں۔ اس مدیث کو بھی رائے سے رد کر دیا ہے۔

(24) حضرت بلال بوالتر والى رات كے وقت كى اذان كى حديث كو بھى بير رائے والے نميں مانتے۔

(۷۸) صرف جعہ کے دن کے تفلی روزے کی ممانعت کی حدیث کو اہل قیاس قبول نہیں کرتے۔

(29) دانت اور ناخن سے ذبیحہ کرنے کی ممانعت کی صدیث کو یہ ترک کیے ہوئے ہیں۔

۸۰) کسوف اور استسقاء کی نماز باجهاعت کی طدیثوں کے بیر مخالف ہیں۔

(۸۱) نرکی کدائی کی اجرت کی ممانعت والی حدیث کوید صاف جواب دینی موع میں۔

(۸۲) احرام کی حالت میں جو مخص مرجائے اس کا سرنہ ڈھانیا جائے اور ایے خوشبونہ لگائی جائے اس مدیث کو بھی کیا

مجال جو رائے قیاس کے شیدائی مجی مان کر دیں بلکہ ان لوگوں نے اسے بھی جواب دیا ہے۔ یہ تو بطور نمونہ کے بیاس حدیثیں ہم نے بیان کی ہیں انہوں نے تو آن گنت اور بے شار حدیثوں کو جواب دے دیا ہے اور رائے کے رگڑے میں بڑی طرح اس کے اس جال میں ایسے تھنے کہ چرنہ چھے۔ اس اگر قیاس حق ہو تا تو قیاس والے ساری اُمت سے زیادہ احادیث کے عامل ہوتے۔ ناممکن تھا کہ ان سے ایک حدیث بھی چھوٹے۔ ہاں منسوخ حدیثوں کا جمم اور ہے۔ لیکن ہم تو کیا ونیا دیکھ رہی ہے کہ اہل ہائے سے زیادہ سخت مخالف صیح حدیثوں کا اور کوئی نہیں۔ یہ بھی دلیل ہے اس بات کی کہ رائے قیاس منجانب اللہ نہیں اگر یہ اللہ کی طرف سے ہوتا تو قرآن حدیث کے مطابق ہوتا نہ کہ مخالف۔ رائے قیاس والے قرآن حدیث کے سیخ تابعدار ہوتے نہ کہ سخت تر مخالف۔ آپ دیکھ کیجئے ابلحدیث کس طرح قرآن و حدیث کے متبع ہیں۔ آپ ساری ونیا میں سے ایک صحیح حدیث ایس نہیں دکھا سکتے جس کی مخالفت اہلحدیث نے کی ہو۔ ہال ہم نے آپ کو وہ حدیثیں وکھا دیں جن کی خالفت اہل رائے نے کی ہے اور یہ توبطور نمونہ کے ہے ورنہ ایک وفتر کا دفتر بھی ان تمام حدیثوں کا اعاطم نہیں کر سکتا جو رائے قیاس کے شیدائیوں نے تو ر مروز کر رکھ دی ہیں اور سفتے اللہ تعالیٰ نے اہل کتاب ے ہم سے پہلے اور ان کے بعد ہم سے بھی عمدوییان لیا کہ ہم اللہ کے ذے سوائے کے اور حق کے اور کھے نہ کمیں۔ پس اگریہ رائے قیاس جو آپس میں بھی متعارض اور متاقض ہیں ایک ایک کے خلاف ہے۔ اس طرح کہ انسان ان میں جق و ناحق کی تمیز نہیں کر سکتا۔ حق ہوتے تو ضروری تھا کہ یہ آپس میں ایک دوسرے کی تصدیق کریں۔ جیسے کہ حدیثیں ایک دوسرے ك مطابق اور موافق موتى بين- جناب بارى رب العزت كافرمان بيك الله تعالى حق كوحق كرتا ب- اين كلمات س، نه کہ ہماری رایوں سے اور نہ ہمارے قیاسات سے۔ فرماتا ہے! اللہ حق فرماتا ہے اور صحیح راستے کی ہدایت کرتا ہے۔ پس جے نہ الله تعالی نے بیان فرمایا نہ اس راستے کی ہدایت کی یقیناً وہ حق نہیں۔ ارشادِ اللی ہے اگر وہ تیری نہ مانیں تو تو یقین کر لے که وه تو خوابش پرست بین- یمال بھی دو ہی قتمیں بیان فرمائیں۔ اس کی اتباع جس کی طرف رسول کریم مالیکیم اپنی امت کو بلائيں پر خواہش كى پس جو فرمان رسول كالليم ميں نہ ہو وہ پيروى خواہش ہے۔

ر قیاس کی صرت حدیثیں انکار کیا ہے۔ حضرت عمر والتہ اور حضرت اسامہ وولتہ کے پاس آپ ریشی ملے ہیں۔ بیل اور حضرت اسامہ وولتہ کے پاس آپ ریشی ملے ہیں۔ بیل اور حضرت اسامہ وولتہ کو بیننے پر قیاس کر کے اسے واپس کر دیتے ہیں۔ ورنوں کرتے ہیں اور اسے پہن لیتے ہیں اور حضرت عمر وولتہ مکیت کو پہننے پر قیاس کر کے اسے واپس کر دیتے ہیں۔ پس حضرت اسامہ وولتہ مول کرتے ہیں اور حضرت عمر وولتہ حوام کر لیتے ہیں۔ دونوں کے بیل ویل صرف قیاس ہوتا ہے۔ رسول اللہ ماٹھیا دونوں کے قیاس کو باطل کر دیتے ہیں۔ حضرت اسامہ وولتہ کو تو فرماتے ہیں کہ میں میں نے اس ریشی ملے کو تہمارے پاس اس لئے بھیجا تھا کہ آپ نفو اُٹھاؤ۔ حضرت اسامہ وولتہ سے فرماتے ہیں کہ میں نے اس ریشی ملے کو تبمارے پہنے کو تبیں ہی ہیجا تھا کہ اس اپھاڑ کر اپنی ہویوں گے دوسیٹے بنا دو۔ اس سے پہلے ان دونوں بزرگوں کو دیشم کے پہننے کی حرمت کی حدیث پہنچ بھی تھی۔ اس پر دونوں بزرگوں نے قیاس کیا اور دونوں کے قیاس کو دونوں بزرگوں نے قیاس کیا اور دونوں کے قیاس کو اللہ کے پیغیم ملکت پر قیاس کر لیا اور دونوں کے قیاس کو دونوں کر بیان فرما دیا کہ پہننے کو جو اس کی حرمت کی حدیث پرنچ بھی تھی۔ اس پر خطا کی کہ پہننے کو مکیت پر قیاس کر لیا اور دونوں کے قیاس کو جو تھا کہ اس سے متعدی نہیں اور ملکیت کو آپ نے مباح فرمایا ہے اس کی حرمت کا حکم اس سے متعدی نہیں اور ملکیت کو آپ نے مباح فرمایا ہے اس کا حکم میننے کی آپ نے حرام فرمایا ہے اس کی حرمت کا حکم اس سے متعدی نہیں اور ملکیت کو آپ نے مباح فرمایا ہے اس کی حرمت کا حکم اس سے متعدی نہیں اور ملکیت کو آپ نے مباح فرمایا ہے اس کی حرمت کا حکم اس سے متعدی نہیں اور ملکیت کو آپ نے مباح فرمایا ہے اس کی حرمت کا حکم اس سے متعدی نہیں اور ملکیت کو آپ نے مباح فرمایا ہے اس کی حرمت کا حکم اس سے متعدی نہیں اور ملکیت کو آپ نے مباح فرمایا ہے اس کی حرمت کا حکم اس سے متعدی نہیں اور ملکیت کو آپ نے مباح فرمای فرمایا ہے اس کی حرمت کا حکم اس سے متعدی نہیں اور ملکیت کو آپ نے مباح فرمایا ہے اس کی حرمت کا حکم اس سے متعدی نہیں اور ملکیت کو آپ نے مباح فرمایا ہے اس کی حرمت کا حکم اس سے متعدی نہیں اور ملکیت کو آپ کی مباح فرمایا ہے اس کی حرمت کا حکم اس سے متعدی نہیں اور ملکیت کو آپ کی مباح فرمایا ہے اس کی حرمت کا حکم اس کے دوسی کی مباح فرمایا کے اس کے دوسی کی مباح فرمایا کی حرمت کا حکم اس کے دوسی

طرف متعدی نہیں۔ پس اس حدیث میں کھلے طور پر قیاس کا ابطال ہے اور حدیث میں فرمان رسول اللہ ساتھ کے اللہ تعالیٰ نے فرائض مقرر کیے ہیں انہیں ضائع نہ کرو' حدیں مقرر کر دی ہیں ان سے آگے نہ بردھو' منع فرمایا ہے اس میں ممانعت کو نہ تو رو اور بہت سی چیزوں کے بیان سے سکوت فرمایا ہے۔ صرف تم پر رحم کھا کر بغیر بھولے پس ان کی بحث میں نہ برو۔ بد خطاب جیسے صحابہ میں ایک کے لئے ہے ویسے ہی ان کے بعد والول کے الیہ بھی ہے۔ پس کسی کو حلال نہیں کہ اللہ اور رسول کی نہ بیان کردہ چیزوں میں لب کشائی کرے انہیں حرام یا واجب سے ملائے۔ فرماتے ہیں ستر (۵۰) سے اوپر اوپر فرقے میری امت کے مو جائیں گے۔ میری امت پر ان میں سب سے زیادہ فتنہ باز گروہ وہ مو گاجو امور شری میں قیاس دو زائیں۔ پس حرام کو حلال اور حلال کو حرام کر دیں۔ اس حدیث کی اور سند بھی ہے۔ اس کے سب راوی ثقہ اور حفاظ ہونے کے علاوہ ائمہ ہیں۔ ہال جریر بن عثان حضرت علی بوالتر سے مخرف ہو گئے تھے۔ باوجود اس کے یہ بھی وہ ہیں جن سے امام بخاری راتید ائی صیح بخاری میں حدیثیں لائے ہیں۔ ساتھ ہی یہ بھی مروی ہے کہ خود حضرت جریر نے اس تہمت سے انکار کیا ہے کہ وہ حضرت علی زماتھ سے منحرف ہوں۔ اس کے دو سرے راوی تعیم بن حماد بڑے جلیل القدر امام ہیں جہمیہ کے خلاف تو آپ ننگی تلوار تھے۔ یہ بھی صحیح بخاری شریف کے راویوں میں سے ہیں اور حدیث جو تقریباً تواتر کے درج کو پینی ہوئی ہے اس میں ے کہ "جب تک میں تہیں چھوڑے رہوں تم بھی مجھے چھوڑے رہو۔ تم سے پہلے کے لوگ کثرت سوال سے اور انبیاء پر اختلاف كرنے سے بى تباہ ہو گئے۔ جس سے میں روكوں تم رك جاؤ ، جو میں فراؤں تم بجالاؤ ، جمال تك تم میں طاقت ہو۔ " یہ حدیث بھی صاف بالا رہی ہے کہ جو آمرآپ واجب کریں وہ واجب ہے، جس سے آپ منع کریں وہ حرام ہے، جس سے آپ خاموثی برتیں وہ معاف اور مباح ہے' اس کے سواکوئی چوتھی چیز نسیں۔ ظاہرہے کہ قیاس ان تیوں چیزوں کے باہرہے تو وہ مردود اور باطل ہے۔ جس پر قیاس کیا جائے گا وہ سکوت میں ہے اور جو مسکوت ہو وہ معاف ہے چراسے حرام سے ملانا الله كى معافى كو حرام كرنا ہے۔ آپ كايد فرمانا كه جب تك ميں تهيں چھوڑے ربوں تم مجھے چھوڑے ربو- اس ميں كھلابيان ہے کہ جب تک نبی النایم کا صریح فرمان سرزد نہ ہو جائے کوئی چیز حرام یا واجب نہیں ہو سکتی۔ اس سے یہ بھی ثابت ہوا کہ تھم نبی ملتھا میں جوب کے لیے ہے۔ ہاں کوئی اور دلیل وجوب کے اٹھا دینے والی آجائے تو اور بات ہے اس وقت اس دلیل سے اگر ندب و اباحت ثابت ہو جائے گی تو وہ مسلم ہو گی۔ آپ کی یہ حدیث یہ بھی ثابت کر رہی ہے کہ جو چیز ہماری طاقت سے خارج ہو وہ ہم سے ساقط ہے۔ ایک اور حدیث میں ہے کہ نی مٹھیم سے بست سی چیزوں کا سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا حلال وہ ہے جے اللہ حلال کرے ، حرام وہ ہے جے اللہ حرام کرے اور جس سے وہ حیب رہے وہ اس کے معاف کیے موت بير- بيسند بهي نمايت اعلى ب- والله المستعان وعليه التكلان-

رائے قیاس کی تردید کے اقوالِ صحابہ رضی اللہ اللہ علیہ رسل اللہ ہنچ تو اس کے سامنے مثالی بیان نہ کیا کرو۔ صحیح مسلم میں ہے حضور سٹھی فرماتے ہیں کہ اللہ کو سب سے زیادہ محبوب کلام چار ہیں۔ اس مدیث مثالیں بیان نہ کیا کرو۔ صحیح مسلم میں ہے حضور سٹھی فرماتے ہیں کہ اللہ کو سب سے زیادہ محبوب کلام چار ہیں۔ اس مدیث کے آخر میں ہے کہ ایپ غلام کا نام بیار' رباح' نجیج اور افلح نہ رکھو۔ تم کہوگے کہ یمال وہ ہے' جواب ملے گا کہ نہیں ہے۔ راوی فرماتے ہیں بس مدیث میں چار ہی نام ہیں تو میری روایت میں کسی نام کی زیادتی نہ کرنا۔ پس خیال فرمائے کہ حضرت سموہ واللہ ناموں پر قیاس کرکے اور ناموں کو ان سے ملانا اور ان چار پر زیادتی کرنا جائز نہ رکھا' مثلاً یہ نام سعد' فرج'

خیرت ' برکت وغیرہ لیکن قیاس کرنے والوں کے اصول کا مقضیٰ یہ ہے کہ جو نام حدیث میں نہیں ان کا ان سے ملانا کم سے کم انہی کے برابر ورنہ دراصل ان سے بھی اولی ہے۔ ہو سکتا ہے کہ کوئی کے ممکن ہے یہ فرمان بھی خود رسول الله طاق کا ہو کہ مجھ پر ان ناموں میں زیادتی نہ کرنا اور یہ بھی ممکن ہے کہ حضرت سمرہ بواٹھ کا مقصود یہ ہو کہ مرفوع حدیث کی روایت میں ان ناموں پر کوئی زیادتی نہ کرنا تو ہمارا جواب یہ ہے کہ اگر پہلی بات ہو تو ابطالِ قیاس اور بھی بھترین طور پر ہو گیا کہ ممانعت ان چار ناموں کے ساتھ بی مخصوص ہے۔ دو سرے احمال کا جواب یہ ہے کہ اس کا بھی اقتضا یمی ہے کہ تخصیص روایت اس تھم پر ہے اور اس پر زیادتی کی نفی ہے۔ روایتا بھی اور حکماً بھی پس دونوں آ مریس کوئی منافاۃ نہیں۔

حضرت براء ہن عاذب والتھ سے سوال ہوتا ہے کہ کن کن جانوروں کی قربانی محروہ یا ممنوع ہے؟ آپ چار هم کے جانوروں کے جائز نہ ہونے کی حدیث مرفوع پڑھ ساتے ہیں تو حضرت عبدہ بن فیروز کہتے ہیں ہیں تو سینگ ٹوٹے ہوئے اور کان کی کی والے جانور کو بھی محروہ سجھتا ہوں تو آپ نے فربایا جو مجھے محروہ معلوم ہو اسے چھوڑ دے مگر کی اور پر حرام نہ کر۔ یہ تو فربایا لیکن انہیں قیاس کی اجازت نہیں دی۔ نہ خود قیاس کیا۔ نہ نہ مروی ہے کہ کی صحابی نے ان چار هم کے عیب دار جانوروں پر اور جانوروں کا قیاس کیا ہو۔ حضرت این عباس بی افرائے ہیں کہ اہل جالیت بہت ہی چیزیں کھاتے تھے اور بہت می چیزوں کو گھن کر کے چھوڑ دیتے تھے۔ پی اللہ تعالیٰ نے اپنے نہی طاق کو مجوث فربایا آپ پر اپنی کہا بناللہ فربائی طال حرام کی تفصیل کر دی۔ اب جے اس نے طال کیا طال ہے جے حرام فربا دیا تھا ہو ہی ہے۔ اب کی کو خانوی کی شوخ کی مطرب بھی ہوں کہا ہو ہو گئے ہیں 'مندے کیل چی ہے۔ اب کی کو کار فربائی 'طال حرام کی تفصیل کر دی۔ اب جے اس نے طال کیا موار واضح ہو چکے ہیں 'مندے کیل چی ہے۔ اب کی کو کار فربائی 'مال حرام کی گئے کئی ہوں ہو گئے ہیں 'مندے کیل چی ہے۔ اس کے طال کیا میا ہو تا ہے جس سے فار گئی ہے۔ اس کی کو کار کی گئے کئی ہوں کو بیاں کردہ کا تھی ہو تا تو ہر محض کو قیاس کی طاقت تھی جو سوال ہو تا جسٹ سے نظیر شول کراس کا تھم اس کو فربائی بھی اور فربائی اس طرح تقیم کرنے کی ضرورت نہ پر تی کی طاقت تھی جو سوال ہو تا جسٹ سے نظیر شول کراس کا تھم اس کی جو اس سے ہوں اور جو نہ ہوں۔ درنہ تی قالیت رکھتے ہوں اور حو نہ ہوں۔ ورنہ تم قیاس حور در تھی وی کو ان سوالات کی جو ان سے بوں اس طرح تقیم کرنے کی ضرورت نہ پر تی کہ جو شریعت میں بیان ہو باقی۔ ابنی مسعود در تھی وی کو ان سوالات کی خود ان سے بوں اس طرح تقیم کرنے کی ضرورت نہ پر تی کہ جو شریعت میں بیان ہو باقی۔ ابنی مصور در تھی تھی کو کو ان سوالات کی خوان سے بوں اس طرح تقیم کرنے کی ضرورت نہ پر تی کہ جو شریعت میں بیان ہوں اور جو نہ ہوں۔ ورنہ تم قیاس سے حضرات

اگر اعتراض کیا جائے کہ اتا تو تم بھی مانے ہو کہ ساری شریعت مبین ہے بیان سب کا ہو چکا ہے۔ تو ہم جواب دیتے ہیں کہ بیان کی دو قتم ہیں۔ ایک بیان تو یہ ہے کہ تھم ظاہر کر دیا ، دو سرا بیان یہ ہے کہ تھم بیان نہیں فرمایا۔ لیکن اصول بتلا دیا کہ ایسی حالت میں معافی ہے۔ ہاں قیاسی حضرات گویا فرماتے ہیں کہ نہ بیان کیے ہوئے کئی مسائل بھی قیاس کی رو سے گویا بیان کردہ ہیں۔ پس ناظرین غور فرمائیں کہ ہم میں ان میں زمین آسمان کا فرق ہے ہم بیان نطقی اور بیان سکوتی کے قائل ہیں جن پر حدیث کے لفظ شاہد ہیں۔ اس میں بیان کا عموم ہے اور تناقش بالکل نہیں اور تہمارا قول اس سے کہیں گرا ہوا ہے تم بیان اپنے ذمے کے کر اللہ کی معافی کو بدل دیتے ہو۔ ابنِ مسعود برائٹ کا قول پہلے کئی بار گزر چکا ہے کہ ہر سال کے بعد والا سے بدتر ہو گا بارش پیداوار اور بادشاہت کے لحاظ سے نہیں بلکہ علماء اور بھلے لوگوں کے وجود سے خالی ہونے کی حیثیت سے۔ بھرتو وہ لوگ پیدا ہو جائیں گے جو امور دینی میں رائے قیاس کو دخل دیں گے اسلام کو ڈھا دیں گے اور اس

میں سوراخ کر دیں گے۔ حضرت عمر بڑا تھ کا یہ فرمان بھی گرر چکا ہے کہ علم تین ہیں کتاب ناطق ' شنت ماضیہ اور انسان کا یہ کہنا کہ میں نہیں جانا۔ آپ نے حضرت ابوالشعثا سے فرمایا کہ فتوئی صرف کتابِ ناطق سے یا سنت جاریہ سے دیا کرو۔ حضرت عبداللہ بن ابی اوئی بڑا تھ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ سٹھا کے سبز محملیا میں نہیز بنانے کو منع فرمایا ہے۔ یہ من کر ابواسحاق شیبانی ان سے پوچھتے ہیں کہ اگر سفید ہو تو؟ فرمایا میں نہیں جانتا۔ یہ بھی ہے کوئی فرق نہیں۔ حضرت معاویہ بڑا تھ اپنے قیاسیوں کی طرح جھٹ سے کہہ دیتے کہ سبز ہو یا سفید محملیا وہ بھی ہے یہ بھی ہے کوئی فرق نہیں۔ حضرت معاویہ بڑا تھ اپنی اللہ تعالی کی حمود ناکے بعد فرمانے گئے کہ مجھے یہ بات پہنی ہے کہ تم میں بعض لوگ وہ باتیں کرتے ہیں جو نہ کتاب اللہ میں ہیں نہ سنت رسول اللہ میں۔ یاد رکھو یہ بدترین جانال لوگ ہیں۔ کون نہیں جانا کہ قیاس نہ کتاب اللہ میں ہی جانا کہ قبل سے جو حضرت معاذبہ بڑھ کا فرمان بھی گرر چکا کہ قتنے ہوں گے جن میں مال بڑھ جا میں نہ مدیث میں پر ھنے گئیں گے۔ ایک مخص قرآن پڑھا ہوا ہو گالیکن لوگ اس کی تابعداری نہ کریں گئی تو یہ کے گا کہ اب میں علانیہ پڑھوں گا۔ ایٹنا کرنے پر بھی اس کی اتباع نہ کی جوا ہو گالیکن لوگ اس کی تابعد میں بی سے خود بچو اور اسے اپنے گا در کوئی برعت نکال لے گا۔ سنو جو بھی کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ میں نہ ہو اس سے خود بچو اور اسے اپنے سے ناگ رکھو۔ وہی برعت و منال سے گا۔ سنو جو بھی کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ میں نہ ہو اس سے خود بچو اور اسے اپنے سے ناگ رکھو۔ وہی برعت و منال سے جو د بچو اور اسے اپنے سے ناگ رکھو۔ وہی برعت و منال سے جو د بچو اور اسے اپنے سے ناگ رکھو۔ وہی برعت و منال سے جو د بچو اور اسے اپنے سے ناگ رکھو۔ وہی برعت و منال سے جو د بچو اور اسے اپنے سے ناگ رکھو۔ وہی برعت و منال سے گا۔ سنو جو بھی کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ میں نہ ہو اس

حضرت ابنِ مسعود بولائن فرماتے ہیں کہ اگر تم نے دین میں قیاس سے عِلم حاصل کرنا شروع کر دیا تو تم بہت سے حرام کو طال کر لوگے اور بہت سے طال کو حرام کر لوگے۔ حضرت ابنِ عباس بڑا فرماتے ہیں جو مخض کوئی رائے ایجاد کرے جو کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ میں نہ ہو'راسے نہیں معلوم کہ اللہ کے ہاں اس کا کیا حال ہو گا؟ حضرت عمر بولائن فرماتے ہیں کہ قیاس آرائی سے بچو۔ حضرت عبداللہ بڑائن فرماتے ہیں لوگو! تم ہا تیں بیان کرتے ہو اور لوگ تم سے باتیں بیان کرتے ہیں۔ یاد رکھو جب بھی کوئی نیا کام بدعت دیکھو تو اس سے علیحدگی اختیار کرلو اور پہلے کے کام پر ہی جے رہو۔

ان بزرگوں سے بھی قیاس کی ندمت' اس کا امام میں اسلام اور اس کی ممانعت مروی ہے۔ (ا) امام محرین سرین ریاتی فرماتے ہیں قیاس بڑی برفالی ہے سب سے پہلے قیاس کرنے والا ابلیس ہے جو قیاس کی بدوات ہلاک ہوا۔ سورج چاند کی پرسٹش بھی وُنیا میں اس قیاس نے قائم کی ہے۔ (۲) حضرت قاضی شریح ریاتی فرماتے ہیں کہ سنت تلوار ہے جو قیاس کی گردن اُڈانے کے لیے ہے۔ (۳) امام شعبی ریاتی نے اپنے شاگرد سے فرمایا کہ میری تین باتیں یاو رکھو۔ جب تھے سے کوئی مسئلہ پوچھا جائے اور تو جواب دے تو آخر میں اگر گرنہ لگا کر۔ دیکھو جنابِ باری تعالی فرماتا ہے۔ کیا تو نے اسے دیکھا جس نے اپنا معبود اپنی خواہش کو ٹھرا لیا۔ (الفرقان: ۳۳) دو آخروں تک آپ نے تلاوت فرماکیں۔ جب تھے سے کوئی مسئلہ بوچھا جائے تو ایک چیز کو دو سری پر قیاس نہ کر ورنہ طال کو حرام اور حرام کو طلال کر دے گا۔ جب تھے سے کوئی ایا مسئلہ بوچھا جائے جس کا تھے علم نہ ہو تو صاف کہہ دے کہ میں نہیں جانتا اور میں بھی تیرا شریک ہوں۔ (۳) حضرت شعبی ریاتی کی اور حال کو حوام کو حوام کو حوام کو حوام کر دیے تو تم حرام کو طال کر دے گارے جس بنجیں انہیں یاد رکھو۔ (۵) حضرت شعبی ریاتی فرماتے ہیں منت قیاس کے ساتھ وضع نہیں کی گئی۔ (۱) حضرت عامر شعبی ریاتی فرماتے ہیں تھے قیاس کے ساتھ وضع نہیں کی گئی۔ (۱) حضرت عامر شعبی ریاتی فرماتے ہیں تم نے جب سے جبی ریاتی فرماتے ہیں تھے قیاس کے ساتھ وضع نہیں کی گئی۔ (۱) حضرت عامر شعبی ریاتی فرماتے ہیں تھے قیاس کے ساتھ وضع نہیں کی گئی۔ (۱) حضرت عامر شعبی ریاتی فرماتے ہیں تھے قیاس کے ساتھ وضع نہیں کی گئی۔ (۱) حضرت عامر شعبی ریاتی فرماتے ہیں تھے قیاس کے ساتھ وضع نہیں کی گئی۔ (۱) حضرت عامر شعبی ریاتی فرماتے ہیں تمقی قیاس کے باتھ وضع نہیں کی گئی۔ (۱) حضرت عامر شعبی ریاتی فرماتے ہیں تمق فرماتے ہیں تم نے جب سے بھور اس کی تعرب تعرب تھی کی گئی۔ (۱) حضرت عامر شعبی ریاتی فرماتے ہیں تم نے جب سے بھی ریاتی فرماتے ہیں تم نے جب سے بھی ریاتی فرماتے ہیں تم نے جب سے بھی کی بھی کی بھی ریاتی فرماتے ہیں تم نے جب بھی کی بھی تھی کی بھی تھی کی بھی بھی کی بھی کی بھی کی بھی کی بھی کی بھی کی بھی بھی بھی کی بھی کی بھی کی بھی کی بھی کی بھی کی بھی بھی کی بھی ک

حدیثیں چھوڑیں اور قیاس کی دمیں تھام لین تب سے ہلاکت میں گرفتار ہو گئے۔ (ے) امام اصمعی رائید سے ذکر کیا گیا کہ امام خلیل بن احمد قیاس کے محکر ہیں آپ نے فرمایا ہاں! یمی مدہب ایاس بن معاوید رایشد کا تھا۔ (۸) حضرت جعفر بن محمد بن علی بن حسین راشی نے ایک مرتبہ امام ابوطنیفہ راشی سے فرمایا اللہ سے ڈر اور قیاس نہ کیا کر۔ ہم کل اللہ کے سامنے کھڑے ہول گ ہم بھی اور ہمارے خالف بھی ہم تو کمیں گے رسول اللہ ساتھ نے فرمایا اور تم اور تممارے ساتھی کمیں گے ہماری رائے بیہ تقی اور جارا قیاس بیہ تھا۔ پس اللہ تعالی جارے اور تمهارے ساتھ وہ کرے گاجو جاہے۔ (٩) امام ابنی شبرمد راللہ كہتے ہيں ميں اور امام ابو حنیفہ رالیے حضرت وجفر بن محمد بن حنفیہ کے پاس گئے۔ میرے ان کے دوستانہ تعلقات تھے۔ میں نے سلام کیا اور عرض کیا کہ جناب سے اللہ تعالی ہمیں فیض پنچاتا رہے میرے ساتھ یہ صاحب ہیں عراقی ہیں انہیں فقہ و عقل ہے۔ حضرت جعفرراتی نے فرمایا شاید یمی وہ بیں جو دین کو اپنی رائے سے قیاس کر تا ہے چرمیری جانب متوجہ ہو کر مجھ سے دریافت فرمایا کہ کیا یہ نعمان ہیں؟ امام ابو حنیفہ رائی خود اس کے جواب میں عرض کرنے گئے کہ اللہ تعالی آپ کا بھلا کرے۔ میں ہی نعمان ہوں۔ حضرت جعفر روائھ نے فرمایا اللہ سے ور تا رہ دین میں اپنی رائے قیاس کو دخل نہ دے۔ سب سے پہلے جس نے قیاس كياوه البيس تقال الله تعالى نے اسے تھم ديا كه حضرت آدم ملائل كو سجده كرے تو وہ بكنے لگا كه ميں اس سے بهتر بول تو نے جلھے آگ سے پیدا کیا ہے اور اسے مٹی سے ' چرامام صاحب نے حضرت ابو صنیفہ سے سوال کیا کم زرا مجھے بتلاؤ تو وہ کون ساکلمہ ہے جس کا اول حصد شرک ہے اور آخری حصد ایمان ہے؟ جواب دیا کہ مجھے اس کا علم نہیں۔ حضرت جعفررالتيد نے فرمايا وہ کلمہ لا اللہ إلا الله ب- اگر كسى في لا الله صرف كما آكے نه كما تو وہ مشرك بى بى كلمه ب جس كا اول شرك ب اور جس کا آخر ایمان ہے۔ پھر فرمایا تحقی خرابی مو بتلا تو اللہ کے نزویک گناہ میں بوی کیا چرہے؟ کسی کو قتل کرنا یا زناکاری کرنا؟ امام ابوصیفہ مالیے نے جواب دیا کہ ناحق کے قتل کا گناہ اللہ کے نزدیک براہے اور یہ بست بری اور اہم چیز ہے۔ حضرت جعفر صادق رالیے نے فرمایا۔ سنو قتل کے تو دو گواہ کافی بیں اور زنا کے جب تک چار گواہ نہ ہوں گواہی مقبول نہیں۔ اب بتلاؤ تممارا قیاس یمال اللہ کے دین میں کس کام کا رہا؟ اچھا اس تیسرے سوال کا جواب دو کہ اللہ کے نزدیک روزہ بدی چیز ہے یا نماز؟ جواب دیا کہ نماز 'فرمایا پھر کیا وجہ ہے کہ حالفتہ عورت روزوں کی تو قضا کرے اور نمازوں کی نہ کرے؟ اے اللہ کے بندے اللہ سے ڈرا کراور قیاس نہ کراور قیاس چھوڑ دے کل ہمیں اور تھجے اللہ کے سلمنے کھڑا ہونا ہے۔ ہم تواپیے بیان کردہ مسائل کی سند میں کمہ دیں گے کہ اللہ عزوجل نے فرمایا' اللہ کے رسول منتہ اے فرمایا لیکن تو اور تیرے ساتھی کی کمیں گے کہ ہم نے بیہ قیاس کیا جماری رائے میں یو منی نظر آیا۔ اب الله تعالی جمارے اور تممارے ساتھ وہ کرے گاجو وہ چاہے۔

کتے ہیں ابوز کریا رائے سے بچو۔ (۱۳) امام ابو حنیفہ راٹند فرماتے ہیں مجد میں پیشاب کر دینا ان کے بعض قیاس سے بمتر ہے۔ (۱۲) امام ابو حنیفہ والٹید کا فرمان ہے جس جگہ قیاس کی حاجت ہے وہاں جو قیاس چھوڑ دے وہ سمجھدار نہیں ہے لینی مجلس قضا میں۔ تو لوگوں نے کما پھر تو قیاس کی بری ہی خرابی ہے کہ اس کے چھوڑے بغیر انسان فقیہ نہیں بن سکتا۔ (۱۵) حضرت ابن شرمہ ویلٹے فرماتے ہیں سورج چاند کی عبادت قیاس کی وجہ سے بی شروع ہوئی ہے۔ (۱۲) امام شعبی ریلٹے فرماتے ہیں وقت آرہا ہے کہ جمالت عِلم بن جائے اور علم جمالت سمجی جانے لگے لوگوں نے پوچھا حضرت ہیر کس طرح؟ فرمایا دیکھو ہم لوگ تو حدیثیں مانتے تھے زیادہ سے زیادہ اقوال صحابہ ری ایک لیتے تھے۔ لیکن اب لوگوں نے ان کے سوا قیاس کو بھی لے لیا۔ (۱۷) امام شعبی والتی فرماتے ہیں کہ میرے نزدیک تو گانا گالینا کسی مسئلے کو رائے سے بیان کرنے سے کم گناہ رکھتا ہے۔ بعض روایتوں میں ہے کہ اونٹوں کا پیشاب ایک دوا میں کی دن تک ڈالے رکھتے ہیں پھراونٹوں کی خارش پر ملتے ہیں۔ اس سے بھی میرے نزدیک قیاس اور رائے بڑی چیز ہے۔ (۱۸) امام مسروق واٹھ فراتے ہیں میں تو کسی چیز کو دوسری چیز پر قیاس نمیں كرتا- وريافت كياكياكيون؟ فرمايا اس ليے كه كميں پاؤن كھل نه جائے- (١٩) ايك مرتبه آپ سے ايك مسئله وريافت كياكياتو آپ نے فرمایا میں اس کا جواب نہیں جانا۔ کما گیا رائے واس سے بتلا دیجے فرمایا ور لگتا ہے کہ کمیں غلطی نہ کر جاؤں۔ (٢٠) فرماتے ہیں رائ قیاس سے بچتے رہو۔ یہ پھسلا دینے والی چیز ہے۔ (٢١) امام شعبی ملیفی فرماتے ہیں کہ قیاسیوں کے ساتھ أشمنا بينهنانه ركھو- ايبانه موكه حرام كو حلال يا حلال كو حرام كردو- (٢٢) حضرت امام احمد ريشيد قياسي لوگول پر سخت انكار كرتے تے اور ان کے بارے میں بہت سخت فتوی دیتے تھے۔ (۲۳) شعبی راٹند فرماتے ہیں ان رائے قیاس والول نے تومسجد میں میرا جانا آنا دو بعر کر دیا۔ (۲۴) مطر وراق رائی فرماتے ہیں اللہ کی قتم اصحاب رائے نے احادیث رسول مظام چھوڑ دیں۔ (۲۵) امام ابن المبارك راتي كة ترى وقت ان سے كما كياكم جميل كھ وصيت كيجے آپ نے فرمايا خردار رائے كو امام نہ بنانا۔

قیاس کے حق نہ ہونے کی دلیل قیاس دلیل شری ہوتا تو ان میں آپس میں خاقص اور تعارض نہ ہوتا ایک الیس کے حق نہ ہونے کی دلیل قیاس کے حق نہ ہونے ایک کا قیاس کے حق نہ ہونے وہ اپ قیاس کی صحت پر زور دے رہا ہے یہ اپنے قیاس کی صداخت پر رہجھا ہوا ہے۔ یہ بات خدائی دلیوں میں ہرگز نہیں ہوتی۔ وہاں سب یکساں ہوتی ہیں۔ اگر مان لیا جائے کہ قیاس سے دبنی مسائل بتلانے جائز ہیں تو یقیناً اختلاف رونما ہوگا جس سے خدائے تعالی نے روکا ہے اور جے بہت بُرا کہ کراس سے ڈرایا ہے۔ اگر آپ تال کریں گو تو الت اختلاف رونما ہوگا ہوں سے خدائے تعالی نے روکا ہے اور جے بہت بُرا کہ کراس سے ڈرایا ہے۔ اگر آپ تال کریں گو تو آپ پر واضح ہو جائے گا کہ اُمت میں اختلاف کی ہڑ بی رائے قیاس ہے۔ اچھا اور شنے۔ ایک مجملد کا قیاس ہے دو سرا جملد دو سرا قیاس کرتا ہے اور وہ پہلے قیاس کے بالکل مخالف کی ہڑ بی رائے قیاس ہے۔ اچھا اور شنے۔ ایک مجملد کا قیاس ہو دو اول الله تو جگہ اُوا فینہ اِختلاف کا بیہ صرح فرمان کہ: ﴿ وَ لَوْ کَانَ مِنْ عِنْدِ عَنْدِ اللّٰهِ لَوَجَدُوْا فِیْنِهِ اِخْتَلافًا کَیْدِوّا ﴾ (نساء: ۸۲) (اساء: ۸۲) میں۔ وجہ اول الله تعالی کا بیہ صرح فرمان کہ: ﴿ وَ لَوْ کَانَ مِنْ عِنْدِ عَنْدِ اللّٰهِ لَوَجَدُوْا فِیْنِهِ اِخْتَلافًا کَیْدِوّا ﴾ (نساء: ۸۲) (اساء: ۲۸) (اساء: ۲۸) (اساء: ۲۸) (ساء: ۲۸) (اساء: ۲۰) کو کی متنی کو کی متنی کو کو کی متنی کو کائم کو اور اس میں تفرقد نہ کو۔ (الشوری : ۱۳) اور آپ کو کی متنی کو دار اس میں تفرقد نہ کو۔ (الشوری : ۱۳) اور آپ کو کی متنی کو کی متنی کو کو کی متنی کو کو کی متنی کو کو کی متنی کو کو کو کو کی متنی کو کو کی متنی کو کی متنی کو کو کو کی کو کو کی کو کو کو کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کو کو کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی

میں ہے ان کی طرح نہ ہو جاؤ جنہوں نے تفرقہ اور اختلاف کیا اس کے بعد کہ ان کے پاس روشن دلیلیں آچکیں۔ (آلِ عران : ۵۰) اور جگہ ہے کہ جن لوگوں نے اپنے دین میں تفرقہ ڈالا اور گروہ گروہ بن گئے ' بختے ان سے کوئی دُور کا بھی سرو کار نہیں۔ (الانعام : ۱۵۹) فرمان ہے اللہ کی اطاعت کرو اور اس کے رسول کی۔ جھڑا نہ کرو ورنہ بزدلی آجائے گی اور ہوا آکھڑ جائے گی۔ (الانفال : ۲۸) ارشاد ہے ان لوگوں نے اپنے دین کو آپس میں کتابی صورت میں بانٹ لیا ہر فرقہ جو اپنے پاس تھا اس پر نازاں ہونے لگا۔ (المؤمنون : ۵۳) اس آیت میں جو لفظ ﴿ زُبُو ﴾ ہے اس کے معنی کُتب کے ہیں۔ مراد میہ ہم فرقے نے کہ ہر فرقے نے کہ اس مورت کر دیا اور لوگوں کی کتابیں تصنیف کر لیں ' انہی کو لے لیا' انہی پر عمل شروع کر دیا اور لوگوں کی کتابوں کو چھوڑا۔ تم دکھے لو یمی اس آمت میں ہو رہا ہے۔

قرآن میں ہے کہ قیامت کے دن بہت سے چرے سفید ہوں گے اور بہت سے سیاہ - (آلِ عمران: ١٠١) اس کی تقییر میں حضرت ابنی عباس بھی قافر اسے ہیں المستنت اور انقاق والوں کے مُنہ پر نور ہو گا اور اہل فرقت و اختلاف کے مُنہ پر سیابی ہو گی۔ نی کریم سٹی کیا فرماتے ہیں کہ جب تک تمہارا ول لگا رہے قرآن پڑھتے رہو جب دلچپی نہ رہے تم مختلف ہونے لگو تو کھڑے ہو جاؤ۔ حضور سٹی کی جب احکام شرع میں جمال صحابہ کی تئی سا اختلاف و یکھتے تو اس قدر دل برداشتہ ہو جائے کہ ناراضگی چرو مبارک سے ظاہر ہو جائی۔ یہ معلوم ہونے گاتھ میں یو نمی سا اختلاف و یکھتے تو اس قدر دل برداشتہ ہو جائے کہ ناراضگی چرو مبارک سے ظاہر ہو جائی۔ یہ معلوم ہونے گئی گئی میں برانار کے دانے چھوڑ دیے گئے ہیں اور فرمانے گئے کیا اس کا تنہیں تھے دیا گیا ہے؟ آپ کے بعد سب سے زیادہ جے اختلاف بھاری پڑتا تھا وہ فارو تی آمت امیر المؤمنین حضرت عُمر ہوئے تی اللہ خوش رہ ان کا پاک زمانہ تو احکام دین کے اختلاف سے بالکل ہی پاک رہا۔ ظافت فاروتی میں گو اختلاف مسائل واقع ہوا۔ لیکن بالکل کا پاک زمانہ تو احکام دین کے اختلاف سے بالکل ہی پیک رہا۔ ظافت فاروتی میں گو اختلاف مسائل واقع ہوا۔ لیکن بالکل می ماس ہیں جائے کہ طعنہ ذئی اور خضرت عمان ہو اٹھ پر تھتے جو وغیرہ کے زمانے میں اس اختلاف میں کچھ برمزگی بھی پیدا ہونے گئی۔ جیسے کہ حضرت علی ہو ٹھے نے حضرت عمان ہو ٹھ پر تھتے کے دوخرت عمان ہو گئے و غیرہ میں اس اختلاف میں بھر کے دانے طافت میں گوار کی چگ کیی اپنا کام کرنے گئی۔ خرض یہ ہے کہ اختلاف نہ کرو آگر ہو جائے گا۔ " میں ان اختلاف رو نما ہو الوں میں تو بہت ہی برحہ جائے گا۔ "

حضرت ابی بن کعب اور حضرت ابنِ مسعود ہی میں اختلاف ہو تا ہے وہ ایک کیڑا بین کر نماز پڑھتے ہیں اور بید دو

کیڑے بین کر پڑھتے ہیں۔ جب امیرالمؤمنین فاروقِ اعظم بڑھ کو معلوم ہو تا ہے تو آئ منبر پر پڑھ کر فرماتے ہیں کہ اصحابِ
رسول طاہ ہے میں ہے دو مخصوں میں اختلاف ہوا اب بتلاؤ کہ مسلمان کس کا فتوکی مانیں گے؟ سنو اب ان سے میرے کان
میں یہ آواز نہ پڑے کہ آپس میں کی مسئے میں اختلاف ہوا۔ ورنہ میں اختلاف کرنے والوں کو بخت سزائیں دوں گا۔ حضرت
علی کرم اللہ وجہ فی الجنہ اپنی ظلافت کے زمانے میں فرماتے ہیں۔ جس طرح تم فیصلے کیا کرتے تھے 'اب بھی کرتے رہو میں
اختلاف کو سخت نابند رکھتا ہوں۔ میری چاہت ہے کہ جس طرح میرے ساتھی ونیا سے رخصت ہوئے میں بھی رخصت ہو اجاب بی کا بیش خیمہ اپنے نبی کی باتوں میں مختلف ہونا
جاؤں۔ جناب رسول اللہ طاہ ہے خبر دے گئے ہیں کہ ہم سے پہلے کی اُمتوں کی تباہی کا پیش خیمہ اپنے نبی کی باتوں میں مختلف ہونا

حضرت ابوالدرداء 'حضرت انس' حضرت واثله بن اسقع رئي في فرمات بين كه رسول الله طي مار مجمع مين آئ اس وقت ہم کسی دینی مسئلے میں جھگڑ رہے تھے۔ آپ یہ بن کر سخت غضب ناک ہوئے ایسے کہ اس سے پہلے کبھی اس قدر غُصّے نسیں ہوئے بھر ہمیں ڈاٹنا اور فرمایا اے اُمت محمد! اپنے اوپر آگ نہ بھر کاؤ۔ کیا تمہیں اس کا حکم دیا گیا ہے؟ کیا تمہیں اس ے رو کا نہیں گیا؟ تم سے اگلوں کو اس چیز نے غارت کر دیا۔ ابن العاص بھٹ فرماتے ہیں کہ زمانہ نبوی میں ہم مجمع کر کے بیٹے ہوئے تھے جو چند آدمیوں نے حضرت عائشہ رہی او عجرے کے پاس مسلئہ نقدر میں کچھ مخالفانہ گفتگو شروع کی۔ ہم تو ای وقت ان سے بث کر دور جا میں سول کریم طاق اس وقت جرے کے پیچے تشریف فرماتے اور ان کی بات چیت من رب مص اس وقت نمایت عُصے کے ساتھ آپ تشریف لائے اور فرمانے لگ ای چیزنے اگلی اُمتوں کا مد و بالا کر دیا' وہ نمیوں کی باتوں میں اختلاف کرنے گئے تھے'وہ کتاب اللہ کی آنیوں میں مخالفت ثابت کرنے لگے تھے۔ قرآن اس لیے نہیں آیا کہ تم اس کی ایک آیت کو دوسری آیت کے مقابلے میں پیش کرو۔ قرآن کی ہر آیت دوسری کی تصدیق کرتی ہے۔ تم جو پہچانواس پر عمل کرو جو متشابہ ہو اس پر ایمان لاؤ۔ پھر آپ نے آئکھ اٹھا کر میری اور میرے بھائی کی طرف دیکھا تو ہمیں یہ بہت اچھا معلوم ہوا کہ ہم اس مجمع میں شریک نہ رہے تھے۔ بیہ حدیث بہ روایت عمرہ بن شعیب عن ابید عن جدہ ہے۔ امام بخاری راتھ فرماتے ہیں میں نے امام احمد بن حنبل المام علی بن عبدالله المام میدی اور امام اسحاق بن راہویہ والسیام کو دیکھاہے کہ وہ اس روایت کی سند لیا کرتے تھے۔ احد بن صالح مراتے ہیں آل عبداللد کا اجماع ہے کہ فی الواقع یہ محیفہ عبداللہ کا ہے۔ مجتدول كي نكامول مين جب قياسات مختلف مول تواب يا اختلافاتِ قیاس خود قیاس کے بطلان کی دلیل ہے تو یہ کہاجائے گا کہ سب کا اجتلاد قیاش درست ہے یا یہ و کما جائے گاکہ درست ایک کا ہے باقی سب کا قیاس غلط ہے۔ اگر پہلی بات کی جائے تو اس کاغلط بلکہ اغلط ہونا واضح ہے کیونکہ ایک چیزاور اس کی ضد دونوں صبح ہوں یہ تو کوئی انسان به در سکی ہوش و حواس کمیہ نہیں سکتا۔ لامحالہ یمی کهنا پڑے گا کہ ایک سے دوسرے غلط۔ اس صورت میں ہم کہتے ہیں کہ آخر ایک قیاس کو دوسرے پر اولی کرنے کی دلیل کیا ہے؟ خصوصاً قیاں شبیہ میں اس لیے کہ بہت ممکن ہے اس میں دو وصف مول ایک کی شبہ ایک چیزسے مو دوسرے کی شاہت اس چیز کی ضد سے ہو۔ پھر ایک کو ایک پر ترجیح کیسے ہو جائے گی؟ اور سنئے جناب رسول مقبول ساتھیا فرماتے ہیں مجھے جامع کلمات عطا فرمائے گئے ہیں اور میرے لیے حکمت کا بالکل اختصار کر دیا گیا ہے۔ جامع کلمات وہی ہیں جو کلی اور عام الفاظ ہول جو اپنے تمام افراد کو شائل ہوں۔ پھرجب اس کے ساتھ ہی بیان کا اضافہ بھی ہو جائے اور وہ بیان بھی بیان کے اعلی مرتبول میں ہو تو وہ جامع کلے کو جو غایت بیان میں ہے اپنی جامعیت سے نہیں ہٹاتا اور زیادہ الفاظ اور کم بیان والا نہیں بنا سکتا۔ ساتھ ہی جامع کلمہ وہم کو زائل کرنے والا شک کو اُٹھا دینے والا اور مراد کو ظاہر کردینے والا ہوتا ہے۔ اس تقزیر کو ذہن نشین کرے اب غور کرو کہ اگر حضور ساتھ ہے میا دیتے کہ ناپ تول کی کسی چیز کو نہ ہیچو گراس حالت میں کہ برابر برابر ہو۔ یہ بہت مخضراور بت بیان والا اور بت جامع کلمہ ہونا بہ نبت اس کے کہ آپ چھ قتم کی چیزوں کا ذکر کریں پھر ہم سمجھیں کہ اس کی دلالت اتنی قسموں پر ہے جن کا انحصار شیں ہو سکتا۔ اللہ کے رسول ساتھ کیا کا کمال 'آپ کی شفقت کا کمال ' آپ کی خیرخواہی کا کمال ' آت کی فصاحت و بلاغت کا کمال اور آپ کے بیان اور فرمان کا کمال جمارے نزدیک تو اس بات کا تھلم کھلا انکار کرنا ہے۔ اور ولیل منید! یا تو علم قیاس برأة اصلیت کے مطابق ہو گا۔ یا اس کے خلاف ہو گا۔ اگر موافق ہے تو پھر قیاس نے نفع

تی کیا دیا؟ اس کا مقضیٰ تو پہلے ہے ہی موجود تھا۔ اگر مخالف ہے تو ظاہر ہے کہ اس تھم کے ساتھ تھم کرنا حرام محض ہے۔ اس لئے کہ بیٹی آمر بغیر بیٹی آمر کے آٹھ نہیں سکتا اور دلیل لیجے ہم تو بی دیکھتے ہیں کہ ان قیاسی حضرات کے فتوے صرف تخیینی اور الکل پچو ہی ہوتے ہیں' نہ وہ علمی باتیں ہوتی ہیں' نہ ان میں آمت کی کوئی مصلحت ہوتی ہے۔ یہ لوگ تو اند حیروں میں ناکمٹ ٹو کیاں مارتے رہتے ہیں اور اللہ اور رسول کانام لے کرجو ان کے خیال میں آئے کہ دیتے ہیں۔ نہ دلیل سے مطلب نہ تھائیت اور صحت سے فرض۔ به دیکھے پھر پھینک دیتے ہیں۔ فلط نشانے پر اندازے سے تیر چلا دیتے ہیں۔ یہ کمہ دیتا کہ بی حلال ہے یہ حرام ہے۔ اس کے صاف معنی یہ ہیں کہ اللہ نے اسے طال کیا اسے حرام کیا ہے۔ پھر بتلاؤ تو سمی کہ جو اللہ نے طال ہم ہم ہم ہم ہوگا ہو اللہ نے بیان کہ اللہ نے دیے جروں فرایا ہے اور طال کہ نہ خبر دی ہو نہ فرایا ہو۔ پروردگارِ عالم فراتا ہے : ﴿

کہ اللہ نے یہ خبر دی ہے اس کے رسول نے یوں فرایا ہے اور طال ککہ نہ خبر دی ہو نہ فرایا ہو۔ پروردگارِ عالم فراتا ہے : ﴿

کُو اللہ کے یہ خروری اور اشد ضروری ہے کہ اصل تھم میں سے کسی علت کا استراط کیا جائے۔ اب یا تو اصل مطال ہو گا۔ یا مطال کی نہ ہو گا۔ مطال ہو گا۔ اس مطال ہو گا۔ یا مطال کوئی راستہ نہ ہو۔ اگر ہو بھی تو احتمال ہے کہ فی الواقع وہی علت کے علم کا راستہ ہمارے لیے ہو اور یہ بھی بہت ممکن ہے کہ کوئی راستہ نہ ہو۔ اگر ہو بھی تو احتمال ہو کہ کوئی ور سکتا ہے کہ وہ علت کہ وہ علت کہ وہ علت کا جربی ہو اور میں ہو بی تو احل میں نہ ہو بالفرض ہو بھی تو کوئی اور بھی ہو۔ بالفرض علت ظاہر ہی ہو جائے تو ہو سکتا ہے۔ کہ وہ علت جو اصل میں ہے فرع میں نہ ہو بالفرض ہو بھی تو کمکن ہے کہ کہ کا ور دیمی ہو۔ بالفرض علت ظاہر ہی ہو جائے تو ہو سکتا ہو۔

جبہ اس قدر اختالت اس قیاس میں ہیں چراسے فدائی دلیل و جب اور ہدایت کا تھم مان لینا کیے تم نے پند کر لیا؟
اور لیج آگر فی الواقع قیاس جت ہے قوہ دلا کل شرعیہ کے برابر ہو گیا اور یہ بالکل محال ہوتی ہے۔ جب جبتد کی فرع و اصلوں کے درمیان تردد والی ہوتی ہے۔ ایک کو دیکھنے سے جرمت دو سری پر نظر ڈالنے سے اباحت معلوم ہوتی ہے۔ جب جبتد کی فرع کی مثابہت دونوں اصل سے دیکھے تو لازم ہے کہ حلت و حرمت کا ایک ساتھ تھم دے کہ اور ایمان سے کو کہ یہ محال ہے یا مثابہ سے اصل کا تھم فرع پر جاری کر لیا ہی لیتے جائے۔ فرع کو اصل پر قیاس کر کے اصل پر قیاس شرک ہیں۔ پس قیاس شریعت کی دلیلوں میں ہرگز نہ رہا۔ ایک اور بالکل صاف دلیل بھی لیتے جائے۔ فرع کو اصل پر قیاس کر کے اصل پر فرع کو تاب ہم کہتے ہیں گہ تھم فرع بھی ادکام مشرع میں سے ہے پس اگر اصل کا تھم بغیر الفاظ حدیث و قرآن فایت نہیں ہو سکتا تو فرع کا تھم کیے فایت ہو جائے گا؟ آخر کوئی وجہ ہمیں بھی سمجھاؤ کہ ہم مان لیس کہ اصل پر فرع کو قیاس کرنے تھم شری جاری کر دیا تھا کہ فرع پر اصل کو قیاس کرنے کی اجازت نہیں۔ بلکہ فاہر تو ہے کہ یہ الفاظ قرآن و حدیث سے نزدیک ہے اور زیادہ موافق ہے بہ نبست تہمارے کوئی دھیڈ گا مشتی تو اور چیز ہے۔ اچھا اور زیادہ موافق ہے بہ نبست تہمارے دیے کا صاف مطلب یہ ہے کہ اس کے وجود کو خدائے تعالی پند فرماتا ہے۔ اس کا ارادہ ہے اور اس بات کا علم۔ اس کے وجود کو خدائے تعالی پند فرماتا ہے۔ اس کا ارادہ ہے اور اس بند کا علم۔ اس کے طاف مطلب یہ ہا کا وعدہ فرمایا ہے اور اس کا طاف مواف ہے۔ اب بٹلاؤ کہ اس کے ایک کرنے کو اس کے اپنی مخبت کا فرادیہ اس کے ورک کو کی اس کے دورک کو اس کے اپنی موافی کہ اس کے ویک کو کو کی کرنے کو اس کے دورک کو اس کے دورک کو اس کے دورک کو کہ اس کے دورک کو داخب نہیں تو فایت ہوا کہ قبل شریعت کوئی درائی کے دورک کو کہ کی کو دورک کو داخب ہوا کہ کوئی دورک کو کی دورک کو دورک کے دورک کو کی کوئی کوئی کوئی کے دورک کو تاب کے دورک کو دورک کے دورک کوئی کے دورک کوئی کوئی کوئی کوئیں کے دورک کوئی کے دورک کوئی کے دورک کوئی کوئی کوئی کی کوئی کوئی کوئی کوئیں کوئیک کوئی کوئی کوئی کوئی کوئی

میں کوئی چیز شیں اور رائے قیاس بالکل ظاہر الانتناع ہے اور دلیل بھی سن لو کہ اگر قیاس خدائی دلیلوں میں ہوتا احکام شرع میں ہو تا تو جیسے اور ولیلیں حضور ملتی کیا حیات میں ولیلیں تھیں ہیہ بھی دلیل ہوتی۔ جب نبی مکٹی کے زمانے میں ولیلوں میں یہ نہ تھا تو پھر آپ کے بعد یہ ولیلوں میں کیسے تھس گیا اور کیوں ٹھونس دیا گیا۔ اس کی مزید وضاحت سنتے! ایک تو یہ کہ صحابہ و ایک بھی سے ایک بھی ایبانہ تھا کہ آپ سے سنی ہوئی بات پر نہ سنی ہوئی بلت کو قیاس کر لیتا ہو۔ اگر الفاظ قرآن و حدیث سے بیہ بات معقول ہوتی تو اس سے علم کو تھینج لایا کرتے اور جیسے لفظ اپنے معنی پر اور اس معنی میں آتے ہوئے کل افراد پر شال ہوتا ہے اور اس کا تھم سب کو پہنچ جاتا ہے اس قیاس کی وجہ سے پہنچ جاتا۔ جیسے لفظوں کا اپنے معنی پر شامل ہونا کسی زمانے کے ساتھ مفید نہیں۔ ای طرح قیاس کا کرنا بھی کسی زمانے کے ساتھ مخصوص نہ ہو تا۔ یہ نہ ہو تا کہ آنخضرت التاجام کے زمانے میں تو قیاس کی شرعی حیثیت کچھ نہ ہو لیکن آپ کے بعد اس کے سر تاج رکھ دیا جائے۔ اس سے تو تم خود قائل ہو کہ قیاس نص کے زمانے میں نہیں ہو تا تو معاملہ صاف ہو گیا کہ قیاس جحت نہیں۔ دو سرے بیہ کہ الفاظ قرآن و حدیث احکام شرع کا تعلق جیسے کہ محابہ کرام وُئیکھی سے تھا بعد والوں سے بھی ہے۔ اس کی اتباع جیسے اُس وقت تھی اب بھی ہے اور قیامت تک رہے گی۔ پس جس طرح صحابہ بھی ﷺ نے قیاس کو جمت شری نہیں سمجھا اور صرف قرآن و حدیث پر اکتفا کیا اب بھی جمیں میں جاہیے اور قیامت تک مسلمانوں کاشعار می رہنا جاہیے اور سنے! ہم ہرگز اس بات کو نہیں مانے کہ شارع علالا نے تھم کا تعلق اس دصف سے کیا ہے جسے قیاسی حضرات ظاہر کریں۔ بلکہ جمارا ایمان ہے کہ احکام شرع کا تعلق الفاظ اور اسم کے ساتھ ہے اس کے وجود سے تھم کا وجود ہو گا اور اس کی عدم موجودگی سے تھم کا بھی انتقا ہو جائے گا۔ پس تھم کا تعلق نام کے ساتھ ہے اور اس طرح پر ہے کہ اس کے علم کی راہ تمام عوام پر تھلی ہوئی ہے۔ اگر وصف پر تعلق مانا جائے گاتو بری خرابی ہو گا۔ علاوہ اس کے کہ وہ وصف صرف قیاس حضرات کے قبضے میں ہی ہو گا۔ یہ بھی دفت ہو گا۔ کہ وہ شبہ سے زیاده جاندار نه جو گا۔

پھر تو گویا احکام شرع افکل اور گمان ہی پر موقوف رہے۔ ظاہر ہے کہ ہماری شریعت ایسی کچراور پوچ شریعت نہیں اور دلیل کیجے ظن و گمان افکل اور اندازے پر عمل شرعاً حرام ہے۔ اس کی ولیلیں ظاہر باہر ہیں۔ جب منع بھینی ہے تو اسے کی ایسی ولیل کیجے خن و گمان افکل اور واجب تھیلی ہیں ہے۔ ایسی کے دلیل سے ہی چھوڑا جا سکتا ہے اور کوئی بھی دلیل قیاس جیسی افکل بچو چیز کے بھینی قائل تنلیم اور واجب تھیل ہونے کی نہیں ہے۔ قیاس کو مانا خود قیاس کے نہ مانے کی دلیل ہے۔ اس کی تقریر بھی من لیجئے۔ تشابہ فرع و اصل کا اقتضابہ ہے کہ فرع فاجت نے طابت نہا کی جائے گرای سے جس سے اصل ثابت کی جاتی ہی اگر قیاس جی بولازم آئے گا کہ فرع اپنے ثبوت میں الفاظ شارع علیا پر اسی طرح موقوف مانی جائے جس طرح اصل۔ پس قیاس کو مانا خود قیاس کے باطل ہونے کی ظاہر تر دلیل ہے۔ فائمد للہ اور سندیا تھم کے تعلق کی تین صور تیں ہیں۔ یا تو صرف نام سے ہی تعلق ہو یا صرف مشترک وصف سے دلیل ہو۔ یا ان دونوں سے ایک ساتھ۔ اگر پہلی اور تیسری صورت اختیار کی جائے تو قیاس کا باطل ہونا بالکل ظاہر ہے اور اگر اس وصف سے تعلق احکام مانا جائے جو دونوں میں ملا جلا ہے تو دہ خرابیال لازم آئی ہیں ایک تو یہ کہ شارع نے اسم کا اختیار کیا ہے اسے لغو اور بیکار قرار دیا جائے کیونکہ جب وصف اسم سے عام ہو اور تھم کے ساتھ وہی مستقل ہو تو اسم جو اسم ہو وہ تاھیر سے بالکل کورا رہ گیا۔ دو سری خرابی ہے کہ جب اسم کو بے تاھیرمان لیا گیا تو چھ جس پر اس کی دولات ہے اسے اصل مانے کی وجہ کیا باتی رہ گئی پھر تو وہ وہ اور جس سے ظاموشی ہے وہ دونوں برابر ہو گئے۔ کیونکہ تاھیر صوف وصف کی اسے اصل کا سے کی وجہ کیا باتی رہ گئی چر تو وہ اور جس سے ظاموشی ہے وہ دونوں برابر ہو گئے۔ کیونکہ تاھیر صوف وصف کی

ہے نہ کہ اسم کی- اس سے تو یہ لازم آیا کہ اصل و فرع کا جھڑا ہی بے اصل ہے- بلکہ دونوں صور تیں عموم معنی کے افراد کے دو فرد ہیں جیسے کہ عام کے لفظی افراد ہوتے ہیں۔ بعض کی اصل نہ رہے اور دلیل ملاحظہ ہو! عام الفاظ سے بیان کر وینا یہ قیاس کے بیان سے زیادہ اولی ہے۔ باوجود اس کے کیسے اسلیم کرلیا جائے کہ کامل حکمت والے شارع ملائلہ نے بیان جلی کو چھوڑ کر خفی سے خفی تربیان کو لے لیا۔ ہم قیای حضرات سے ایک سوال کرتے ہیں اور پھراس کے جواب کے ہر پہلو پر ان کی گرفت کرتے ہیں فرمایے دو چیزوں میں آپ ہر طرح اور ہر وجہ سے مشابست کو معتبر مانتے ہیں؟ یا بعض وجوہ سے۔ گو بعض اور وجوہ سے وہ دونوں چیزیں آپس میں مختلف ہوں؟ اگر پہلا جواب ہے تو ظاہر ہے کہ ان لوگوں نے اپنا قول چھوڑ دیا' ا بینے دعوے سے ہٹ گئے اور کشادگی کرلی۔ بھلا ہلاؤ تو دنیا میں وہ دو چیزیں کون سی ہیں جن میں کوئی جامع اور کوئی فارق نہ جو اور اگر اس نے دوسرا جواب دیا تو ہم کہیں گے کہ چرکیا وجہ ہے جو تم فرع کو اصل کے خلاف تھم نہیں لگاتے اور اس وجہ کو معتر نہیں مانتے جو فارق ہے اگر ایک وجہ موافقت کی ہے اور وہ تممارے نزدیک معترہے تو دوسری وجہ جو مخالفت کی ہے اس کے معترنہ ہونے کی کیا دلیل؟ اس سے اگر موافقت کا حکم معترہے تو اس سے مخالفت کا حکم معتر کیوں نہ ہو؟ وجد موافقت کچھ وجہ مخالفت سے زیادہ ادلی نہیں۔ بید کہ دینا تہیں سودمند نہیں ہو سکتا کہ جب اتفاق اس معنی میں ہو گیا۔ جس کی وجہ سے علم ثابت ہے تو علم یمال پنچے گاورنہ نہیں۔ کیونکہ ہم کہتے ہیں کہ جب اصل میں کی ایک اوصاف ہیں پھر تمهارا یہ کمنا کہ اس فلال وصف کی وجہ سے ہی تھم مشروع ہوا ہے ' یہ بے علم قول ہے۔ پھر دیکھو اس میں تم سے مخالفت کرنے والے بھی ہیں جو کتے ہیں کہ تھم کے مشروع ہونے کی بید وجہ نہیں بلکہ فلال اور وجہ ہے۔ اس کی مثال سننے۔ شارع مالئ نے بعض مخصوص چیزوں کا نام لے کر ان میں زیادتی لینے دینے کو سود قرار دیا تو بعض قیاس حضرات نے تو ناپ تول کو علت ا بنایا۔ بعض نے کھانے پینے کی چیز ہونے کو علت مقرر کیا۔ بعض نے ذخیرہ بنائے جانے اور رکھ چھوڑنے کو علت قرار دیا۔ بعض نے زکوۃ کے جاری ہونے کو علت بتایا۔ بعض نے ایک جنس ہونے کو علت بتایا اور پھر لطف یہ کہ ہر جماعت اپنی بتلائی ہوئی علت پر مصرے کہ میں ٹھیک ہے اور سب غلط ہے اب آپس میں خوب لپاؤگی ہونے گی وہ ایک دلیل پیش کرتا ہے تو بہ دو سری۔ وہ بڑھ کر آتا ہے تو یہ چڑھ کر جاتا ہے۔ فرض کرو آج کوئی اور اٹھے اور کے کہ یہ جتنی علیں تم نے نکالیں سب غلط میں ان چیزوں میں زیادتی کو سود کہنے کی اصل وجہ یہ ہے کہ یہ زمین کی پیداوار ہیں۔ دیکھو زمین کی پیداوار کو اللہ تعالی نے بندول پر بطورِ احسان بیان فرمایا ہے۔ ارشادِ اللی ہے: ﴿ يَآيُهَا الَّذِيْنَ آمَنُوْا أَنْفِقُوْا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا آخُرَ خُنَا لكُمْ مِنَ الْأَرْضِ ﴾ (بقره: ٢٦٤) يعن "اے ايمان والو! اپن كمائى موئى پاك چيزين اور جو چيزين جم في تمهارے ليے زمين سے پیداکی ہیں انہیں خرچ کرو۔" جب یہ نعمت ٹھری تو پوری نعمت اسی وقت ہو سکتی ہے کہ ایک کو دو سری سے زیادتی کی پر خریدو فروخت نہ کی جائے۔ تو اس کا میہ قول اور میہ دلیل بھی اگلے قیاسی حضرات کے قول و دلیل سے کسی طرح پیچھے تو رہنے کی نہیں نہ اس کی دلیل ان کی دلیل سے پچھ کمزور رہنے کی ہے۔ پس جو چیزا تنی کمزور اور اس قدر دمدار اور مسلسل ہو وہ راہ الله موسكتي ہے؟

اچھا ایک اور اعتراض بھی ہمارا اٹھائے اور وہ یہ ہے کہ جب الفاظ ظاہرہ کی دلالت دونوں چیزوں پر ہو لیعنی ثبوت عظم پر ازروے الفاظ کے اور اس کے معنی میں جو ہو اس پر اس عظم کے مرتب ہونے پر علت کی وجہ سے۔ پھر جبکہ اصلی عظم منسوخ ہو جائے تو وہ فرع میں باتی رہے گا یا وہاں سے بھی ٹل جائے گا؟ اگر جواب دو کہ باتی رہے گا تو یہ جواب اتنا غلط ہے کہ اس کی

غلطی پر تعبیہ کرنے کی بھی ضرورت نہیں۔ اور اگرتم کمو کہ ٹل جائے گاباتی نہ رہے گاتو ہم کہتے ہیں کہ تم نے ایک بات دوسری بات کے خلاف اور متناقض کی اس لیے کہ تمہارا اصول توبیہ ہے کہ الفاظ شرع جن چیزوں کو شامل ہوں ان میں سے بعض کامنسوخ ہو جانے تمام کے منسوخ ہونے کولازم نہیں۔ جیسے کہ ایک عام ہے جس میں سے اس کے بعض افراد مخصوص كر ليے جائيں تويہ تخصيص ان كے سوا كے افراد ميں اثر انداز نہ ہوگ۔ پھر جبكہ حكم اصل دو چيز پر دلالت كرتا ہے ان ميں سے ایک اٹھ جاتی ہے تو اٹھ جائے دوسری کے اٹھا دینے کا موجب کیا ہے؟ اگر تم جواب دو کہ ثبوت بھی قیاس سے ہوا تھا اور رفع بھی قیاس سے ہو،جائے گاتو اس کا جواب ہے ہے کہ تم نے اسے اس بات سے خابت کیا تھا کہ تمہارے ہاتھوں میں علت جامعہ کا وجود ہے۔ ننخ سے علت زائل نہیں ہوتی اور سبب ثبوت علت ہی ہے اور یہ مسلم ہے کہ جب تک سبب قائم، ہے مستب بھی قائم ہے اگر علت کا زائل ہو جانا بھی ننخ سے مان لیا جائے تو تمہارے قول کی تقیح ممکن ہے۔ اگر تم کمو کہ اصل کے منسوخ ہونے کا حکم مقتفی ہے علت کے علت ہونے کے منسوخ ہونے کو۔ تو ہمارا جواب یہ ہو گا کہ تمہارا یہ دعویٰ دلیل سے کورا ہے اس لیے کہ ظاہری تھم کے ثبوت کے مقتضی ہیں اور کوئی خاص وصف کا اس میں ہونا اور اس کا علت بنا جو مقضی ہو اس کے دوسری جگہ جاری ہونے کا یہ تمہارا قول ہے بس یہ دونوں تھم آپس میں بالکل بگانگت رکھتے ہیں پھراہی استانام کے کیامعنی؟ کہ ایک کا زوال دوسرے کا زوال ہو۔ قیاس دوستو! خیال تو کرو اگر قیاس دین سے ہو تا تو آخضرت ساتھیا ضرور فرما دیتے کہ جب میں تمہیں کوئی تھم دوں یا کسی چیزے روکوں تو اس کے مثل اور اس کے مشابہ جو پاؤ اسے اس پر قیاس کرلیا کرو۔ بلکہ آپ اسے بکثرت فرمائے رہتے اور یہ بہت سے طریقوں سے ثابت ہوتی کیونکہ اس کی احتیاج ہر شخص کو ہے' خصوصاً ان حضرات کو جو فرما دیا کرتے ہیں کہ صرف قرآن و حدیث سے تو زمانے کے حوادث کے احکام میں سے فیصدی ایک بھی ثابت نہیں ہو سکتا۔ بلکہ ایسے ظالموں و حکواسلا بازوں کا قول اگر صیح ہو کہ قرآن حدیث توفی صدی ایک مسئلے کو بھی كافى نميں تو قرآن مديث سے زيادہ اور بہت زيادہ ضرورت رائے قياس كى موئى۔ پھر تجب ہے كہ قرآن مديث اس كے تھم سے خالی ہے نہ اتباعِ قیاس کا کمیں تھم نہ اس کی مراعات کا کمیں بیان۔ بلکہ تھم دین تو ہمیں اس کی مراعات کا ہے جو الله نے اپنے رسول پر نازل فرمایا اور ساتھ ہی ہے بھی تھم ہے کہ ہم ان سے آگے نہ برھیں۔

و نیا جائی ہے۔ کل مسلمان مانے ہیں کہ مطلقاً ضرورت ہی تہیں اپنے بندوں کیا حدیں مقرر کردی ہیں۔ اللہ سجانہ وتعالی نے سیان فرمادیا ہے جو لوگ اللہ کی اتاری ہوئی حدوں کو معلوم نہ کریں۔ ان کی جناب باری نے ندمت بیان فرمائی ہے جو اس نے اپنی مرحل پر اتارا وہ اس کا کلام ہے۔ پس اس حد سے آگے نہ برصنے کے معنی ہے ہوئے کہ جس اسم پر جس نام پر علت و حرمت جناب باری نے معلق رکھی ہے ہم وہیں ٹھر جائیں اس نے اپنے رسول پر اپنا کلام نازل فرمایا ہے اور لغت اور شریعت سکھائی ہے۔ اس طرح کہ اس میں اور کسی چیز کا دخل نہ ہو اور اس میں سے کوئی چیز باہر ہمی نہ رہ جائے۔ کون نہیں جانا کہ جب گیہوں کا نام آیا تو وہ رائی کو شامل نہیں اور جب مجور کما گیا تو اس میں بلوط داخل نہیں اور جب سونا کما گیا تو اس میں داخل نہیں اور جب سونا کما گیا تو اس میں داخل نہ ہو سے اس کا میں میں داخل نہ ہو سے اور اس سے نکل نہ سکے ہم گو اسے پہلے بھی بیان کر چکے ہیں لیکن تاہم یمال اس غیر اس میں داخل نہ ہو سکے اور اس کا کوئی فرد اس سے نکل نہ سکے ہم گو اسے پہلے بھی بیان کر چکے ہیں لیکن تاہم یمال اس بات کو اس لیے دہرایا کہ ناظرین کے ذہن میں رہے اور بار بار کی شمرار ان کے دل میں اسے جمادے۔ یاذر کھو دین کا بڑا عالم بات کو اس لیے دہرایا کہ ناظرین کے ذہن میں رہے اور بار بار کی شمرار ان کے دل میں اسے جمادے۔ یاذر کھو دین کا بڑا عالم بات کو اس لیے دہرایا کہ ناظرین کے ذہن میں رہے اور بار بار کی شمرار ان کے دل میں اسے جمادے۔ یاذر کھو دین کا بڑا عالم

وہی ہو گا جو سب سے زیادہ ان ناموں کی حد جانتا ہو جن پر علت و حرمت معلق ہے۔ جن ناموں کی حد کلام اللہ اور کلام الرسول میں ہے 'ان کی تین قسمیں ہیں۔ ایک تو وہ جو لفت میں حد ہے۔ جیسے سورج چاند 'خشکی تری' رات دن وغیرہ۔ اب جو شخص ان ناموں میں ان کے سواکی چیزوں کو بھی داخل کرے یا ان میں سے بعض چیزوں کو نکال دے یقیناً وہ حد سے گزرگیا۔ دوسرے وہ جو شریعت میں حد ہے۔ جیسے نماز' روزہ' جی' زکوہ' ایمان' اسلام' تقویل وغیرہ۔ پس جیسے کہ قسم اوّل اپ تمام لغوی افراد پر شامل تھی ای طرح بیہ الفاظ اپنے اپنے تمام شرعی افراد پر حادی ہوں گے۔ تیسرے وہ جو عرفاً حد میں این تمام لغوی افراد پر شامل تھی ای طرح بیہ الفاظ اپنے اپنے تمام شرعی افراد پر حادی ہوں گے۔ تیسرے وہ جو عرفاً حد میں ہیں اور اللہ اور رسول نے بھی اس عرف کے خلاف ان کی کوئی اور حد نہیں بتلائی نہ لغتاً ان کی کوئی حد ہے۔ جیسے سفر اور مرض جو رخصوں کو مباح کرنے والے ہیں اور بے وقوئی اور جنون جو روک کا باعث ہیں اور سرکشی جو سبب ہے وہ تھم کے مرض جو رخصوں کو مباح کرنے والے ہیں اور بے وقوئی اور جنون جو روک کا باعث ہیں اور سرکشی جو سبب ہے وہ تھم کے قائم کرنے کا اور نشوز جو باعث جواز ہے عورت کو چھوڑنے اور مارپیٹ کرنے کا اور آپس کی رضامندی جو تجارت کی علت کا سبب ہے اور ضرر و نقصان جو مسلمانوں میں بھٹ حرام ہے وغیرہ وغیرہ۔ یہ قسم بھی اپنی تمام جزئیات کو اسی طرح حادی ہے سبب ہے اور ضرر و نقصان جو مسلمانوں میں بھٹ حرام ہے وغیرہ وغیرہ۔ یہ قسم بھی اپنی تمام جزئیات کو اسی طرح حادی ہے سبب ہے اور ضرر و نقصان جو مسلمانوں میں بھٹ حرام ہے وغیرہ وغیرہ۔ یہ قسم بھی اپنی تمام جزئیات کو اسی طرح حادی ہے

جس طرح پہلے کی دو قسمیں۔ پس بہ نام اور ان کی رعایت قیاس سے جمیں بالکل ہی بے نیاز کر دیتی ہے جمیں کبھی اس رائے قیاس کی ان کی مراعات کے بعد ضرورت ہی نہیں پڑنے گی۔ مختاج قیاس تو وہ ہو گاجو ان کی حدود کو تنگ کر دے۔ اپنے میں وہ عِلم نہ رکھے جو ان کو محیط ہو اور دلالت کا پوراحق انہیں نہ دے۔

فقها کی ایک جماعت نے شراب کے کتے ہیں اس کی حد مقرر کرنے ہیں کی کی اور کمی کی کرنے کی مثال ملاحظہ ہو نئے والی بعض چیزوں پر بی اسے مخصوص کر دیا۔ اب جب انہیں اور نئے والی چیزوں کو بھی جرام کہنے کی ضرورت محسوس ہوئی۔ تو جھٹ سے انہوں نے قیاس کے قلعے میں پناہ کی اور دوسری نئے والی چیزوں کو اس قتم پر قیاس کرکے ان پر حرمت کا فقوی جاری کیا۔ تو ان کے مقابلے میں دوسری جماعت کھڑی ہوگئی اور کئے گئی کہ یہ قیاس اس باب میں جاری نہیں ہو سکتا۔ اب گلے لڑنے جھڑنے اور علمیت بھارنے اور بردی بردی دلیلیں لانے اور سوال ہ جواب اور اگر گر کرنے ورحقیقت اس بے سود نزاع کا سبب حد شراب میں تققیر کر دیتا ہے۔ صاحب شرع علائی نے تو الی باک حد بندی کر دی تھی کہ نئے والی چیز شراب پاک حد بندی کر دی تھی کہ نئے والی چیز شراب باک حد بندی کر دی تھی کہ نئے والی ہر چیز اس میں آجاتی تھی فرما دیا تھا کہ ((کل مسکر حسر)) ہر نئے والی چیز شراب باک حد بندی کر دو اور اس تعریف کو اگر یہ فقہاء کرام لے لیتے تو تمام جھنجھٹ سے جان چھوٹ جاتی اور ان لمبے بے سود قصوں کی ضرورت ہی نہ پرتی نہ یہ جٹ مباحثے ہوتے نہ دلا کل کے پوتھ کھولے جاتے اور نہ دماغ کی تیزی دکھائی جاتی اور کے قیاس سے حرمت ثابت ہو جاتی۔

ای طرح فقہاء کی ایک جماعت نے میسر لینی جوئے کے لفظ کے معانی میں کی کر کے جوئے کی جتنی فتمیں ہیں ان میں سے بعض کے سوا اسے بخصوص کرلیا۔ پھرجب شطرنج کی طرف ان کی نظریں پڑیں تو اس پر قیاس کر کے انہوں نے اسے حرام بتلایا۔ اب دو سرے ان کے مقابلے میں کھڑے ہوئے اور اس قیاس پر اس کی صحت پر اعتراض کر کے اس کے خلاف ممارت کی ممارت چن لی۔ ادھرسے اس کے جواب ہوئے ادھرسے ان جوابوں پر اعتراض ہوئے اور میدان جنگ میں ہر ایک نے جو ہر شمشیر دکھانا شروع کر دیا۔ اگر یہ لوگ لفظ میسر کو جو جوئے کے معنی میں ہے اپنی حد پر رکھے تو مسئلہ صاف تھا اور شطرنج اس میں بطورِ اولی داخل تھی جیے کہ صحابہ بڑی آئے اور تابعین مطربے کی تشریح ہے اور انہوں نے شطرنج کو جوئے میں داخل کی جو کہ دیا۔ اب جو داخل کی جاعت نے لفظ سادق لیمنی چور کو اس کے معنی کی حد سے کی میں محدود کر دیا۔ اب جو داخل کیا ہے۔ اسی طرح فقہاء کی ایک جماعت نے لفظ سادق لیمنی چور کو اس کے معنی کی حد سے کی میں محدود کر دیا۔ اب جو

ان کی نظریں کفن چور پر پڑیں تو اس کا تھم قیاس سے ٹابت کیا۔ ان کی مخالف جماعت نے ان سے نزاع شروع کیا اور کما کہ حد اور نام قیاس سے ٹابت نہیں ہو سکتا۔ اب جو چلی تو خُوب ہی چلی اور طرفین سے خوب جوت اچھلا اگر یہ لوگ بھی لفظ سارق کو اس کی حد پر رکھتے تو صاف ٹابت تھا کہ گھروں کے چور اور قبروں کے چور میں کوئی فرق نہیں پھر کفن چور بھی لفظ سارق میں داخل ہو جاتا اور قیاس کی مطلقاً ضرورت نہ پڑتی نص حدیث ملکہ نص قرآن میں یہ بھی داخل ہو جاتا۔

اب ماری فیصلد کن بلت سفت واللد! مارا میں دین ہے اس کو ہم اسلام سجھتے ہیں اور اس کو لے کر اللہ سے <u> مانا چاہتے ہیں اور ہم اللہ تعالیٰ کے شکر گزار ہیں کہ اس نے ہمیں بہترین راہ دکھادی ہے اور اس پر چلنے کی </u> بھی توفیق عنایت فرمائی ہے۔ ہماری دُعاہے کہ وہ ہمیں اس پر خابت قدم رکھے۔ ہم کہتے ہیں اور علی الاعلان کہتے ہیں اور اللہ کو گواہ کر کے کہتے ہیں کہ ہماری پاک شریعت نے ہمیں قیاس کا مطلقاً مختاج نہیں رکھا۔ ہماری شریعت کافی وافی اور ہر طرح کامل مکمل قرآن حدیث میں موجود ہے۔ جس کے بعد ہمیں بوری عمر میں کسی مسلّے میں بھی قیاس و رائے کی مطلقا ضرورت منیں پڑنے کی۔ نہ ہم سیاست کے اور استحسان کے اور طریقت کے اور تقلید کے مختاج ہیں۔ اللہ کا شکر ہے کہ اس نے اپنے نی سالیم کو ہم سے اس وقت تک دور نہ کیا جب تک کہ ان کے ہاتھ پر شریعت کو کائل مکمل نہ کر دی۔ ہاں یہ ضرور ہے کہ انسان کے دماغ میں کو دڑنہ ہونا چاہئے۔ اللہ کی طرف سے جے فہم و فراست ملتی ہے اور جس کی آئھیں کھول دی جاتی ہیں وہ اللہ کے کلام میں اور اس کے رسول کے کلام میں سب کچھ پالیتا ہے۔ یہ قتم و فراست خاص عطیم خداوندی اور انعام ر تبانی ہے۔ اسے حضرت سلیمان ملائلہ کو جناب باری نے عطا فرمایا تھا۔ جس کا احسان قرآن نے بھی بیان فرمایا کہ ﴿ فَفَهَّمْنَاهَا سُلَیْمٰنَ ﴾ (الانمیاء : 24) حضرت علی بوالتر نے بھی اس فنم کا ذکر ان الفاظ میں کیا کہ جمارے پاس بجز قرآن و حدیث کے اور پھھ بھی نہیں سوائے اس فہم و فراست کے جو خدائے تعالیٰ نے ہمیں اپنے کلام کی دے رکھی ہے اور جو وہ اپنے خاص بندوں کو اور تفیر سکھا دے- حضرت ابوسعید بواللہ فرمائے ہیں ہم سب سے زیادہ رسول الله ماللہ الله علم حاصل كرت والے حضرت ابو بمرصدیق بواشیر نتھے۔ حضرت عمر بواتھ اور حضرت ابو موسی بواٹھ کو یمی نصیحت کی تھی کہ قنم و فراست کو لازم پکڑے رہو۔ اس قیاس کے باطل ہونے کی میں ایک دلیل کیا کافی نہیں؟ کہ اس کی نفس قیاس میں قیاس والول کا اختلاف اصل میں بھی اختلاف ہے اور تفسیل میں بھی اختلاف ہے۔ اصل کا اختلاف سنے! بعض تو ہر طرح کے قیاس کو معتر مانے ہیں یعنی قیاسِ علت کو۔ قیاسِ دلالت کو وقیاسِ مشاہمت کو اور قیاسِ طرد کو غرض ہر طرح کے قیاس ان کے نزدیک قابل ججت ہیں۔ فقہاء مادراء النهر وغیرہ جو اس قیاس کے عشق میں بہت آگے برص گئے ہیں ان کا تو یمی ند بہ ہے۔ وہ اپنے مخالفین سے اپنے طریقے میں بہنے والی چیزوں سے نجاست کے دور کرنے کی ممانعت میں دلیل پیش کرتے ہیں کہ زینون کے تیل اور شیرج وغیرہ سے نہیں ہو سکتی اس لیے کہ ال پریل بغتے ہیں نہ ال میں کشتیال چلتی ہیں اور بھی ایسے وابی قیاسات ہیں جو دین کی عزت وعظمت کے خلاف ہیں بلکہ گویا دین اللہ کے ساتھ ان سے کھیل کیا جاتا ہے۔ دوسری جماعت ان قیاسیوں میں وہ ہے جو پہلی تین قتم کے قیاسات کو مانتی ہے اور چوتھی قتم کے قیاس کی منکر ہے وہ کہتی ہے قباسِ علت تو یہ ہے کہ جامع علت ہو جس کی وجہ سے تھم اصل میں جاری کیا گیا ہے اور قباسِ ولالت یہ ہے کہ دلیل علت دونوں میں جامع ہو اور قیاس مشاہت یہ ہے کہ واقعہ دو اصلوں کو جذب کرتا ہو ایک روک کی ہو دو سری جواز کی

ہو اور دونوں اصل میں کچھ اوصاف بھی ہوں۔ پس ان دونوں میں سے جس میں مشابہت زیادہ پائی جائے گی اسی سے اسے ملا کر اس کا تھم اس پر جاری کر دیا جائے گا مثلاً جواز و اباحت سے چار وصف طنے ہوں اور روک اور ممانعت سے تین وصف طنے ہوں تو اسے اباحت کے ساتھ ملا دیا جائے گا۔ امام احمد راٹی کا اس قتم کے قیاسات میں یہ فتوئی ہے کہ آپ فرماتے ہیں کسی چیز کا قیاس دو سری چیز پر اسی وقت ہو سکتا ہے کہ ہر حال میں وہ اس کے مثل ہو۔ لیکن جب کوئی حال مشابہ ہو اور کوئی نہ ہو چر ایک کو دو سری پر قیاس کرنا بالکل فاش غلطی ہے کیونکہ ایک وجہ سے اگر وہ اس کے مشابہ ہے تو دو ہری وجہ سے وہ اس کے مثابہ ہے تو دو ہری وجہ سے وہ اس کے مثابہ ہے تو دو ہری وجہ سے اس کے مثابہ ہے اور قیاس جائز نہیں۔ اکثر مالکی منبلی اور حفی بھی بھی بھی ہیں کہتے ہیں۔ ایک اور جماعت کہتی ہے کہ صرف قیاس علت ہی قیاس ہے اور قیاس جائز نہیں۔ ایک اور جماعت کہتی ہے کہ صرف قیاس علت ہی قیاس ہے اور قیاس جائز نہیں۔ ایک اور جماعت کا بھی بھی بھی نہیں ہے اور قیاس جائز نہیں۔ ایک اور جماعت کہتی ہے کہ صرف قیاس علت ہی قیاس ہونی چاہئے۔ یہ تو تھا اصل قیاس جماعت کا بھی بھی نہیں ہے لیکن وہ ایک قید اور بھی لگاتے ہیں کہ علت مخصوص ہونی چاہئے۔ یہ تو تھا اصل قیاس جماعت کا بھی بھی خصوص ہونی چاہئے۔ یہ تو تھا اصل قیاس میان انسان اس کے میں اختلاف۔

ان کے جمہور تو کہتے ہیں کہ قیاس میں قیاس والول کا اختلاف جمہور تو کہتے ہیں کہ قیاس ناموں اور محکموں میں ہو گا۔ ایک جماعت کہتی ہے ناموں کا جُوت قیاس ہے شمیں ہوتا۔ قیاس کا محل صرف احکام ہیں۔ پھران میں اور اختلاف بھی ہے جمہور تو عبادتوں میں 'لغت میں 'حدوں میں اور اسباب وغیرہ میں سب میں قیاس کو جاری کرتے ہیں۔ ایک جماعت اس کی مانع ہے۔ ایک جماعت حدوں کو اور کفاروں کو اس سے الگ کر دیتی ہے۔ ایک جماعت ای کے ساتھ اسباب کو بھی الگ کرتی ہے۔ پھر یہ لوگ قیاس کی تمین قتمیں کرتے ہیں قیاس اولی 'قیاس مثل اور قیاس ادنی۔ پھر عموم پر اس کے مقدم کرنے میں مختلف ہیں 'کوئی ہاں کہتا ہے کوئی انکاری ہے۔ ای طرح اس قیاس کو خبر اور قیاس ادنی۔ پھر عموم کرنے میں بھی مختلف ہیں۔ ان کے جمہور تو خبر آحاد کو مقدم مانتے ہیں۔ ابو الفرج قاضی ابو بکر ابھری سے دونوں مالکی تو صاف کتے ہیں کہ خبرواحد پر قیاس مقدم ہے اور کی فقیۃ نے ان کے اس قول کو رد نہیں کیا۔ ہاں تاقض طابت کیا ہے اس مقدم ہے قائل ہیں۔ بعض اس کے بر عکس کتے ہیں اور اکٹر بلکہ کل کا یہ حال ہے کہ مرسل حدیث پر بھی یہ مقدم ہو گایا نہیں؟ قولِ صحابی پر بھی یہ قیاس مقدم ہو گایا نہیں؟ بعض تو قیاس کی نقذیم کے قائل ہیں۔ بعض اس کے بر عکس کتے ہیں اور اکٹر بلکہ کل کا یہ حال ہے کہ مرسل حدیث پر بھی سے مقدم کرتے ہیں بھی اور اکٹر بلکہ کل کا یہ حال ہے کہ بھی وہ اِسے اس مقدم کرتے ہیں بھی اُسے۔ پر بھی اُس کا اختلاف اصل قیاس میں۔ اب اور سنے!

تفصیل قیاس میں قیاس والول کا ختلاف پر قدرے روشنی پڑجائے اور آپ سمجھ لیں کہ ایک جگہ ایک قیاس میں ایک جگہ ایک قیاس جاری کرتے ہیں ایک ہی نیادہ مشابہ جگہ پر اے چھوڑ دیتے ہیں۔ حالا نکہ اس ضعیف مسئلہ میں اس کا اجراء جب ہوگیا تو وہ چیزیماں آکراور قوی ہو گئی تھی۔ یمال اس کا اجراء بطور اولی ہونا چاہیے تھا لیکن یمال چھوڑ دیا گیا۔ اس بے اصولی کی مثالیں سنے!

## قیاس والول کی بے اصولی

کتے ہیں کہ تھجوریں جب بھگو دی جائیں ان کے شیرے سے وضو کرنا جائز ہے۔ پھراس پر قیاس کرکے ہرشیرے سے وضو کو جائز بتلایا۔ دوسرے قول میں اس پر قیاس نہیں کیا۔ پس اگریہ قیاس حق ہے تو پھر نحق کو کیوں چھوڑا؟ اور اگر باطل ہے تو اس کا استعال کیوں کیا؟ پھر کیا وجہ کہ سرکے کو اس حکم میں داخل نہیں کرتے۔ حالانکہ اس میں اور اُس میں کوئی فرق نہیں جبکہ مجوروں کی نبیزے وضواس لیے جائز ہوا کہ مجور طیب اور پانی پاک۔ تو سرے سے بھی وضو کو جائز کمہ کر کیوں نہیں کمہ دیتے کہ انگور طیب اور یانی یاک۔ گوشت کے شوربے سے وضو کو جائز که کر کیول نہیں پڑھ دیتے کہ گوشت طیب اور پانی پاک- اسی طرح مشمش اور کشمش وغیرہ بھی۔ اگر اس كے جواب ميں قياسى حضرات كهيں كه اس سے وضو كے نه ہونے ير اجماع ہے۔ تو ہم كهيں گے كه يد بھى غلط ہے۔ حسن بن صالح بن حی اور حمید بن عبدالرحمٰن کا قول ہے کہ سرکے سے بھی وضو جائز ہے۔ اچھا صاحب کیجیج تھوڑی در کو ہم آپ کا اجماع کا غلط دعویٰ بھی تسلیم کر لیتے ہیں پھر ہم کہتے ہیں کہ جب سرکے سے وضو کے جائز مونے پر اجماع ہے تو اس پر قیاس کر کے تم کیوں نہیں کہتے کہ نبیز سے وضو بھی ناجائز ہے۔ اگر اس کے جواب میں تم کہو کہ چونکہ تھجور کی نبیز سے وضو کرنا وارد ہوا ہے اس لیے ہم بھی کہتے ہیں اور اس پر دوسری چیزوں کو قیاس نہیں کرتے تو ہم کہتے ہیں کہ پھر ہی طریقہ ہر ہر مسلے میں کیوں نہیں برہتے ؟ اور جو حدیث جس جگہ اور جس چیز کے لیے مخصوص ہے وہیں اسے مخصوص کیوں نمیں کرتے؟ اور اس قیاس کے پھاٹک کو ہند کیوں نہیں کر دیتے؟ اگر اس کے جواب میں تمہاری طرف سے کما جائے کہ بیہ خلافِ قیاس ہے تو ہمارا جواب بھی من لیجئے۔ تم نے آپ تصریح کی ہے کہ جو چیز ظاف قیاس ثابت ہو جائے اس پر قیاس درست ہے پھر تمہارا سے جواب تو سرے سے قیاس کو ہی باطل کر دیتا ہے۔ چو تکہ جب اسے مان لیا گیا کہ شریعت طاف قیاس آئی ہے تو معلوم ہو گیا کہ قیاس حق نہیں بلکہ عین باطل ہے۔ اس لیے کہ شریعت خلاف حق نہیں ہوئی۔ ایساتو ہرگز ہو ہی نہیں سکتا۔ اچھا اور سنے تمہارا قاعدہ ہے کہ خبرواحد جب اصول کے خلاف ہو تو وہ مقبول نہیں۔ اب ہم تم سے پوچھتے ہیں کہ کس اصول میں تم نے پایا کہ جس چیز سے شہراور سبتی کے باہریاکی جائز ہواس سے شہراور سبتی کے اندر پاکیزگی حاصل کرنا جائز نہیں۔ اگر تہمارا یہ جواب ہے کہ جتنا روایت میں ہے ہم تو آئ پر بس کرتے ہیں۔ تو ہم کہتے ہیں پھر تم نے مکہ شریف کے باہر ہی یر بس کیوں نہ کر لیا؟ حدیث تو وہیں کے واقعہ کی ہے اور تمہارے لیے یہ کیے جائز ہو گیا کہ تم تنسل جنابت کا قیاس وضو پر-کرلو اور اندرون شمر کا قیاس بیرون شمر پر نه کرسکو اور طیب انگور اور پاک پانی کا اور طیب گوشت اور پاک پانی اور طیب و بس اور پاک پانی کا قیاس طیب تھجور اور پاک پانی پر نه کرسکو ہد کیا وجہ ہے کہ ایک قیاس تو جائز ہو بلکہ مستعمل ہو اور دوسری اسی جیسا قیاس ناجائز ہو بلکہ متروک ہو جو اس سے بھی زیادہ واضح اور صاف ہے۔ پھرتم الیاہی کیوں نہیں کرتے کہ حدیث کو اپنے مورد پر ہی رکھو اور اس کی شبیہ اور نظیری طرف تھینج تان کرکے نہ لے جاؤ۔

(۲) آہ! کس قدر ستم ظریفی اور کتی صاف دلیری ہے کہ حدیث میں ہے۔ اسے اولاد مطلب! اللہ تعالی نے تمہارے لیے لوگوں کے ہاتھوں کی دھوؤن مروہ رکھی ہے۔ تم نے اس پر وضو کئے ہوئے پانی کا قیاس کر لیا اور حدیث میں جو منع اور مروہ ہے اسے بی عبدالمطلب کیلئے مبارح کر دیا۔

ا) تہمارا یہ قیاس بھی کتنا مزیدار اور کیسا چٹ بٹا ہے کہ تم نے اس پاک پائی کو جو وضو کرنے میں استعال کیا جائے اور جن اعضاء پر استعال کیا گیا ہے وہ بھی پاک ہوں۔ اس پانی پر قیاس کیا جو پاخاتے پیشاب سے اور خون سے اور مُردے سے مل کر آیا ہو۔ تے کہ ویہ قیاں کس قدر بدترین قیاس ہے؟ افسوس تم نے اس قیاس کو چھوڑ دیا جو اس سے کہیں زیادہ صحت والا تھا۔ یعنی اس پانی کا قیاس اس پانی پر جو محل پاکیزگی اعضاء میں استعال کیا گیا ہو اور ایک جگہ سے دو سری جگہ آیا ہو۔ اب تم ہی بتلاؤ کہ ایک پانی جو ایک شخص کے جم کے کسی پاک حصے سے ہو کر اس کے جم کے کسی مسلمان بھائی کے جم کے جم کے سی مسلمان کی جن اس میں کیا فرق ہے؟ کیا تم نے رسول کریم علیہ افضل الصلوة والسلیم کا بیہ فرمان نہیں سنا؟ کہ مسلمانوں کی آئیس کی موبت اور مربانی کی مثال بالکل ایک ہی جم جیسی ہے۔ ابن آدم میں ڈھوند سے جسی جہیں ایسا تو کوئی نہ لیے گاجو ایک مسلمان کے پاک جم کا قیاسی اسی جیسے ایک بیک جم والے مسلمان پر تو نہ کرے اور گوہ موت پر 'گندگی پر' مرادار پر اور نلپاک حرام خون پر کرے۔

- (٣) لوگو! بتلاؤ اور اللہ ہے ڈر کر بتلاؤ کہ ان فقماء کا اس پانی کو جس ہے کوئی مسلمان وضو کرے۔ کفارے کے فلام پر
  اور ذکوۃ کے مال پر قیاس کرنا کس قدر فاسد قیاس ہے؟ افسوس اس جگہ بھی تم نے اس سے بہت زیادہ واضح اور
  صحیح قیاس کو چھوڑ دیا یعنی اس پانی کا جس سے ایک عبادت اوا کی گئی ہے۔ قیاس اس کپڑے پر کرنا جس میں نماز
  پڑھی گئی جو اور ان کنکریوں پر کرنا جن سے منی میں شیطانوں کو مارا گیا ہو۔ ان کے نزدیک جو تم میں سے ہی ہیں
  اور اننی کنکریوں سے دوبارہ شیطان کے مارئے کو جائز رکھتے ہیں اور ان پھروں پر کرنا جن سے ایک مرتبہ گو استخباکیا
  گیا ہو لیکن اب انہیں دھولیا گیا ہو ان پر نجاست نہ ہو اور وہ بالکل پاک صاف ہوں۔
- (۵) اسی طرح کا تمهارا اس پانی کا قیاس جس پر کوئی نجاست وارد ہوئی ہو لیکن اس کا رنگ اور مزہ اور ہو نہ بدلی ہو۔ اس
  پانی پر کرنا جس کے رنگ اور ہو اور مزے کو نجاست نے بدل دیا ہو۔ حق تو یہ ہے کہ قیاس شریعت سے کوسوں دور
  ہے بلکہ انسانی حس سے بھی بہت بدید ہے۔ تم نے یہاں بھی اس سے بہترین اور صحیح تر قیاس کو ترک کر دیا وہ
  قیاس پانی کا نجاست پر وارد ہونا تھا۔ وارد کا قیاس مورود پر جبکہ دونوں حدیں حقیقت میں اور اوصاف میں برابر
  ہوں زیادہ صحیح ہے ' بہ نسبت اس کے کہ سو رطل پانی کو جبکہ اس میں کتے کا کوئی بال گر گیا اس سو رطل پانی پر
  قیاس کیا جائے جس میں اتنا ہی پیشاب پاخانہ گرا ہو یہاں تک کہ اسے بدل دیا ہو۔
- (۱) اس طرح کا ظلمت والا قیاس تمهارا یہ بھی ہے کہ تم نے اس پانی میں جو بقدر چھنگلیا کی پوری کے جاری ہو اور اس میں نجاست پڑ جائے اور اس میں اور اس پانی میں جو سمندر جتنا بہت زیادہ ہو اور اس میں سوئی کے ناکے برابر پیشاب پڑ جائے ور اسے بگاڑے نہیں اور اس پانی میں جو سمندر جتنا بہت زیادہ ہو اور اس میں سوئی کے ناکے برابر پیشاب پڑ جائے فرق کیا۔ دو سری قتم کے پانی کو تم نے ناپاک بتلایا اوّل کو نہیں اور تم نے صاف قیاس کو چھو ڑ دیا اور بہت بڑے تالاب کے مشرقی کنارے کا قیاس اس کے مغربی کنارے میں نجاست کے بارے میں شالی اور جو بی کناروں پر نہ کیا۔ حالا نکہ ان سب کناروں کو بھی اس نجاست سے جو تمہارے نزدیک نجس ہو چھی ہے برابر کا چھونا ہے۔
- (2) ان حضرات نے ناک کے اندرونی حصے کو ناک کے بیرونی حصے پر قیاس کر کے عسل جنابت میں ناک کے اندر پانی پہنچانا واجب بتلایا اور وضو میں اسے چھوڑ دیا۔ عالانکہ رسول اللہ سٹھیے نے وضو کرتے ہوئے ناک میں پانی دینے کا حکم فرمایا ہے۔ لیکن ان کی بیہ تفریق قابل داد ہے۔ جس کی نہ داد ہے نہ بیداد ہے کہ جمال اللہ کے رسول کا لیے کا

محم وہاں تو ان کے نزدیک وجوب ساقط اور اس کے سوا میں واجب ' وضو میں منہ کے دھونے کا تھم۔

۱ اسی طرح کا تمہارا یہ قیاس کہ جیسے جان ہوجھ کر بات کرنے سے نماز ٹوٹ جاتی ہے اسی طرح کا تمہارا یہ قیاس کہ جیسے جان ہوجھ کر بات کرنے سے نماز ٹوٹ جاتی ہے جسی نماز کے کلڑے اڑ جائیں گے۔ کوئی قتم کھائے کہ فلاں کام میں نہ کروں گا پھر بھول کر اسے کر بیٹھے تو تہہارے تہہارے نزدیک وہ بھی ایسا ہی ہے جیسے جان ہوجھ کر لے۔ احرام کی حالت میں جو کام منع ہیں مثلاً خوشبو لگانا 'لباس پننا' سر منڈوانا' شکار کھیلنا وغیرہ۔ ان میں سے کوئی کام کسی سے بھولے چوکے ہو جائے تو اس کا تھم بھی تہمارے نزدیک وہی ہے جو عمداً کرنے والے والے والی پر تم اسے قیاس کرتے ہو۔ ای طرح نماز میں نجاست کے اٹھانے کا مسئلہ۔ اچھا آگر یہ مسائل ٹھیک ہیں اور قصداً گرنا اور بھول کر کرنا تمہارے نزدیک قیاس کی روسے ایک ہی چیز ہو تھی کھا آگر یہ مسائل ٹھیک ہیں اور قصداً گرنا اور بھول کا اور قصد کا الگ تھم کیوں دیا؟ روزے کی حالت میں کھا ٹی لینے میں بھول چوک اور قصد و عمد کو الگ الگ کیوں کیا؟ جانور کے ذرئ کرنے کے وقت بسم اللہ کسنے کے جو ٹر دینے میں قصداً اور نسیانا میں فرق کیوں کیا؟ اور بھی ایسے ہی بہت سے احکام ہیں۔

تم بی تو ہو کہ جمال جی چاہا تم نے مسلم ند جانے والے کو بھول جانے والے پر قیاس کرلیا اور جمال جی ند چاہا اس قیاس کے خلاف کیا۔ مثال سنے! تہاے ہاں کامسلہ ہے کہ جو اپنا روزے سے ہونا بھول جائے اور کھا لی لے اس کا روزہ باطل نہیں اور کوئی بوجہ جمالت و عدم علم کے سمجھ لے کہ رات آگئی سورج غروب ہو گیا اور کھا پی لے تو اس کا روزہ فاسد ہو گیا۔ حالاتکہ شریعت مطمرہ نے جائل کو مثل بھولنے والے کے معذور سمجھا ہے بلکہ اس سے بھی زیادہ۔ اس کی دلیلیں سنے! (۱) جس نے نماز کو بگاڑ کر ارکان کو اچھی طرح ادانہ کرے پردھی تھی کیونکہ اطمینان کے واجب ہونے کا اسے علم نہ تھا۔ آپ نے اسے اس سے پہلے کی نمازوں کو لوٹانے کا تھم نہیں دیا۔ (۲) جو عورت مستحاضہ تھی اور اسے علم نہ تھا کہ نماز روزہ اس پر باوجود اس خون کے آنے کے واجب ہے اسے بھی آپ نے گزری ہوئی نمازوں کے لوٹانے کا حکم نہیں دیا۔ (۳) حضرت عدی بن حاتم نے آیت قرآن سے سیر سمجھ کر کہ مراد اس سے ہی ہے اپنے تکے تلے دو دھاگے رکھ لیے ایک سفید دوسرا سیاہ اور جب تک ان میں تمیزنہ ہو سکی کھاتے پیتے رہے تو آپ نے انہیں رمضان شریف کے اس روزے کے لوٹانے کا تھم نہیں ویا۔ (٣) حضرت ابوذر رواتھ یہ مسکلہ نہیں جانتے تھ کہ پانی کے نہ ملنے کے وقت تیم سے نماز ہو سکتی ہے۔ آپ نے انہیں بھی لوٹانے کا تھم نہیں دیا۔ تیم کا تھم فرمایا۔ (۵) جو لوگ تیم کو فرض من کر مٹی میں جانور کی طرح لوث بوث کر نماز ررم سے تھے تھے انہیں بھی آپ نے لوٹانے کا تھم بوجہ ان کی بے علمی کے نہیں دیا۔ (٢) حضرت معاویہ بن تھم بواللہ اس سے واقف نہ سے کہ نماز میں کلام کرنا منع ہے انہوں نے کلام کرلیا۔ آپ نے انہیں بھی معدور مان کرنماز ك دو جران كا حكم نسين ديا- (2) الل قبا ناواقف الته كه قبله بدل كيا ب- اب بيت المقدس كي طرف نماز برهنا منسوخ ہو گیا ہے أنهوں نے اس جانب نماز اداكى تو آئ نے انسى بوجد ان كى لاعلى كے معدور قرار ديا اور نماز کے لوٹانے کو شیس فرمایا۔ اس طرح بوے برے صحابہ رہی تھی کرام اور ائمہ عظام نے ان لوگوں کو جو کسی حرمت سے ناواقف ہوں اور اس کا ارتکاب کر بیٹھیں حد سے آزاد کر دیا ہے۔

یانی میں اگر تھوڑی سی نجاست پر جائے اس میں اور میں تھوڑی سی نجاست کپڑے پر یا بدن پر لگ جائے اس میں

تم نے فرق کیا۔ طالا نکہ شرط نماز میں نتنوں چیزوں کو بکسال وخل ہے۔

(۱۱) تم سب نے صریح قیاس کو کتے کے مسئلے میں چھوڑا ہے۔ تہماری ایک جماعت تو اس پر کی اور کو قیاس کرتی ہی نہیں۔ دو سری جماعت اس پر صرف سور کو قیاس کرتی ہے بھیڑیے کو بھی نہیں جو اسی جیسا ہے بلکہ اس سے زیادہ شریر۔ بلکہ خزیر کا قیاس بھیڑیے پر زیادہ صحیح ہے بہ نسبت کتے پر قیاس کرنے کے۔ تیسری جماعت کتے پر فچر کو اور گدھے کو قیاس کرتی ہے۔ حالا نکہ فچر اور گدھے کا قیاس گھوڑے پر کرنا زیادہ موزوں درست تھا۔ کیونکہ بیان میں بھی یہ انہی کا ساتھی ہے اور اللہ سجانہ وتعالی نے بندوں کیلئے سواریوں کا اپنا احسان جمال بیان فرمایا ہے وہاں بھی ان تینوں کا بیان ہے کہ یہ سواری کے جانور ہیں۔ زینت کی چیزیں ہیں۔ انہان کہ اور اولی کا قیاس گھوڑے پر کرنے سے بہت ہی قریب اور اولی ہے۔ کون نہیں جانتا کہ فچراور گھوڑے میں جو مشابہت ہے وہ فچراور کتے میں نہیں۔

(۱۲) اس طرح ہاتھ لگنے میں' عاجت میں' گھر کے برتنوں میں مُنہ ڈالنے میں خچر کی مشاہت بلی سے ہے نہ کہ کتے سے لیکن یہاں بھی قیاسیوں نے الٹی گنگا بہا کر اسے کتے پر قیاس کیا ہے۔

اس) خنافس' بھڑ' بچھو اور صردات کا قیاس تم نے مکھی پر کیا کہ وہ موت کے بعد نجس نہیں۔ کیونکہ ان میں نفس سائلہ نہیں اور رطوبت اور فضلہ بھی کم ہے جس سے یہ نجس نہیں ہوت۔ پھر تم میں وہ فقہاء بھی ہیں جو موت کے بعد ہڑی کو نجس قرار دیتے ہیں حالانکہ رطوبت اور فضلہ سے وہ بالکل خالی ہے اور ساتھ ہی دنیا جانتی ہے کہ جو نفس سائلہ ان حیوانات میں ہے وہ بہت بڑا ہے یہ نسبت اس کے جو بڑی میں ہے۔

(۱۲) تم نے اس پانی میں جس میں سے پھاڑ کھانے والے پرند پی جائیں مثلاً شکرا' باز' چیل' عقاب اور احباش وغیرہ اور اس پانی میں جس میں سے چوپائے درندے پی جائیں فرق کیا ہے۔ عالا نکہ دراصل شرعاً ان میں کوئی فرق نہیں۔ خود امام ابو حفیفہ ریاتی سے ان کے شاگرد امام ابو پوسف ریاتی نے دریافٹ کیا کہ استاد صاحب آخر ان دونوں میں فرق کیا ہے؟ تو آپ نے جواب دیا کہ قیاس کی روسے تو ان دونوں میں کوئی فرق نہیں لیکن میں نے استحسان کے طور چریہ فتوی لگا دیا ہے۔

(۱۵) تم نے صرح قیاس چھوڑ دیا جو برابری تھی کھجور اور کشمش اور شد اور گیہوں اور انگور کی نبیذ میں۔ یہ چیزیں جو بالکل برابر کی تھین جن میں کوئی فرق نہ تھا۔ تم نے ان میں تفریق کر دی۔ باوجود یکہ نصوصِ صریحہ صححہ نے اس میں جمع کر دیا تھا اور سب کو برابر برابر رکھا تھا۔

(۱۷) اسی طرح تم نے تفریق کی اور کما کہ جس کے پاس دو برتن ہوں ایک پاک ایک نجس تو تم نے کما دونوں کو بما دے ' ان میں تلاش اور کوشش کر کے علیحدگی نہ کرے۔ پھر کما کہ اگر اس کے ساتھ دو کپڑے ہوں ایک پاک دوسرا ناپاک تو اس کو دکیمہ بھال کر کے پاک کو الگ کرلینا چاہئے۔ اب تم ہی بتلاؤ کہ ان دونوں میں جو تم نے فرق کیا ہیہ کیوں؟ جو حکم نماز کا ناپاک پانی سے وضو کر کے پڑھنے کا ہے وہی ناپاک کپڑے میں پڑھنے کا ہے۔

(۱۷) پھر یہ غضب کیا کہ فرمایا اگر تین برتن ہوں تو تلاش و کوشش کرے۔ تمهارا اس سے پہلے جو دو برخوں کا قیاس تھا وہ اب کمال آڑ گیا برابر کی چیزوں میں فرق و تفریق کسے ہونے گئی؟ یہ تھا اہل رائے کا رد۔ اب شافعیوں کی سنیے وہ تفریق کرتے ہیں اس برتن میں جو کل کا کل پیثاب ہو اور اس میں جو آدھایا اس سے زائد پیثاب ہو۔ دو سری صورت میں کوشش اور تلاش کو جائز مانتے ہیں کہ اگر آدھایا آدھے سے زائد برتن پیثاب سے پر ہو اور دو سرا پاک ہو تو تو کوشش کرے لیکن اگر پر ہو تو نہ کرے پس صاف قیاس کو جو ان میں برابری کرنے کا تھا اسے چھوڑ دیا۔

(۱۸) تم نے تے کا قیاس پیشاب پر کیا اور کما کہ یہ دونوں کھانا پینا ہے جو پیٹ سے نکلتا ہے۔ لیکن پھر کیا وجہ کہ ڈکار کا قیاس گوز مارنے پر نہ کیا اور کیوں نہ کما کہ یہ دونوں ہوائیں ہیں جو پیٹ سے نکلتی ہیں؟ کیوں بی کیا وجہ ہے کہ وضو اور عنسل جنابت کو تو استخا اور عنسل نجاست پر قیاس کر کے کہہ دیا کہ بے نیت بھی صبح ہیں ان کا قیاس تم نے تیم پر کیوں نہ کیا؟ حالانکہ ان دونوں کی مشابہت بہ نسبت استخاکے تیم سے بہت زیادہ ہے۔ پھر تم نے اسے بھی تو ڈریا اور کما کہ اگر جنبی مخص ڈول نکالنے کے لیے کنوے میں اترا اس کی نیت عنسل کی نہ تھی۔ تو اس کی ناپا کی جائے گی نہیں۔ ابو یوسف کا یمی نہ ہب ہے۔ پھراس کی اصل کو بھی تو ڈریا اور کما کہ اگر پانی جنبی کے بدن سے چھو جائے گی نہیں۔ ابویوسف کا یمی نہ ہب ہو اس کی نیت نہ بھی ہو۔ جمہ ریاتی تو کہتے ہیں کہ اس کی ناپا کی دور ہو جائے گی اور یانی بھی فاسد نہ ہو گا۔ پس انہوں نے تو اصل کو بھی فاکر دیا یعنی ناپا کی کے مبتئے سے یانی کا فاسد ہو جانا۔

(۱۹) کیوں صاحب کیا وجہ کہ آپ حضرات نے کمنیوں تک تیم کرنے کے قیاس کمنیوں تک ہاتھ دھونے پر تو کرالیا اور جرابوں پر مسح کرنے میں اس قیاس کو بلٹ کر بھی نہ دیکھا۔ پاؤل کے شخنے تک دھونے پر اس کو قیاس کرنے سے آپ کو کس چیز نے روکا؟ در حقیقت دونوں ایک ہی چیز ہے۔ دراصل قیاس کے بھی سعادت مند تم سے زیادہ المحدیث ہی ہی جی کہ حدیث کے وہ تم سے زیادہ سعادت مند ہیں۔

(۲۰) کئے اور جواب دیجئے کہ کپڑوں کی نجاست تو آپ کے نزدیک بہنے والی چیزوں سے دھل کر دور ہو سکتی ہو اور آپ ان کا قیاس پانی پر کرتے ہوں پھروہ قیاس پافانہ دھونے کے وقت کماں چلا گیا؟ کہ آپ نے وہاں اس کا قیاس اس پر نہ کیا؟ اور تم نے کما کہ جو چیز حامد ہو اور ازالہ کر دینے والی ہو اس سے طمارت کرے باتی بدن پر تم نے اپنا سے حکم جاری نہ کیا۔ وہاں پانی کو ضروری قرار دیا۔ پھر تم نے یہ بھی فرما دیا کہ پیشاب پافانے کی جگہ کو سو کھے گوبر سے دور کر دے کیون سو کھی لیدسے نہیں کر سکتا۔ باخدا! چیزیں دونوں برابر کی اور آپ کے قیاس نے دونوں کو جدا کر دیا۔

(۲۱) نجاست کے ہونے میں تو تم نے تھوڑی سی قے کو بہت ساری قے پر قیاس کرایا۔ لیکن حدث ہونے میں 'وضو میں تو رُنے میں تھوڑی کو بہت پر قیاس نہ کیا۔ یہ ہے تفریق بلا دلیل اور خلاف عقل و نقل۔

(۲۲) تورک کر کے جو بیشا ہو اس کی نیند کو تم نے وضو کی توڑنے والی بتلائی اور اس کا قیاس تم نے لیٹ کر سو جانے والے کی نیند کا قیاس نہ کیا۔

(۲۳) تم نے غضب کیا۔ اللہ کی قتم غضب جیسا غضب کیا کہ اس قیاس کو چھوڑ دیا جو بہت ہی صاف اور صریح تھا اور پھر سنت صححہ مستقیفہ سے ثابت تھا کہ عمامہ پر مسح کر لے۔ اس لیے کہ اس لباس کی عام عادت ہے۔ وہ جس جگہ کا دھونا فرض تھا اسے ڈھانپ لینے والا ہے اس کا بار بار کا اترنا عموماً لوگون پر شاق گزرتا ہے کہ کون کھولے اور کون باندھے یا سردی کی وجہ سے یا کسی اور باعث۔ اس کا قیاس جرابوں کے مسح پر بالکل ظاہر تھا اس لیے کہ حدیث باندھے یا سردی کی وجہ سے یا کسی اور باعث۔ اس کا قیاس جرابوں کے مسح پر بالکل ظاہر تھا اس لیے کہ حدیث

نے مسح میں ان دونوں کو برابر رکھاہے اور قیاس بھی ان دونوں کو برابر ہی مانتا ہے۔ دیکھو سرکے مسح کا اور پیروں کے دھونے کا فرض تیم میں گر جاتا ہے۔

(۲۳) اگر تم یمال بیہ قیاس کرتے ہو تو پھر کیا وجہ ہے کہ وضو پر قیاس کرکے تیم میں مُنہ پر اور دونوں ہاتھوں پر ہاتھ پھیرنے کو کمنیوں تک واجب مانتے ہو۔ حالانکہ اصل میں کیا باعتبار فعل کے 'کیا باعتبار باب کے 'کیا باعتبار امرکے دونوں باتیں بالکل برابر ہیں اور ایک ہی حیثیت کی ہیں۔

(۲۵) کیوں قیاسی دوستو!کیا وجہ ہے کہ تم نے نماز پڑھتے ہوئے پانی مل جانے کو نماز کے سوا کے وقت میں پانی مل جانے پر قیاس کرکے تیم سے نماز پڑھنے والے کی نماز کو باطل کمہ دیا اور نماز میں قبقہہ لگانے والے کو نماز کے باہر قبقہہ لگانے والے پر قیاس نہ کیا۔

(۲۷) زکوۃ کے فرض ہونے سے پہلے اس کی ادائیگی کوتم نے جائز مانتے ہوئے کفارے کے وجوب سے پہلے کفارے کے دعی وحق کے دی ہے کہ کارے کے دعی دیے دیے کوتم نے ناجائز کہ کران میں تفریق کردی۔

(۲۷) تم نے احرام کی حالت میں عورتوں کے مند کا قیاس مرد کے سرپر کیا پھراس کے چرے کا قیاس اس کے بدن پر نہ کیا نہ مرد کے بدن پر کیا۔ خال نکہ یہ قیاس بہت صاف بھی تھا اور موجب سُنّت بھی تھا۔ نبی کریم طُوَّ ہے اس کے چرے اور ہاتھوں کے اور مرد کے چرے اور ہاتھوں کے درمیان تسویت اور برابری قائم کی ہے۔ فرمان ہے کہ عورت دستانے نہ پننے نہ نقاب ڈالے۔ افسوس تم نے صاف اور کھلے قیاس کو اور موجب سُنّت کو ترک کردیا۔ مصاربت اور کھلے تاس کو اور موجب سُنّت کو ترک کردیا۔ اور کھلے تاس کو اور موجب سُنّت کو ترک کردیا۔ اور کا می کر کھیتی ہاڑی کرنا اور مانی بلانا باطل اجرتوں ہر قاس کرکے باطل قرار دیا۔ حالانکہ مضاربت اور کھلے تاس کو تا کہ مضاربت اور کھلے تا کہ مصاربت اور کھلے تا کہ تاب کرنے باطل کے باطل کے باطل کے دوجار کا می کہ دوجار کا میں کرنے والے کہ دوجار کا میں کرنے والے کہ دوجار کا میں کرنے دوجار کی کرنے دوجار کیا کا کہ کی کرنے دوجار کیا گرائی کرنے دوجار کیا کی کرنے دوجار کیا گرائی کرنے دوجار کیا کیا گرائی کرنا اور کی کرنے دوجار کیا گرائی کرنے دوجار کا میں کرنے دوجار کیا گرائی کرنا اور کیا کیا کرنے دوجار کیا گرائی کرنا اور کی کرنے دوجار کا میں کرنے دوجار کیا گرائی کرنا اور کی کرنا اور کی کرنے دوجار کا میں کرنے دوجار کیا گرائی کرنا اور کو کرنے دوجار کیا گرائی کرنے دوجار کیا گرائی کرنے دوجار کیا گرائی کرنے دوجار کرنے دوجار کیا گرائی کرنے دوجار کیا گرائی کرنے دوجار کرنے دوجار کیا گرائی کرنے دوجار کرنا کرنا اور کرنے دوجار کیا گرائی کرنے دوجار کرنے دوجار کیا گرائی کرنے دوجار کرنے دو

تم نے دوچار کا مل کر کھیتی باڑی کرنا اور پانی پلانا باطل اجرتوں پر قیاس کر کے باطل قرار دیا۔ حالانکہ مضاربت اور شراکت کو تم جائز ماننے ہو چر مزارعت اور مساقاۃ کو تم نے اس پر قیاس کیوں نہ کیا؟ جو قیاس ہی صحیح اور صاف ہوتا اور سنت و حدیث بھی نہ ٹوٹی۔ خود خیال کر لو کہ مزارعت اور مساقاۃ قیاس میں مضاربت اور مشارکت سے ہوتا اور بن جی بیٹی نہ کہ باطل اجرتوں ہے۔ اس لیے کہ کھیت کی زمین اور جس کا ہے وہ اسے سوئیتا ہے جو کھیتی کرے اور باغل ہیں نہ کہ باطل مضاربت کی طرح ہے کہ ایک وار باغر کی ہیں ان دونوں کی شرکت۔ یہ بالکل مضاربت کی حدیث میں اس ایک کی رقم دو سرے کی محنت اور تجارت میں جو نفع ہو اس میں دونوں کی شراکت اگر بالفرض کی حدیث میں اس طرح شرکت میں کھیتی کرنے کا جواز وارد ہی نہ ہو تا ہم اس شرکت کی تجارت پر قیاس کر کے بیہ مزارعت بھی جائز کی جائی۔ لیکن تم نے تو قیاس کو بھی الث دیا اور شخت و حدیث کی بھی کوئی پرداہ نہ کی۔ پھر جن لوگوں نے مشرکت میں تھیتی کرنے کو جائز کہا ہے انہوں نے بھی یہ شرط لگائی ہے کہ بچر ذمین دو اس شرط کے لگانے والوں خو جسے کہ شرکت کی تجارت میں مال ایک کی طرف سے ہوتا ہے اور حدیث کو بھی بے پروائی سے چھوڑا ہے۔ یہاں زمین ہو جی جی مال نے بھی اپنی اور کام کاج کے ہے۔ اس شیح کہ وہ وہ زمین میں جائے۔ وار مدیث کو بھی بے بودائی سے چھوڑا ہے۔ یہاں زمین ہی جو مشل مالی مضاربت کے ہو اور زائی المال کے سمجھے جاتے تو جائز تو کیا یہ شرط ہوتی کہ اس کے وار کہ کیا ہے۔ اس کے جو جائی تو جائز تو کیا یہ شرط ہوتی کہ اس کے دانے پہلے والے بو جائے تو جائز تو کیا یہ شرط ہوتی کہ اس کے دانے پہلے والے دیے جو کہ بی مال والے کو پہلے اصلی رقم دے دیے جائز تو کیا یہ شرط ہوتی کہ اس کے دانے پہلے والے دیے جائیں جو بھی کہ مال والے کو پہلے اصلی رقم دے دی جائز تو کیا یہ شرط ہوتی کہ اس کو کہا ہے۔ اس کے جو بیٹ کی جو بیٹ کی ہوتی ہوتی ہے۔ اس کے دانے پہلے والے دی جو کہ کہ بی کہ مال والے کو پہلے اصلی رقم دے دی جائز تو کیا یہ شرط ہوتی کہ اس کی تھیم ہوتی ہے۔ پہلے والے دی بیا دور کہ کیا ہے اس کی تو ہی ہوتی ہے۔ پہلے دور کی کہا کے دام کی بیا

رائے قیاس والی اس جماعت نے بھی قیاس کو ترک کیا جیسے کہ سُنّت صریحہ صححہ سے ثابت شدہ مسئلہ کو ترک کیا اور جیسے کہ عمل صحابہ پھی ﷺ کو ترک کیا۔

ا) ناظرین ان کے قیاس کا ایک برترین مسئلہ اور سنے! کتے ہیں کہ دودھ والے جانور گائے بحری وغیرہ کو اجرت محمرا کرکی کو اس لیے دینا کہ وہ اس کا دودھ پے یہ ایسا ہے جیسے کی کو سور دینا کہ وہ اس کا گوشت کھائے۔ حلال دودھ کو حرام گوشت پر اور بحری کو سور پر قیاس کرنا بھی اگر برترین اور فاسد قیاس نمیں تو فرمائے کہ اور کیما قیاس فاسد ہو گا؟ آہ! تم نے نمایت ہی بیرردی سے نہ صرف صحح قیاس کو چھوڑا۔ بلکہ قرآن کریم کے مسئلہ کو بھی ترک کردیا۔ قرآن فرماتا ہے ﴿ فَانَ أَدْضَعَنَ لَكُمْ فَاتَوْهُنَّ أَجُوْدُهُنَّ ﴾ (العلق: ۱) یعنی اگر وہ عورتیں تمہارے بچوں کو اپنا دودھ پلائیں تو تم انہیں ان کی دودھ پلائی دے دو۔ پس چاہیے تو یہ تھا کہ بمری گائے اور او نٹنی کے دودھ پینے کا قیاس دایہ کی دودھ پلائی پر کیا جاتا۔ ہی صحت سے اور عقل سے قریب تھا کیکن تم نے اپنے قیاس میں کمال دکھا کو تھا کہ وہ تھا کہ بھری گائے اور او نٹنی کے دودھ پینے کر قیاس کو دھکا دیا اور عقل سے دشنی کی۔ اس لیے کہ جو چیز تھوڑا تھوڑا دیتے ہو وہ قائم مقام نفع کے ہوتی ہے جیسے کہ تھا کہ کہ خونہ دینے میں اور تلف کر دینے میں 'ضانت آئے میں اس کا ہمی خام تھا۔ پس تم نے مسئل کی برائی پر نظر تو ڈالو کہ جن دو چیزوں میں ظاہری فرق تھا اور ایسا فرق جو محت ہے اس میں کی فرق کا لحاظ نہ کیا۔ سنو! روٹی ہو یا اور کوئی کھانا ہو وہ کھاتے ہی مسب کی سب فا ہو جاتی ہے۔ اس میں بوسوتری اور پھھ چھوڑے کی چیز نمیں۔ بخلاف دودھ کے یا کنوے کے کہ یہ جب لیا جائے دو سرا اس کی جگہ آجاتا ہے۔ اس بد رہی بات اور کھلے قیاس کا بھی تم نے کوئی لحاظ نہ کیا۔

(۳۰) تم نے مرکا قیاس اس چز پر کیا جس میں چور کے ہاتھ کاٹے جاتے ہیں۔ یمال بھی تم نے علاوہ صحیح حدیثوں کے چھوڑنے کے قیاس کی بھی گردن مروڑی۔ یہ تو معاوضے سے ایک عقد ہے۔ دونوں جس معاوضہ پر رضامند ہو جائیں عقد ہو جائے گاگو لوہے کی اگو تھی ہی ہو۔

وین و مذہب ہے۔

(۳۲) تم نے تو اس سے بھی زیادہ غضب ڈھایا ہے اور فرمایا ہے کہ کسی چور نے ایک چیز چرائی اس چوری میں وہ پکڑا گیا اس پر حد شرع جاری ہوئی ہاتھ کٹ گیا پھر اس نے وہی چیز چرائی تو اب اس کا ہاتھ نہ کاٹا جائے گا۔ خوب! پھر کیا فرماتے ہیں علمائے قیاسین کہ ایک شخص نے ایک عورت سے زناکاری کی اسے حد گلی۔ پھراس نے اس کے ساتھ بدکاری کی تو اسے حد گلے گی یا نہیں؟ یمال تو جناب کا فتویٰ ہے کہ لگے گی۔ پھرچور پر کون سا رحم آگیا جو اسے حد سے آزاد کر دیا ہے ہے قیاس کی اندھر نگری۔

(۳۳) تم نے عید کے دن کے روزے کی نذر کا قیاس نذر کے منعقد ہونے اور اسے پورا کرنے کے واجب ہونے میں اس پر کیا کہ کوئی آئندہ دن کی نذر مانے۔ یمال بھی تم نے حقیق قیاس کو اور شری مسئلے کو ترک کیا۔ تم نے اس عید کے دن کے دوزے کا جس دن روزہ رکھنا شرعاً ممنوع ہے حیض کے دن کے روزے پر قیاس کیوں نہ کیا؟ کیونکہ جیسے حیض کا دن روزے کا محل نہیں ہے عید کا دن بھی روزے کا محل نہیں ہے، شرعاً تو گویا یہ نذر الی ہے جیسے کوئی رات کے روزے کی نذر الی ہے۔

(۳۳) تم نے قیاس کیا اور شراب کے محتقن کو مثل اس کے پینے والے کے فطر میں کر دیا اور اسے مثل اس کے پینے والے کے وطر میں نہ کیا۔

ان لوگوں نے ذی کافر اور معاہدے والے کافر کو مسلمان پر قیاس کیا اور ان کافروں کے بدلے اس مسلمان کے قتل کافتوئی دیا اس کافر کا قیاس حربی کافر پر کرکے قیاس کو ساقط نہ کیا۔ طلا نکہ یہ کھی بات ہے کہ معاہد کافر اور حربی کافر میں جو مشابہت ہے وہ اس مشابہت سے بہت زیادہ بہت ظاہر اور بہت بری ہے جو اس کافر اور ایک سیخ مسلمان میں ہونے میں برابری کر دی ہے اور اس سے مسلمانوں کو دوستی میں ہے۔ اللہ سجانہ و تعالی نے تمام کافروں کے جنمی ہونے میں برابری کر دی ہے اور اس سے مسلمانوں کو دوستی نہ رکھنے کے حکم میں بھی برابر کیا۔ مسلمانوں میں اور کافروں میں میراث نہ ہونے میں سب کفار کو یکساں حکم میں رکھا۔ پس تم نے خالص قیاس کو جو کہ تسویت تھی چھوڑ دیا اور جن میں اللہ نے برابری رکھی تھی تم نے جدائی کی اور جن میں اللہ نے برابری رکھی تھی تم نے ان میں تسویت اور برابری کر دی۔ آو! اس کی شکایت سوا اللہ کے کس اور جن میں اللہ نہ کرے خون کے برابر کر دی۔ پچ سے ہو کہ تم نے ایک مسلم موحد کلمہ گو کے خون کی قیت ایک بدکردار ناہجار کافر کے خون کے برابر کر دی۔ پچ ہے آگر اللہ نہ کرے تمہارے یہ قیاسات جاری ہو جائیں قو دنیا میں قوحید اور شرک اسلام اور کفرایک قیت پر کئے گئیں۔ بہی تو کئے سیر بھاجی کئیں۔ بہی تو کئے سیر بھاجی کئے سیر بھاجی کئے سیر بھاجی کے سیر بھاجی کئی سیر بھاجی کے سیر بھاجی کے سیر بھاجی کے سیر بھاجی کئی سیر بھاجی کی سیر بھاجی کے سیر بھاجی کے سیر بھاجی کے سیر بھاجی کے سیر بھاجی کیا جو کیا ہے۔

(۳۲) واللہ! کلیجہ پھٹا ہے جس وقت تمہارا یہ قیاس سامنے آتا ہے کہ ایک کافر کا خون اور اس کے اعضاء کے کٹنے کابدلہ

تو تم اپنے قیاس سے ایک مومن مسلم سے دلواتے ہو اور ایک مومن مسلم غلام کے خون اور اس کے اعضا کے

کٹنے کا بدلہ ایک آزاد سے نہیں دلواتے؟ آہ! تمہارے نزدیک ایک اللہ کے دہمن کی قدروقیت ایک اللہ کے

دوست کی قدروقیت سے کہیں زیادہ ہو گئے۔ مومن غلام کی غلامی تو اللہ کے نزدیک حدیث کے مطابق اسے دو ہرا

اجر دلوانے والی ہے۔ لیکن تمہارے نزدیک وہ کافرسے بھی کم قیت ہو گیا۔

(٣٤) تم نے يہ تو كمه دياكه مرد عورت كے قتل كے بدلے قتل كيا جائے گاليكن پرايين اس قول كا خلاف كيا اور فتوى ديا

کہ عورت کے اعضاء کے کٹنے کے بدلے مرد کے اعضاء کاٹے نہیں جائیں گے۔

۳۸) آپ نے فرمایا غلام غلام کے قل کے بدلے قل کردیا جائے گا۔ گو ایک ایک سودرہم کی قبت کا ہو اور دوسرا ایک لاکھ درہم کی قبت کا ہو۔ چرتم نے اے اتار کررکھ دیا اور ارشاد فرمایا کہ اعضاء کے کاننے کے بدلے اعضااس وقت کائے جائیں گے جب دونوں کی قبت کیاں ہو۔ تم نے صریح قیاس کو بھی چھوڑا اور فرمان اللی کا بھی کوئی پاس و لحاظ نہ کیا۔ رب العالمین جو غلاموں اور آزادوں کا کیسال اللہ ہے جو ساری مخلوق کا خالق ہے' اس نے جان کے بدلے جان اور اعضاء کے بدلے اعضاء کے قصاص میں امیروغریب' کم قبت اور بیش قبت کا کوئی فرق نہیں کیا تھا۔ اس لیے کہ بندوں کی مصلحت اس میں تھی اور اس لیے بھی کہ کیا فرق ہے؟ اس کا تصفیہ بھی مشکل امر تھا۔ پس تم نے مصلحت و حکمت خداوندی کو لغو سمجھا اور جس چیز کو جناب باری عزاسمہ نے لغو کیا تھا اے معتبر مانا۔

کوئی شخص کے کہ اگر میں فلال سے کلام کروں یا اس سے خریدہ فردخت کروں تو میری عورت پر طلاق ہے۔ میرا غلام آزاد ہے۔ اس کا قیاس تم نے اس پر کیا کہ کوئی کے اگر تو جھے ایک بزار دے تو تھے میں نے طلاق دی۔ پھر تم نے اسے اس قول کی طرف پہنچایا کہ جھے طلاق لازم ہے میں فلال سے بات نہ کروں گا۔ پھراس سے بات کر ل۔ لیکن تم نے اس کا قیاس اس قول پر نہ کیا کہ اگر میں فلال سے کلام کروں تو جھے پر ایک سال کے روزے ہیں یا جے بیت اللہ یا میرا مال صدقہ ہے۔ یہاں تو تم نے کہ دیا کہ بیہ صرف انکار ہے نہ کہ مقصود کا معلق رکھنا۔ پس تم فیات نے صاف قیاس کو ترک کر دیا۔ پس کمی کا بیہ کہنا جھے طلاق لازم ہے میں فلال سے بات نہیں کروں گا بیہ تم ہے نہ تھے معلق رکھنا۔ اور صحابہ رہی تھی کا بیہ کہنا جھے طلاق لازم ہے میں فلال سے بات نہیں کروں گا بیہ تم ہے دعمرات نے اس پر بھی اجماع صحابہ رہی تھی ہے کہ فصد قسم آزادگی میں اس کے وقوع کو منع کرتی ہے۔ بہت سے معزات نے اس پر بھی اجماع صحابہ رہی تھی ہے کہ طلاق کی قسم کھانے والے کو طلاق لازم نہیں جب کہ وہ معزات نے اس پر بھی اجماع صحابہ رہی تھی ہے کہ طلاق کی قسم عبدالعزیز بن ابراہیم بن احمد بن علی تمی نے جو ابن یا بیدہ کہ وہ بریدہ کے نام سے معروف ہیں۔ اپنی کہا مصالح الافہام فی شرح کتاب الاحکام میں باب فالث تھی اور آزادگی کی بیان کردیا ہے کہ طلاق کی اور آزادگی کی بالطلاق او الشائ ) میں وارد کیا ہے۔ ہم نے کتاب الایکان میں پہلے بی بیان کردیا ہے کہ طلاق کی اور آزادگی کی اور آزادگی کی اور شرط وغیرہ کی فتم کے بارے میں علاء کرام کا اختلاف ہے کہ بید لازم ہو جاتی ہے یا نہیں؟ حضرت علی بن انی طالب شرح اور طاؤس کا تو قول ہے کہ اس میں سے کوئی بات لازم نہیں۔

پس جو شخص طلاق کی قتم کھائے پھر قتم ٹوٹ جائے تو اس پر طلاق کا فیصلہ نہ کیا جائے گا۔ صحابہ رہی آتی میں سے ایک بھی حضرت علی بڑا تھ کے اس قول کا مخالف نظر نہیں آتا۔ بہ سند صحیح حضرت عطاء راٹھ سے معقول ہے کہ جو شخص اپنی ہوی سے کے کہ اگر میں تجھ پر سوکن نہ لاؤں تو تو مطلقہ ہے پھر وہ دو سرا نکاح نہ کرے اس حالت میں مر جائے یا وہ عورت مرجائے تو یہ دونوں میاں ہوئی ہی ہیں ایک دو سرے کے وارث ہوں گے۔ تھم بن عیبنہ راٹھ بھی میں کتے ہیں۔ حضرت عطا راٹھ سے یہ بھی مروی ہے کہ اگر کسی نے اپنی ہوی کی طلاق کی قتم مالی کہ وہ ضرور زید کو مارے گا۔ پھر میاں ہوی میں سے کوئی مرجائے یا دونوں کا انتقال ہو جائے تو اس کی قتم نہیں ٹوٹی وہ آپس میں ایک دو سرے کے وارث کی قتم سے طلاق لازم نہیں آپس میں ایک دو سرے کے وارث ہوں گا۔ بیر میان لازم نہیں

آتی اور اس قتم کو توڑو دینے سے عورت مطلقہ نہیں ہو جاتی اگر وہ اپنی موت سے پہلے ہی اپنی قتم کو توڑو دے تو بھی وہ آپی میں موت کے بعد وارث ہوں گے۔ یہ بات اس بات پر بھی والت کرتی ہے کہ یہ اس کی ہوی ہے۔ اس طرح حضرت ابنِ عباس بی ای محلی حضرت عکرمہ والی کے خزد یک طلاق کی قتم لازم نہیں۔ جیسے کہ سعید بن داؤد نے اپنی تفییر میں سورہ نورکی آیت ﴿ یَا تَیْهَا اللَّذِیْنَ آمَنُوْا لاَ تَسَّیِعُوْا خُطُوَاتِ الشَّیْطُنِ ﴾ کی تفیر میں آپ داؤد نے اپنی تفییر میں مورہ نورکی آیت ﴿ یَا تَیْهَا اللَّذِیْنَ آمَنُوْا لاَ تَسَّیِعُوْا خُطُوَاتِ الشَّیْطُنِ ﴾ کی تفیر میں آپ سے نقل کیا ہے۔

تجب سا تجب تو یہ ہے کہ تم نے کہا ہے کہ جب کوئی کے کہ اگر اللہ تعالیٰ میرے مریض کو شفا دے تو جھ پر ایک مینے کے روزے ہیں یا صدقہ ہے یا جے ہو اس پر یہ چیز لازم ہو جائے گی' اس لیے کہ یہ قصد نذر ہے۔ پھر کہتے ہیں کہ اگر کمی نے کہا کہ میں کس سے بات کروں تو جھ پر روزے ہیں یا خیرات ہے تو اس پر لازم نہیں اس لیے کہ یہ لجاجت کی اور غصہ کی نذر ہے۔ تو یہ قسم ہے اور اس میں کفارہ قسم کا ہے۔ پس اس کے عدم وقوع کے قصد کو تم نے تین چیزوں کا مانع قرار دیا۔ جو اس نے لازم کیا اس کے جواب کرنے کا اور اس کے وجوب کا اس پر اور اس کے واقع ہونے کا۔ پھر تم نے کہا کہ اگر کسی نے کہا آگر میں فلاں کام کروں تو طلاق دینا مجھ پر لازم ہے پھراس نے اس کے واقع ہونے سے مانع نہیں کیا ہے اس کام کو کر لیا تو طلاق اس پر لازم ہو گئی۔ یہاں تم نے قصد قسم کو اس کے واقع ہونے سے مانع نہیں کیا طلاق ہے اور عبادتوں میں تم نے اسے مانع کیا طلاق ہے اور عبادتوں میں تم نے اسے مانع کیا طلاق ہو وہ سب سے زیادہ مجبوب چیز اللہ کے نزدیک ہے۔ پس تم نے یہاں پر صریح قیاں کو چھوڑ دیا اور اتنا ہی خلیں بلکہ صحابہ بڑی تیں اور تابعین برائشہ سے جو بہ سند صحیح مردی تھا' اسے بھی ترک کر دیا۔

(۱۲) پھراپے ای قیاس کو تم نے ایک وجہ ہے بھی نکڑے کلؤے کردیا یعنی تہمارا قول ہے کہ اگر کسی نے کہا کہ مجھ پر طلاق لازم ہے میں ضرور فلال کام کروں گا ان شاء اللہ۔ پھرنہ کیا تو اس پر طلاق لازم نہیں۔ اس لیے کہ بیہ قول بطور قتم کے ہے اور حدیث میں ہے کہ جو قتم کھائے پھران شاء اللہ کے تو اگر چاہے کرے چاہے چھوڑ دے۔ پس تم نے اسے قتم ٹھرایا پھر کہا کہ اس پر طلاق کا وقوع لازم ہے۔ اس لیے کہ بیہ تعلیق ہے پس قتم میں داخل نہیں ہو سکتا۔

ای طرح ایک اور مسئلے میں بھی تم نے اس کا خلاف کیا تمہارا قول ہے کہ اگر کسی نے کہا کہ میں اپنی بیوی سے سال بھر تک مجامعت نہ کروں گا۔ اگر کروں تو مجھ پر اس کی طلاق لازم ہے تو بیہ ایلا کرنے والا ہے اور فرمانِ خداوندی ﴿ لِلَّذِیْنَ یُوْلُوْنَ مِنْ نِسَآئِهِم ﴾ الخ '(بقرہ:۲۲۱) میں واضل ہے سنو ((الیه)) اور ((ایلاء)) وونوں فتم ہی بیس جیسے کہ حدیث میں ہے ((تالی علٰی الله)) فرمان ہے ﴿ وَلاَ یَاتُولُ اَوْلُوْا الْفَضْلِ مِنْکُمْ ﴾ الخ '(نور: ۲۲) علٰی شعر میں ہے ۔

## قليل الالا يا حافظ ليمينه 🌣 وان بدرت منه الالية برت

پرتم نے یہ بھی فوی دیا کہ یہ فتم نہیں۔ تو یہ اس فرمانِ خداوندی کے تحت میں داخل ہے ﴿ قَدْ فَرْضَ اللّٰهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ اَيْمَانِكُمْ ﴾ الخ الح وتحريم :٢) تعجب سا تعجب ہے۔ آخر یہ پلٹیاں کیوں کی جاتی ہیں؟ آج جو حلال وہ كل حرام

کیوں ہو جاتا ہے کل اسے قتم کیوں نہیں کما جاتا؟

اور سنئے تم نے اس کا خلاف یہاں بھی کیا کہ کما اگر کسی نے کما کہ میں فلاں کام کروں تو میں کافر ہوں۔ پھراس نے اس کام کو کرلیا تو وہ کافر نہیں ہو گا۔ اس لیے کہ اس نے کفر کا قصد نہیں کیا۔ بلکہ اس نے اپنے نفس کو کسی کام سے اس طرح رو کنا چاہا جس طرح کوئی کفر سے رو کتا ہو۔ گو تمہاری بیہ بات حق ہے لیکن تم نے اس کے ہاتھ پاؤں توڑ ڈالے اور طلاق اور آزادگی کے مسائل میں اس اصول کو دے پنچا۔ باوجود بکہ اس حیثیت سے ان میں کوئی فرق نہیں وہی تقریر بعینہ یہال بھی ہو سکتی ہے کہ اس نے فلال کام کو انٹا بڑا سمجھاجیسے اپنی بیوی کو الگ کرنا۔

ایک اور وجہ سے بھی تم نے اس کا خلاف کیا تم کتے ہو کہ اگر کسی نے کما کہ میں اگر ایسا کام کروں تو مجھ پر اپنی ہوی کو طلاق دے دیتا ہے۔ پھراس نے اس کام کو کر لیا تو اس پر اپنی ہوی کو طلاق دینالازم نہیں۔ ہاں اس نے کما ہے کہ اگر میں یہ کروں تو مجھ پر طلاق لازم ہے۔ چروہی کام اس نے کرلیا تو اس کی بیوی پر طلاق پر جائے گا۔ کس مزے کے بیہ خیالات ہیں جو نہ شریعت کے مطابق نہ لغت کے مطابق۔ بتاؤ تو مصدر اور فعل میں فرق کیا ہے؟ اگرتم چھیل چھال کر کوئی فرق نکالو تو زیادہ سے زیادہ سے کمہ سکتے ہو کہ اوّل میں تو التزام طلاق ہے اور ٹانی میں وقوع طلاق ہے اور یہ الترام طلاق کا اثر ہے۔ تو ہم کہیں گے کہ یہ خیالی فرق مسلم شری میں فرق کا موجب کیے ہو گیا؟ طلاق و تطلیق ایک ہی شے ہے۔ رہااس کا اثر وہ عورت کے مطلقہ ہو جانے میں ہے اور بے شک بیر غیر چز ہے۔ سنتے یہاں پر تین امر بالترتیب ہیں۔ التزام تطلیق یہ تو بلاشک طلاق کے سواکی چیز ہے' ایقاع تطلیق یہ تو بعینہ طلاق ہی ہے جس کے بارے میں فرمانِ اللی ہے: ﴿ الطَّلاَقُ مَرَّ قَانِ ﴾ (البقرة: ٢٢٩) اور فرمانِ نبوی ہے: ((الطَّلاَقُ لِمَنْ اَنَحَذَ بِالسَّاق)) طلاق كا اختيار اسے ہے جو پيڈلی كيڑے۔ تَيْسرے عورت كا مطلقہ ہو جانا اور اس كا جدا ہو جانا۔ پس جو شخص كمتا ہے كہ اگر ميں بير كام كروں تو مجھ پر طلاق ہے وہ اس تيسري بات كا قصد تو قطعاً نہیں کرتا۔ کیونکہ نہ یہ اس کی طرف نہ بیہ اس کا کام۔ اس کا اختیار تو شارع کو ہے۔ مُکلف تو وہی لازم کر سکتا ہے جواس کی قدرت تلے ہے جو صرف طلاق کا دینا ہے۔ پس اس کہنے میں اور اس کہنے میں کہ مجھ پر اسے طلاق دے دینا ہے کوئی فرق بالکل ہی نہیں ہے۔ ان دونوں قولوں میں فرق کرنا دو برابر کی چیزوں کو الگ کر دینا ہے۔ اس کو ہم قیاس سے ہٹ جانا کہتے ہیں جو بغیر کی ولیل کے ہے۔ نہ نص ' نہ اجماع ' نہ قول محابی۔ اس کی مزید وضاحت سنئے۔ کسی کابیہ قول کہ طلاق مجھ پر لازم ہے بیہ اس کا فعل ہے جو اس کے لازم کرنے سے لازم ہو جاتا ہے۔ لیکن عورت کا مطلقہ ہو جانا یہ عورت کا وصف ہے اس مرد پر یہ لازم نہیں یہ تو عورت پر لازم ہو تا ہے۔ اب عظمند مضف مزاج حضرات سے جو عِلم کو تقلید پر ترجیح دیا کرتے ہیں 'ہم اپیل کرتے ہیں کہ وہ مقتضائے قیاس صحیح پر بھی غور فرمالیں پھرجو جاہی فیصلہ دے دیں۔ واللہ الموفق۔

تم نے ایک اور طرح سے بھی اس کا مناقفہ کیا ہے۔ تہمارا قول ہے کہ اگر کسی نے کہا اگر میں تیری طلاق کی قشم کھاؤں یا مجھ سے کوئی قتم تیری طلاق کی واقع ہو جائے یا تیری طلاق کا لفظ بھی نہیں کہا بلکہ یوں کہا کہ جب میں قشم کھاؤں یا مجھ سے قتم واقع ہو جائے تو تجھ پر طلاق ہے۔ پھروہ کہتا ہے کہ اگر میں فلاں سے کلام کروں تو تو مطلقہ ہے تو اس کی پہلی فتم ٹوٹ گئی اور اس پر طلاق واقع ہو گئی اس لیے کہ اس نے قتم کھائی اور قتم کو واقع کر دیا۔

پس یمال تم نے طلاق کی قتم کو قتم کے نام میں مُکلف کے کلام میں داخل کردیا اور ای کو تم نے کلام اللہ اور کلام الرسول میں داخل نہیں کیا اور اب تک دعوی تمہارا یہ ہے کہ اس بارے میں تم قیاس اور اجماع کے پیرو ہو۔ الانکہ ہم فابت کر چکے کہ صریح قیاس کے خالف تم ہو اور اس طرح فابت کیا ہے کہ تم اس سے الگ نہیں ہو کتے۔ خواہ کچھ بھی ہاتھ پاؤں ہلاؤ۔ اس طرح ہم نے صحابہ وہی آھے اور تابعین راٹھ سے بھی تمہاری مخالفت فابت کر دی جیسے اصحاب ابنِ عباس می اس سے ہوئی۔ پس انصاف پند حضرات پر واضح ہو گیا کہ قیاس اور اتباع دونوں کے صحیح طور پر عامل ہم ہیں۔ اس مسللے میں دونوں حیثیتیں ہماری ذوردار ہیں۔ فالحمد للہ! اللہ تعالی نیک توفیق پر ہمیں قائم رکھ۔

ناظرین آپ اگر گھرائیں نہیں تو ہم ابھی اور بھی بہت ہی قیائی باتیں آپ سے بیان کریں گے جن سے آپ کو ہنی آجائے گی۔ سنے قیائی حضرات فرماتے ہیں کہ کسی زانی کے زنا کے چار گواہ آئے۔ انہوں نے گواہی دی زانی صاحب نے فرمایا واقعی تم سیخ ہو تو اس پر سے حد شرعی ہٹ جائے گی اور اگر اس نے کمہ دیا کہ گواہ تم جھوٹے ہو تو اس پر حد شرعی جاری ہو جائے گی۔ اس قیاس کا ستیاناں ہو سیدھے کو اُلٹا کر دیا۔ گواہوں کی سچائی کی تقدیق اس نے کر کے گواہی کو اور زیادہ قوی اور لا کق اعتبار کر دیا۔ امام وقت کو یقین اور عیلم اور زیادہ ہوگیا تو تو حد نہ مارے اور اس سے بے حد کم عیلم اور کم یقین ہو حد مار دے 'بھی واہ! اچھا انسان ہے اور اچھا قیاس ہے۔ مہماری سے تب حد کم عیلم اور کم یقین ہو قد ہو گا جب ملزم کا انکار ہو اگر اقرار ہو تو نہ بہ شمادت قابل تماری سے تفریق کو اور ایک بار کا اقرار کوئی چیز نہیں پس حد ساقط ہو جائے گی یہ تفریق بالکل باطل ہے اس شماری سے کہ عمل یہاں شمادت پر ہے نہ کہ اقرار پر اور اس کا اقرار شمادت کے بعد جو تھم حد کو واجب کر دینے والی ہوا ہے کہ عمل یہاں شادت پر ہے نہ کہ اقرار پر اور اس کا اقرار شمادت کے بعد جو تھم حد کو واجب کر دینے والی ہوا ہے یہ بالکل فالتو چیز ہے اقرار ہو شادت ہو چکی حد واجب ہوگئ۔

آؤ تہمیں شرمندہ کرنے کیلئے اور اس باطل قیاس کی غلط راہ ہے ہٹانے کے لیے تہمارے ایک اور چٹ پٹے قیاس کو بھی تہمارے سامنے رکھتے ہیں۔ آپ حفرات کا قول ہے کہ اگر کسی نے اپنے بسترے پر کسی غیر عورت کو پایا اور اسے اپنی بی بیوی سمجھ کر مجامعت کر لی تو اسے زناکاری کی حد ماری جائے گی۔ یہ شبہ وہ شبہ نہیں جس سے حد ہنا دی جائے۔ یمال تو اس مسکین کو جس نے غلطی کی تھی آپ حفرات کے قیاس نے حد سے آزاد نہ کیا اور اس کی کمر تو ڑ دی اور جان لے لی۔ گر آگے چل کر آپ نے یہ قیاس کیا کہ اگر کسی شخص نے اپنی بیٹی یا مال سے عقد کر کے اس سے مجامعت کی تو اسے حد نہ ماری جائے گی۔ یہ شبہ حد کو گرا دے گا۔ سجان اللہ! کیا قیاسات ہیں؟ واللہ! یہ معلوم ہو تا ہے کہ قرآن حدیث کی شریعت اور ہے اور آپ کے قیاسات کی شریعت اور بی ہے۔

(۳۸) فرماتے ہیں کہ ایک عورت ہے جس کا خاوند نہیں یا لونڈی ہے جس کا مالک نہیں اسے حمل ہوتا ہے پھر پچتہ ہوتا ہے تو ایک نہیں کئی مرتبہ پس اگر وہ حمل سے ہو اور بغیر خاوند کے کتنے ہی بچ جن دے لیکن اس پر کوئی حد نہیں۔

ا) قیای حضرات کا تھم ہے کہ کسی شخص نے آج شراب کی تے کی پھر کل بھی کی گو روز اس کی تے میں شراب آ آئے اور شراب کی تے کرے لیکن اسے حد شراب نوشی نہ ماری جائے۔ کہتے کہ یمال آپ نے قیاس صرتے کو بھی چھوڑا یا نہیں؟ اور صحابہ رمی کھی ہے عمل کو بھی ترک کیایا نہیں؟ صحابہ رمی کھی ہے تو بیشک و شبہ سے ثابت ہے کہ اُنہوں نے حمل کی وجہ سے حد لگائی اور شراب کی محض ہو سے حد لگائی۔

(۵۰) تم کہتے ہو کہ اگر کمی مخص کے زنا پر چارگواہ گزرے اس نے ان کی عدالت پر جرح کی تو قید کرلیا جائے گا۔ گربیہ کہ گواہوں کی صفائی گزر جائے اور اگر دو مخصوں نے مال کے بارے میں اس کے خلاف گواہی دی اور ان کے معتبر ہونے کے خلاف اس نے طعن کیا تو جب تک ان کی عدالت کی گواہی نہ ہو اسے قید نہ کیا جائے گا۔ دیکھو تم نے صاف صرح قیاس کو ترک کر دیا۔

(۵۱) تم نے دو عورتوں کے ایک لڑکے کی ماں ہونے کے دعوے کو دو مردوں کے اس قتم کے دعوے پر محمول کیا جو بر ترین قیاس ہے کیونکہ ایک ہی بیچ کی دو سگی ماں کا ہونا محال ہے محض ناممکن ہے اور یہ ممکن ہے کہ دو مردوں کے پانی سے کسی کی پیدائش ہوئی ہو۔ بلکہ ایہا ہوا بھی ہے جیسے کہ حضرت عمر رہا ہے کے سامنے ایک قیافہ شناس نے اس کی گواہی دی اور آپ نے اسے کے مانا۔

(۵۲) تممارا یہ بھی قیاں ہے کہ اگر کسی نے کسی اجنبی شخص سے کہا کہ میری یوی کو طلاق دے دے تو اس اجنبی کو اختیار ہے کہ اس مجلس میں طلاق دے دے اور اس کے بعد بھی اگر چاہے دے دے۔ یہاں تو فتویٰ دیا اور پھراس کے خلاف آپ بزرگوں نے یہ بھی فرمایا کہ اگر اس نے اپنی بیوی سے کہا کہ تو اپنے آپ کو طلاق دے لے۔ تو وہ اپنے تئیں اس مجلس میں طلاق دے سکتی ہے'اس مجلس کے بعد طلاق نہیں دے سکتی۔

پران دونوں میں تم نے تفریق کی اور کھا کہ عورت سے یہ کھنا کہ اپنے آپ کو طلاق دے لے یہ تو مکیت دینا ہے وکیل بنانا نہیں۔ کیونکہ اس کے اپنے بارے میں اس کی وکالت نائمکن ہے اس لیے ہم نے اسے اس مجلس کے ساتھ مفید کیا۔ لیکن اجبنی کو اپنی ہیوی کے طلاق کا کہنا یہ اسے وکیل بنانا ہے پس اس پر مجلس ہی کی کوئی قید نہیں۔ ہم کہتے ہیں کہ یہ دعویٰ محض بے دلیل ہے اور اس لیے قابل جمت نہیں۔ تم میں سے کسی نے آج تک اس کی کوئی دلیل وارد نہیں کی کہ عورت کو یہ افتیار دینا تملیک ہے نہ اس کی کوئی دلیل ہے کہ وکیل اپنے بارے میں کوئی تصرف نہیں کر سکتا۔ ہم کہتے ہیں کہ وکیل اپنے لیے بھی کر سکتا ہے اور اپنے مؤکل کے لیے بھی۔ اس لی شریک وکیل ہو جاتا ہے۔ قبض مال اور تھرف کے بعد گو اس کا تصرف خود آپنے لیے ہی ہو اس کا تصرف اس کے شریک وکیل ہو جاتا ہے۔ قبض مال اور تھرف کے بعد گو اس کا تصرف خود آپنے لیے ہی ہو اس کا تقرف اس کے ساتھ مقید نہیں 'یہ وکیل بنانا ہے۔ باوجو دیکہ یہ خود اپنے تعین بڑی الذمہ کر لے تو یہ اس مجلس کے ساتھ مقید نہیں 'یہ وکیل بنانا ہے۔ باوجو دیکہ یہ خود اپنے تعین طلاق دے ہے آخر اے قیاسی حضرات ذرا بتلاؤ تو اس میں اور اس میں کیا فرق ہے؟ کہ ایک مختص کتا ہے کہ قوا سے تنین طلاق دے لے اور ایک کتا ہے کہ تو اپنے تنین اس قرض سے بری کر لے جو تھھ پر ہے۔ تم نے ان ورنوں باتوں میں جو بالکل کیساں تھیں فرق کیا اور صاف قیاس کو یہاں بھی چھوڑا۔

(۵۴) یہ قیاسی جماعت کمتی ہے کہ جس نے جھوٹے گواہ قائم کرکے کمہ دیا کہ فلاں مخض نے اپنی بیوی کو طلاق دے دی ہے۔ حاکم نے طلاق کی ڈگری دے دی تو اب ان جھوٹے گواہوں کو بھی اس عورت سے نکاح کرنا حلال ہے۔

(۵۵) اس طرح سے اگر کسی مخص نے اس بات پر جھوٹے گواہ گزار دیئے کہ فلال عورت نے ولی کی ولایت اور اپنی

رضامندی سے فلاں مخص سے نکاح کر لیا ہے۔ قاضی نے بھی فیصلہ کر دیا تو وہ عورت اس مرد کے لیے طلال ہو گئی۔

- (۵۲) ای طرح اگر ان جھوٹے گواہوں نے اس پر گواہی دی کہ اس نے اپنی لونڈی کو آزاد کر دیا۔ قاضی نے بھی کیی فیصلہ کر دیا تو جو اس سے نکاح کرے اس کے لیے وہ حلال ہے گو وہ جانتا ہو کہ در حقیقت یہ آزاد نہیں ہوئی۔ یہاں بھی ان حضرات نے اپنے غلط قیاس پر صبح قیاس کی جھینٹ چڑھا دی۔ قواعد شرع کی تیلی تیلی الگ کر دی۔ پھر لطف یہ ہے کہ اس کا خلاف بھی انہی لوگوں نے کیا
- (۵۷) کتے ہیں کہ اگر گواہوں نے جھوٹی گواہی دی کہ فلال نے اپنی اس لونڈی کو فلال کے ہاتھ جبہ کر دیا یا چ دی تو اسے اس کے ساتھ وطی جائز نہیں۔
- (۵۸) پھراس سے بھی بڑا مناقفہ اور کیا اور کہا کہ اگر کسی عورت کی نسبت دو جھوٹے گواہوں نے جھوٹی شہادت دی کہ فلاں نے اس سے طلاق کی عدت گزارنے کے بعد نکاح کیا ہے تو یہ اسے حلال نہیں حالا نکہ اس کا اس کے خاوند پر روکنا بہت بڑا ہے بہ نسبت اس کے اس کی عدت پر روکنے کے۔ پس بڑی سے بڑی عصمت میں تو اسے حلال کر دیا اور ادنی سے ادنی عصمت میں اسے حرام کر دیا۔ حرمت نکاح حرمت عدت سے یقیناً اہم اور اعظم ہے۔
- (۵۹) تم نے کہا ہے کہ ذی کافر کو حد نہ لگائی جائے جبکہ وہ کسی مسلمان عورت سے زنا کرے گو وہ قریثی یا عباس عورت ہو۔
- (۲۰) ای طرح ذمی کافر کو حد نه لگائی جائے گو وہ ہمارے بازاروں میں اور مجمع میں اللہ اور رسول کو اور کتاب اللہ اور دین اللہ کو گالیاں دے۔
- (۱۱) نہ اسے معجدوں کی بربادی اور خرابی پر حد لگائی جائے گو وہ معجد حرام یا معجد نبوی یا مسجد اقضیٰ ہی کیوں نہ ہو۔ ان باتوں سے اس کا عمد و ذمہ بھی نہیں ٹوٹنا اس کا خون اور اس کا مال بھی معصوم ہے۔ بال اگر جزید میں سے وہ ایک دینار بھی نہ دے تو اس کا ذمہ ٹوٹ جائے گا اور اس کی جان اور اس کا مال معصوم نہ رہے گا۔ گو وہ کہتا ہو کہ میں۔ تہیں جزیدے کی بیر رقم دے چکا ہوں۔
- (۱۲) پھرتم نے ایک اور طرح مے بھی اس کے خلاف کیا اور فرمایا کہ اگر اس نے کسی مسلمان کے دس درہم چرا لیے تو یقیناً اس پر حد جاری ہوگی اور اس کا ہاتھ کاٹ دیا جائے گا۔ اگر اس نے کسی کو تھت لگائی تو بیٹک اسے تھت کی حد ماری جائے گا۔ واہ واہ کیا مزے کے قیاس ہیں جو خود باطل ہیں اور ساتھ ہی دین اللی کے بیسر خلاف ہیں اور نہ صرف دین کے بلکہ عقل سلیم کے بھی خلاف ہیں۔ تمہاری اس قیاسی بکواس کے رد میں تو ان بدترین مسائل کا تصور بھی کافی ہے پھر تمہارا ان واہی اور فضول قیاسات کو سنتوں پر' حدیثوں پر' اقوال صحابہ پر مقدم کرنا ہی تو ستم ہے' واللہ المستعان۔
- (۱۳) اندهیر تو دیکھو کہ تم نے دو فاسقوں کی دو ایسے مخصوں کی جنہیں تہمت لگانے پر حد لگ چکی ہو' دو اندھے آدمیوں کی شادت جائز کی شادت ہوئز کی شادت ہوئز رکھی اور دو مسلمان نیک کار صالح عالم مفتی بزرگ غلاموں کی شادت جائز نہ رکھی جن کا فتوکی حلال حرام میں جاری ہے۔ ان کی شادت سے تم نے نہ نکاح کو صبحے مانا نہ ان کی شادت منعقد

مانی۔ آہ! وہ جن کو اللہ نے اللہ کے رسول نے عادل کما تھا۔ ان کی شمادت کو تو تم نے منعقد نہ مانا اور وہ جنہیں اللہ نے اس کے رسول نے ان کی گواہی کو نہ صرف معتبرمانا بلکہ نکاح کو جھی اس سے منعقد مان لیا۔

۱۳۱) تمهارا قول ہے کہ اگر گواہ نے کہا کہ واقعی زید نے عمرو کا مال خصب کیایا اسے زخمی کیایا اسے تھ ت لگائی دو سرے نے اس بلت کا اقرار کیا تو چو مکہ دو شہادتیں پوری نہیں ہوئیں ان پر اعتماد نہ کیا جائے گا اور زید کو مجرم نہ بنایا جائے گا۔ لیکن پھر اس کے خلاف تم نے ہی کہا کہ اگر ایک گواہ کے کہ اس نے اپنی بیوی کو طلاق دی یا اپنے غلام کو آزاد کیا یا اسے نچ دیا' دو سرا اس کے اقرار کی گواہی دے تو شہادت پوری ہو گئی اور فیصلہ اسی شہادت پر کر دیا جائے گا۔ کیوں صاحب جو چیز وہاں پوری نہ تھی یہاں کیسے پوری ہو گئی؟ جو چیز فیصلے کے قائل کہلی صورت میں نہ تھی دو سری میں کیسے ہو گئی؟

تہمارا قول ہے کہ اگر کمی نے کہا کہ میں نے اس غلام کو ایک ہزار کے بدلے بیچا اب جو دیکھا تو وہ لونڈی ہے یا اس کے برعکس معالمہ ہے بیٹی اس نے لونڈی کہا اور یہ غلام ہے تو بیچ باطل ہے۔ یہاں تو آپ کے قیاس نے یہ کہا لیکن پھراس نے جون بدلا اور کہا کہ اگر کمی نے کہا کہ میں نے یہ دنبی دس درہم پر تیرے ہاتھ بیچی اور ہے وہ دنبا یا برعکس کہا تو یہ بیچ صبح ہو گئی۔ قیاس کے ماں باپو! ہٹاؤ وہاں تم سیچ تھے یا یہاں ہو؟ پھرتم نے تفریق کی اور کہا کہ لونڈی سے اور غلام سے مقصود بہت ہی قریب ہے۔ یعنی گوشت لونڈی سے اور غلام سے مقصود الگ الگ ہے اور دنبا دنبی بھیڑا بھیڑی سے مقصود بہت ہی قریب ہے۔ یعنی گوشت کا کھانا۔ حالانکہ تہمارا یہ قول بالکل مردود ہے۔ دیکھو دودھ اور نسل لینا یہ دنبی سے ممکن ہے اور دنبے سے ناممکن ہے۔ اس طرح نرسے گیا بھی کرنا اسے مادہ کے گلے میں رکھنا جو مقصود ہے وہ مادہ سے حاصل ہونا ناممکن۔ پھرتم نے دونوں کے مقصود کو قریب گویا ایک کیوں کر دیا؟ پھرتم نے آپ اس کا خلاف کیا اور خلاف بھی ایسا جو کھلا نے یہ دان تیرے ہاتھ بیچے اور ہیں وہ جو۔ یا کہا کہ میں خلاف ہے۔ ایک مقصود کو قویل دیا کہ اگر کسی نے کہا میں نے یہ گیہوں تیرے ہاتھ بیچے اور ہیں وہ جو۔ یا کہا کہ میں۔ نے یہ ران تیرے ہاتھ بیچی اور ہے وہ چرتی تو یہ لین دین صبح نہیں۔

تو اب تم ہی بتلاؤ کہ جتنا قرب مقصود دنبا دنبی میں تھاکیا اتنا ہی ان چروں میں نہیں؟ پھر کیا وجہ کہ وہاں جائز اور یماں ناجائز؟ حق تو یہ ہے کہ قیاس صحیح میں تم سے زیادہ دور کوئی جماعت نہیں۔ جمال تممارے ہاتھوں سے قرآن و حدیث کے یاقوت و موتی گر پڑے وہاں قیاس کے خرمرے بھی ضائع ہو گئے۔ وُنیا میں کسی کو محض خالی ہاتھ لوگوں کی تلاش ہو تو واللہ! وہ تم ہی ہو اور صرف تم ہی ہو۔ آئے کے بدلے راکھ لی اور وہ بھی کھو دی۔

تم کتے ہو کہ اگر کسی نے ایک کپڑا دو کپڑوں میں سے بیچا تو بیچ صبح نہیں کیونکہ کپڑا معین نہیں ہوا۔ پھر کتے ہو کہ اگر تین کپڑے ہوں اور کے کہ ان میں سے ایک کو تیرے ہاتھ فروخت کرتا ہوں تو یہ بیچ صبح ہے۔ سبحان اللہ دو ہوں اور ایک بلا تعیین بیچ تو ناجائز لیکن تین ہوں تو جائز ہو گیا۔ طلائکہ دو میں جتنی جمالت اور دھوکا ہو سکتا تھا تین میں کم و بیش اس سے ڈیوڑھی جمالت اور دھوکا ہو گیا۔ لیکن تممارا قیاس انسانی سمجھ سے بالاتر ہے کہ دو میں دھوکے کا اور عدم علم کا امکان اور تین میں عدم امکان۔ وہاں صاحب اس کا نام قیاس ہے۔ اللہ ایسے قیاس سے جمیں بیشہ بی الگ رکھے۔

ناظرین ان کے جواز کے جال کا تاربود بھی معلوم کر لیں۔ فرماتے ہیں کہ دو میں سے ایک کا بیوپار جمالت اور دھوکے کو پنچتا ہوں سے گا میں یہ دیتا ہوں سے گا میں یہ لیتا ہوں۔ جب تین ہوں گے تو لامحالہ ایک عمرہ ہو گا ایک ردی ہو گا ایک در میانہ درج کا ہو گا تو گویا سے کہتا ہے کہ در میانہ درج کا میں تیرے ہاتھ بیچتا ہوں تو اس میں بہ نسبت دو کے جمالت کا اور دھوکے کا امکان کم ہو گیا۔ اس صورت میں دونوں کے کلام کا حمل صحت پر ممکن ہو گیا تو اس میں بہ نسبت دو کے جمالت کا اور دھوکے کا امکان کم ہو گیا۔ اس صورت میں دونوں کے کلام کا حمل صحت پر ممکن ہو گیا تو اس میں بہ نسبت دو ہے جمالت کا دو میں جھڑا تھا تو تین میں وہ اور بڑھ گیا۔ آخر کیا وجہ دو میں جھڑا تھا تو تین میں وہ اور بڑھ گیا۔ آخر کیا وجہ دو میں جھڑا تھا تو تین میں وہ اور بڑھ گیا۔ آخر کیا وجہ کہ تم نے سمجھ لیا کہ بجے در میانی چز پر واقع ہوگی خریدار اسے کب اور کیوں مانے گا؟ وہ تو کے گا کہ بجے اس عمرہ کپڑے پر واقع ہوئی ہوئی ہے اور بچے والا کیوں اسے اوسط درجے کا دینے لگا۔ وہ نہ کے گا کہ بجے اس سب سے زیادہ خراب کپڑے پر واقع ہوئی ہے۔

تم نے کہا ہے کہ اگر کی نے لونڈی خریدی تو ایک چیش آجائے اس سے پہلے اس سے وطی کرتی ناجازہ ہے۔ لیکن اگر وہ ای وقت اس سے وطی کرنا چاہتا ہو تو اگر لیتین ہو کہ اس کے پیٹ بین پی شہر شہر اس طرح کہ وہ باکرہ ہو یا اس کے بیخے والی کوئی عورت ہو۔ جو اس کے گھر بیں اس کے ساتھ ہی ہو اس طرح کہ اس خری کہ اس کا پیٹ فالی ہے یا اس نے اس بے اور اس نے چیش کی ابتدا ہی کی ہو یا کوئی اور الی ہی صورت ہو تو استبرا سے پہلے ہی مجامعت جائز ہے۔ پھر تم نے ہی ہے بھی کہا ہے کہ اگر اس سے اس کے مالک نے گذشتہ شب ہی کہا ہے کہ اگر اس سے اس کے مالک نے گذشتہ شب ہی دو سرے کا پائی ہے۔ وہ خریدار اس سے دو سرے ہی دن نکاح کرے تو اسے وطی کرنا جائز ہے۔ ملائکہ اس کے پیٹ میں دو سرے کا پائی ہے۔ وہ محمن اس پر بھی تم نے قیاس صحیح سے وشنی کی۔ مصلحت و حکمت شارع کو پس پشت ڈال دی۔ صرف اپنے خیالی فرق سے جو محمن ہے مورد ہے مسائل میں فرق کر لیا اور جھٹ سے کہ دیا کہ جب نکاح صحیح ہو گیا تو بہت میں ہے فتوئی پڑھا دیا کہ اس کا پیٹ خال اپنی عقل سے تو پوچھو کہ جس نے رات کو صحبت کرائی ہے دن نگلتے ہی کیے فتوئی پڑھا دیا کہ اس کا پیٹ خال آگر اپنی عقل سے بھی ہے کہ خوات کرنا بھی ہے۔ صرف آب کی ہے بیت اس کا پیٹ فائی نے ہو جائے لین ایک حضرات فرماتے کہ جب تک اس کا چیٹ فائی نہ ہو جائے لین ایک حیض نہ آجائے اس سے نکاح کرنا بھی جائے میں ایک حضرات فرماتے کہ جب تک اس کا چیٹ فائی نہ ہو جائے لین ایک حیض نہ آجائے اس سے نکاح کرنا بھی جائے قائی نہ ہو جائے لین ایک حیض نہ آجائے اس سے نکاح کرنا بھی جائے قائی نہ ہو جائے لین ایک حیض نہ آجائے اس سے نکاح کرنا بھی جائے قائی نہ ہو جائے لین ایک حیض نہ آجائے اس سے نکاح کرنا بھی جائے تھی ایک حیش فوراً وطی کر سکتا ہے۔ یہ تو بالکل قیاس کے مطابق تھا۔ اللہ حس سے خمیس ہو بالکل قیاس کے مطابق تھا۔ اللہ حس سے خمیس ہو کو قیاس باطل سے تیز کر سکو۔

م كتے ہوكہ اگر كى فے طواف كے سات كھيروں ميں سے چار كئے اور كمل سات كئے بغيرا پنے اہل كى طرف لوث كياتو اسے قربانى دينى پڑے گى اور اس كا ج صحح ہے كيونكہ اكثريت قائم مقام كليت كے ہے تم يمال بھى صحح قياس سے دور جا پڑے اس ليے كہ ركنوں ميں سے كى ركن كے چھوڑ دينے كادخل قربانى سے نميں اور جس چيز كا شارع علائل نے تمكم ديا ہو مُكلف اس كا بجا لانے والا نميں كما جا سكا۔ جب تك كہ اسے پورا نہ كر لے اس كى اكثريت كليت كے قائم مقام نميں ہو سكتى۔ جيسے كہ نماز ميں' روزے ميں' ذكوة ميں' وضو ميں' عسل جنابت ميں' اكثريت كليت كے قائم مقام نميں ہو سكتى۔ جيسے كہ نماز ميں' روزے ميں' ذكوة ميں' وضو ميں' عسل جنابت ميں'

ی صبح قیاس ہے۔ جے جو تھم دیا گیا ہے اس نے اس تھم کی بجا آوری نہیں گ۔ خطاب اب تک بھی اس کی طرف متوجہ ہی ہے اور آخر اب تک وہ اس کے بجا آوروں میں داخل نہیں ہوا۔ تم دیکھو تو سمی کہ جس کے پاؤل کا ذرا ساحصہ وضو کرنے میں رہ گیا تھا رسول اللہ ملتھیا نے اس سے بھی چٹم پوشی نہیں فرمائی۔ آپ نے اکثر کو کل کے قائم مقام نہیں کیا۔ پس میزان شریعت ہی عدل کی میزان ہے نہ کہ تمہاری سے غلط سلط میزان میزان میزان عدل کی میزان ہے نہ کہ تمہاری سے غلط سلط میزان میزان میزان میں مالے۔ اللہ تعالی توفیق خیردے۔

(29) تم نے سرکے اور تیل کو سرمیں ڈالنے کا قیاس مشک و عزر پر کیا اور فتویٰ لگایا کہ فدید دے۔ ان دونوں چیزوں کے فرق کو نظر انداز کر دیا۔ جانے دیجئے اگر یہال یہ فرق معتبر نہیں تو پھرتم نے تھجور کی نبیذ پر انگور کی نبیذ کا قیاس کیوں نہ کیا حالا نکہ ان دونوں میں قربت بہ نسبت ان دونوں کے بہت ہی زیادہ ہے۔

تمہارا قیاں ہے کہ اگر روزے دار نے رمضان کے دن میں روزہ توڑ دیا تو اس پر کفارہ لازم آگیا گو وہ پھر سفر میں چلا جائے ہائم کفارہ اس پر سے ساقط نہ ہو گا۔ اس لیے کہ ممکن ہے اس نے کفارہ سے بیچنے کیلئے اور شارع کے واجب کو گرا دینے کے لیے یہ سفر کیا ہو۔ پس یہ کفارہ اس سے نہ ہے گا۔ ہاں جب بیار پڑجائے یا عورت کو حیض آجائے تو کفارہ ساقط ہو جائے گا۔ اس لیے کہ حیض اور بیاری اس کا فعل نہیں ہے۔ یہ عمارت تو تم نے چنی لیکن پھرتم نے اپنے ہاتھوں اسے ڈھا دی 'تم کتے ہو کہ سال کے خاتم کے قریب زکوۃ کی ادائیگی کو روکئے کے ارادے پھرتم نے اپنا مال اپنی بیوی کی ملکیت میں کردیا پھرایک لحظ گزرتے ہی سال تمام کے بعد اس نے اس مال کو اپنا کر لیا تو اسے اس سال کی ذکوۃ نہ دینی پڑے گی۔ اب تم نے ان دونوں میں کیا ہی بال سے باریک فرق ثکالا کہ جس پر بے افقیار بنی آتی ہے۔ تم کتے ہو کہ یہ حیلہ تو واجب نہ ہونے کے لیے ہے اور وہ حیلہ واجب شدہ کو جس پر بے افقیار بنی آتی ہے۔ تم کتے ہو کہ یہ حیلہ تو واجب نہ ہونے کے لیے ہے اور وہ حیلہ واجب شدہ کو جسے کوئی حیلہ اللہ کے واجب کردہ میں کام نہیں دے سکتا۔ چھوڑنے کے لیے ہے اور ان کا فرق ظاہر ہے۔ واللہ! تمہارا یہ فرق محض بے حقیقت ہے اس لئے کہ جسے کوئی حیلہ اللہ کے توڑنے میں بھی کام نہیں دے سکتا۔ حیلہ اللہ کے واجب کردہ میں کام نہیں آتا۔ اسی طرح کوئی حیلہ ادکام اللی کے توڑنے میں بھی کام نہیں دے سکتا۔ جبکہ اس کے اسباب منعقد ہو جائیں۔

اسباب وجوب کے جمع ہو جانے کے بعد مکلف کو اس سے آزادگی کا کوئی راستہ نہیں۔ سبب وجوب یمال قائم ہو چکا ہے یعنی نصابِ زکوۃ کی ملکت راس حیلے سے خدائی تھم کو ٹال دینا کیسے ممکن ہے؟ اس کی جو امیری شرع میں اور ونیا میں ثابت ہے وہ اس حیلے سے فقیری سے بدل نہیں جائے گی ہے کوئی جو اس حیلہ ساز کو فقیر سمجھ کر اسے مستق ذکوۃ خوری سمجھ اور اسے ذکوۃ دسینے سے آزاد کر دے؟ بیہ تو بدترین مکروفریب ہے صریح دھو کہ بازی ہے اور اس اللہ سے چال چائی ہے جو پوشیدہ سے پوشیدہ باتوں کو اور خفیہ امور کو جانتا ہے جس پر دل کی اور سینے کی باتیں بھی روش ہیں۔ افسوس تم نے اس ترازو کو اور اس عدل کو جے اللہ نے اسپے رسول مائی کیا ہے ذریعے دُنیا پر باتی بھی ہو ہو۔ آئی ہم اس کر دکھایا کہ حرام کے حال کرنے کے اور فرض نازل فرمایا تھا کھو دیا۔ تم نے تو اللہ ورسول اللہ کے خلاف میں کمال کر دکھایا کہ حرام کے حال کرنے ہو تو وہ فساد نہ کے گرانے کے حیلے ڈھونڈھ لئے۔ ایک فساد جو اپنی ذات میں بڑا ہو وہ جب ایک فساد اور بھی کرتا ہو تو وہ فساد نہ سرے۔ یہ بات تو ابن آدم میں سے کسی کی سمجھ میں نہیں آتی پھراسی کو خالص مصلحت سمجھنا ہے دانائی میں اور بھی جو باتے گا نہ کہ ذاکل ہو جائے گا۔ وہ تو اور بھی قوی ہو جائے گانہ کہ اضافہ ہے۔ فساد تو حیلے سے اور بھی بڑھ جائے گا نہ کہ ذاکل ہو جائے گا۔ وہ تو اور بھی قوی ہو جائے گانہ کہ اضافہ ہے۔ فساد تو حیلے سے اور بھی بڑھ جائے گا نہ کہ ذاکل ہو جائے گا۔ وہ تو اور بھی قوی ہو جائے گا نہ کہ

ضعیف ہو جائے۔ تم ہی بتلاؤ کہ وہ زبردست فساد جو لعنت خداوندی کا سبب ہے بینی حلالہ کرنا اور کرانا اگر دونوں کے دونوں عقد نکاح سے پہلے یہ شرط کرلیں اور نفس عقد نکاح میں شرط نہ کریں تو کیانفس نکاح میں اس شرط کے الفاظ کا ادانہ کرنا اس لعنت کو اُٹھا دے گا؟

حلانکہ اللہ اور رسول اللہ بلکہ اور لوگ بھی جانتے ہیں کہ اس نکاح سے مقصود اگلے فادند کے لیے اس مطلقہ کو حلال کرنا ہے۔ تجب سا تجب ہے کہ اس شرط کا ذکر ہوقت نکاح تو باعث لعنت ہو لیکن اگر اس سے پہلے طے کر لیں تو وہی لعنت رحمت اور ثواب بن جائے؟ تم بی بٹلاؤ کہ عقد میں حقائق و مقاصد ہی کا اعتبار ہوتا ہے؟ نہیں الفاظ کا تو مقصود غیر الفاظ ہوتا ہے۔ الفاظ ان مقاصد کے وسائل ہوتے ہیں پس صرف الفاظ کی نقدیم تاخیر مقصود کے ایک ہوتے ہوئے تھم میں کیسے فرق کر دے گی؟ اس سے ہماری شریعت ہو بندول کے دینی اور دنیوی مفاد اور مصلحت پر حاوی ہے کیسے بدل جائے گی؟ اس حیلہ باز جماعت نے تو صریح قیاس کو بھی ترک کیا۔ عقد حرام کے جو حیلے انہوں نے تراشے وہ مقصود اور حقیقت اور فساد میں بالکل عقد حرام سے مساوی ہیں۔ صرف لفظ اور صورت بیالی ہو قع میں محض بے تا ہے۔ مثال سے بچھے۔

- (2) ایک فخص نو درہم دس درہم کے بدلے بیچے تو آپ اسے ناجائز کہیں سود سمجھیں اور اگر ایک طرف کوئی دھجی ملا دی جام دی جائے یا کٹڑی کا کٹڑا یا بمری کاکان وغیرہ تو جائز۔ سجان اللہ وہ بیکار چیز جو کسی مصرف کی نہیں اس نے ایک حرام کو حلال کر دیا اس نے سود کو نفع کر دیا اس نے اللہ اور رسول کی لڑائی کو صلح سے بدل دیا اس نے اللہ کی ناراضگی کو رضامندی سے بدل دیا۔
- ادھار کے سود کو جال کر دینے والا جو حلالہ کرنے والے کا بھائی ہے کیے ان زبردست فسادوں کو چھیل چھال کر مصالح کر دے گا جو دو سود خوروں کے درمیان ایک چیز رکھ دیتا ہے۔ جس کالین دین وہ صورۃ گرتے ہیں۔ پھر وہ سودے کی چیز اس کے مالک کو دے دی جاتی ہے۔ حضرت ابن عباس جھھ جو فقہ و علم میں سب سے پیش پیش تھے جو قیاس اور میزان صحح کو بخوبی جانتے تھے ان سے جب اس سے نیادہ قریب والے مسئلے کا سوال کیا گیا تو صاف فرما ویا کہ یہ تو درہموں کے بدلے درہموں کی تھے ہے۔ جن کے درمیان جریرہ داخل کر دیا ہے۔ تعجب ہے کہ سود کی خرابی کو اس جریرہ نے مصلحت سے سود کی حرمت کو اس نے حلت سے کیسے خرابی کو اس جریرہ نے مصلحت سے سود کی حرمت کو اس نے حلت سے کیسے مدل دیا ؟
- (4m) پھروہ کون ساقیاں ہے جس نے عین سود کو سودے کے تحت میں مباح کر دیا۔ حالا تکہ لین دین کرنے دونوں سود خواروں کو اس سودے سے کوئی مطلب نہیں۔ ان کی تواصلی غرض ہی ہے کہ ایک سو نقر لینے کے بدلے ایک سو بیں ادھار کے دیں۔ شارع سے کیسے ممکن ہے کہ وہ اپنے حرام کو طلال کرنے کے حیلے سکھائے اور کہہ دے کہ جب تم اس حرام کو حلال کرنا چاہو تو یہ حیلہ کر لوکہ کس ودے کو سود خوار ادھار اپنے لیے خریدے پھر سود دینے والے کو نقر حاضر پر دے۔ ایک سو کے بدلے ایک سو بیں اس سے جھرالے حالانکہ اصل سودے سے انہیں کوئی غرض ہی نہیں وہ تو بالکل یکسو ہے۔

بتلاؤيه صريح قياس سے بث جانا ہے يا نهيں؟ اور ان دو چيزول ميں جو حقيقت ميں ، قصد ميں اور فساد ميں ہر طرح

برابر ہیں تفریق کرنا ہے یا نہیں؟ بلکہ بیہ صورت وگنی بڑی ہے اس لیے کہ اس میں سود بھی ہے اور حیلہ بھی ہے۔
بالفرض شریعت جیلوں کو نہ بھی حرام کرتی تاہم صحح قیاس سے بھی حرمت حیلہ اس سے ثابت ہو جاتی کہ وہ حرام کو طال کرنے کا ذریعہ بنتا ہے۔ یمی وجہ ہے کہ جیلوں سے حرام کو طال کرنے والوں کو وہ سزا ہوئی جو حرام کو حرام سمجھ کر کرنے والوں کو بھی نہیں ہوئی۔ کیونکہ قتم اوّل تو وہ ہے جس کے کرنے والے کو بھی تو بہ نصیب نہیں ہوتی کیونکہ قتم اوّل تو وہ ہے جس کے کرنے والے کو بھی تو بہ نصیب نہیں ہوتی کیونکہ وہ تو اپنی برعت کو کار تواب جانتا ہے اور اپنی غلطی کو صحح سمجھتا ہے اور اپنے تئیس پر بیڑگار اور نیک کار گذتا ہے۔ ہمارا مقصود یمال پر حیلوں کی تردید کی بحث نہیں۔ بلکہ اصحاب رائے قیاس کا اپنی رائے قیاس میں مختلف ہونا اور اس میں ناقض کرنا دو برابر کی چیزوں میں فرق کرنا اور دو مختلف چیزوں کو ایک کر دینا دکھایا ہے۔

حالانکہ ان دونوں کی حیثیت بھی قیاسی لوگوں کے نزدیک وکیل کی حیثیت ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ نے انہیں تھم کیا ہے باوجود اس کے ان میں سے ایک کو جق فیصلۂ حاصل نہیں۔ پس جو وکیل خاوند کے ہیں ان میں سے ایک کو طلاق کا اختیار کیسے ہو گا؟ پس سے بھی صریح قیاس سے ہٹ جانا ہے اور تھم قرآن سے بھی ٹل جانا ہے۔

کا) ہم نے کما ہے کہ اگر کسی نے اپنی ہوی ہے کہا کہ اپنے آپ کو تو آپ طلاق دے دے۔ پھرای مجلس میں اسے منع کر دیا پھر بھی اس نے اپنی سیاس طلاق دے لی تو طلاق واقع ہو جائے گی اور اگر کسی اجنبی ہے اس نے اپنی ہوگ ہو جائے گی اور اگر کسی اجنبی ہے اس نے اپنی ہوگ کہ پھر بھی اس نے طلاق دے دی تو طلاق واقع نہیں ہوگ ۔ پس ہم کے اور تم نے تفریق کر دی کہ عورت کو تو یہ کہنا اسے مالک کر دینا ہے اور اجنبی سے بھی ہٹ گئے اور تم نے تفریق کر دی کہ عورت کو تو یہ کہنا اسے مالک کر دینا ہے اور اجنبی سے بیہ کہنا ہے وکیل بنانا ہے۔ ہم ابھی ہی تو تممارے اس فرق کا تاریود بھیر آئے ہیں۔

(۷۷) سنو! سنو! اپنے قیاس کی خوبیاں سنتے جاؤ تم نے کہا ہے کہ اگر کسی کے غلام کو وصیت کی تو وصیت باطل ہے گو اس کا مالک اسے اجازت بھی دے۔ پھر کہا کہ اگر اس نے اس غلام کو اپنا وکیل کیا ہے تو یہ و کالت جائز ہے۔ گو اس کا مالک اس کی اجازت بھی نہ دے۔ ہاں اس کی اجازت بغیر کراہت آجائے گی۔

(۵۸) تم نے کہا ہے کہ جب کسی نے اپنی طرف سے کسی خاص غلام کے آزاد کرنے کی وصیت کی پھر وارث نے اسے اپنی طرف سے اپنی طرف سے واقع ہو جائے گی۔ ہاں اگر وصی اسی غلام کو اپنی طرف سے

آزاد کرے تو یہ آزادگی نہ تو اس کی طرف سے ہوگی نہ میت کی طرف سے۔ تم نے وجہ تفریق اپنی طرف سے بیہ گھڑلی کہ وارت کا تصرف تو بسبب حق ملک کے ہے تو وہ جاری ہو جائے گا گو وصی اس کے مخالف ہو۔ اور وصی کا تصرف حق وکالت کی وجہ سے ہے تو یہ اس چیز میں جس میں موصی خلاف ہو صحیح نہ ہو گا۔ تممارا بیہ فرق بالکل غیر صحیح ہے۔ اس لیے کہ وصیت کرنے والے نے جب کسی خاص غلام کو مقرر کر دیا تو ظاہر ہے کہ اس کے اوپر سے وارث کی ملیت زاکل ہو گئی اور بیہ سم کے لحاظ سے بالکل الیابی ہو گیا جیسے مرنے والے نے کسی اجنبی کو وصیت کی ہو کہ اس فلام کو میری طرف سے آزاد کر دینا۔ وارث تو صرف وہی ترکہ پاتا ہے جو قرض اور وصیت شرع کے بعد ہے۔

(29) تہمارا قیای مسلہ ہے کہ اگر کسی نے کما کہ میرے مال کا تیبرا حصہ فلال فلال کا ہے ان دونوں میں سے ایک مرا ہوا ہو تو کل تیبرا حصہ اس زندے ایک کو دے دیا جائے گا۔ پھر کستے ہو کہ اگر وہ یہ کمہ گیا ہے کہ میرے مال کا تیبرا حصہ فلال اور فلال کے در میان ہے اور ان دونوں میں سے ایک میت ہے تو زندے کو اس کا آدھا حصہ طے گا۔ تہماری یہ تفریق بھی بالکل واہی اور صاف غلط ہے۔ کیونکہ دونوں صور تیں لفظ اور معنا اور قصداً اور اقتضاء بالکل برابر ہیں۔ پہلی صورت میں بھی دونوں کی برابر کی شرکت ہے اور دو سری میں عربی میں واوِ عطف کا جو مطلب ہے وہی لفظ بین کا ہے وہ بھی شرکت کا اقتضاکرتا ہے اور یہ بھی۔ اس لیے اقرار اور استحقاق میں دونوں بالکل برابر ہیں جیسے کہ دونوں ذیرہ ہوتے تو برابر ہوتے۔ آدھا اسے ملتا اور آدھا اسے۔ پس دونوں میں سے ہر ایک آدھے کا مستحق ہے۔ لیکن تم نے تھم میں علیحدگی کر دی۔

(۸۰) ای اندهیر کو دیکھو کہ تم نے کہا ہے کہ کسی نے اپنے ثلث مال کی وصیت کی اور اس کے پاس مال بالکل نہیں پھر
اس نے مال حاصل کیا تو اس کے تمائی حصے میں وہ وصیت لازم ہے اور اگر اس نے وصیت کی کہ میری بکریوں میں
سے تیسرا حصتہ وصیت میں صرف کیا جائے اور اس کے پاس ایک بھی بکری نہیں پھر اس نے بکریاں حاصل کیں تو
وصیت باطل ہے۔ خود ہی اپنی اس تفریق کو دیکھو کہ بغیر کسی تاثیروالی وجہ کے اور بغیر کسی اصلی حقیقت کے تم نے
دو برابر کی چڑوں میں فرق کر دیا۔ اللہ ہماری مدد کرے وہی بھروسے کے لائق ہے۔

(۱۸) یہ تو تھی تفریق وہاں جمال اللہ کے نزدیک اور انسانی عقل کے نزدیک کوئی تفریق نہیں۔ اب سننے کہ تم نے وہاں جمع کر دیا جمال اللہ کے رسول کا اللہ نے جدائی رکھی تھی۔ اعضاء جو پاک ہوں اور جو ٹاپاک ہوں شریعت نے ان کی حثیت جداگانہ رکھی تھی لیکن تم نے اسے ملا دیا اور فتویٰ دیا کہ جو پانی پاک اعضاء پر سے آئے وہ اور جو ٹاپاک اعضاء پر سے آئے وہ دونوں ہی صورتوں میں پانی ٹاپاک ہے۔ جبکہ اس سے پاکیزگی عاصل کی گئی ہو لیعنی مثلاً وضو کیا گیا۔

(۸۲) یمال تفریق کو تم نے جمع کر دیا اور سنو تم نے اس صورت میں جمع میں تفریق کر دی تم کہتے ہو کہ وضو تو بے نیت صحیح ہو جائے گا اور تیم بے نیت صحیح ہو جائے گا اور تیم بے نیت صحیح نہ ہو گا۔

(۸۳) تم نے جمع کر دی ان دو چیزوں میں جن میں اللہ تعالیٰ نے تفریق کی تھی۔ بالول میں اور اعصائے بدن میں۔ پس تم نے دونوں کو موت کی وجہ سے نجس کمہ دیا۔

- (۸۴) جے اللہ نے ایک علم میں رکھا تھا تم نے اس کے دو علم کردئے۔ تمام چوپائے درندوں کا شریعت میں کوئی فرق نہ تھالیکن تم نے کتے اور سور کو تو ان میں ہے نجس سمجھا اور دو سروں کو نہیں۔
- (۸۵) اسی طرح تم نے ان مختلف چیزوں کا ایک بی حکم کر دیا جن میں شریعت نے الگ حکم دیا تھا۔ لینی بھول کر کرنے والا۔ اللہ تعالی نے ان کے احکام جداگانہ رکھے تھے والا۔ اللہ تعالی نے ان کے احکام جداگانہ رکھے تھے لین تم نے اکثر احکام میں ان سب کو ایک لاٹھی سے ہانک دیا۔ جیسے کہ وہ مختص جو نجاست کے ساتھ نماز ادا کرے اور وہ بھولا ہوا ہو اور جو نجاست کے ہوتے ہوئے نماز پڑھے اور قصداً ایساکرے اور جو قتم کھائے ہوئے کام کو کر گزرے اور اسے قتم یادنہ ربی ہو اور جے قتم یاد بھی ہو۔ تم نے ان سب کا ایک بی سیم کر دیا۔
- (۸۲) دیکھو تم نے بھولئے والے اور نہ جانے والے کے درمیان تھم میں تفریق کردی اور اس پر تو رمضان کے روزے
  کی قضا کو واجب کر دی جو روزے کی حالت میں دن کو غروب ہو گیا ہوا سجھ کر کھائی لے اور اس کو آزاد کر دیا جو
  روزہ بھول کر کھائی لے۔ حالانکہ شرعاً دونوں کا تھم ایک ہے۔ اس قتم کے جمع و تفریق کی غلطی کے تہمارے بہت
  سے قیاسات ہیں۔ کمال تک گنوائیں۔
- (۸۷) دیکھواسی کی ایک اور مثال من لوتم کہتے ہو کہ اگر کسی محض نے دوسرے سے کما کہ بید دانے پیس دو بیس حہیں اس کی مزدوری بیس آئے کا آدھا بورا دوں گا تو جائز ہے اور اگر کما کہ اس کا آدھا بورا دوں گا تو صحیح نہیں۔ ہتاؤ دونوں بیس بالکل کیساں برابری تھی لیکن تم نے تھم بیس برابری کو بالکل میٹ دیا۔ تم نے ایک خیالی فرق نکال لیا۔ جے حقیقاً کوئی دخل تھم بیس نہیں کہ اول بیس تو عمل اس معاوضے پر ہے جو اس کی مزدوری ہے اس پر مستحق نہیں اور دوسری بیس عمل اس پر مستحق ہو گا۔ تہمارا بین اور دوسری بیس عمل اس پر مستحق ہے پس وہ اس کے واسطے مستحق ہو گااور اس پر بھی مستحق ہو گا۔ تہمارا بید فرق صرف صورةً ہے اس کی تاثیر تھم بیس مطلقا نہیں اس کے وجود سے کوئی فساد بھی بھی متعلق نہیں ہوتا نہ جمالت نہ سود نہ دھوکا نہ جھڑا نہ کوئی اور ایس چیز جو صحت عقد کو مائع ہو۔ تم بتلاؤ تو اس بیس کون سا دھو کہ یا فسادیا نقصان ہے؟ کہ ایک محض دو سرے کو سوت دے کہ اس کا چوتھائی حصہ تیرا اور تو جھے اس کا گیڑا بن دے۔ یا زیتون ذے کہ اس کا تیل نکال دو اور اس میں سے چوتھا حصہ تہمارا یا دانہ دے کہ اس کا چین دو اس کا چوتھائی حصہ تہمارا۔ وغیرہ وغیرہ اس میں تو دونوں کی مصلحت ہوتی ہے دونوں کا کام ہوتا ہے۔

بلکہ اے اگر منع کردیا گیا تو بہت ہے لوگوں کی ضرور تیں یو نمی رہ جائیں گی کام ناتمام رہ جائیں گے۔ ہر مخص ایسا معاوضہ کماں سے لائے گا جس پر دو سرے سے کام لے اور بلا اُ بڑت کام کرے گا کون؟ اسے کام کرنا ہے' اسے کرانا ہے' دونوں ایک اُ بڑت طے کرتے ہیں اس پر خوش ہیں' اس میں شرعاً کوئی جرح نہیں' پھر تم جو اپنے قیاس سے جو قیاس کے بھی سراسر خلاف ہے' انہیں بعض صورتوں سے روک دو تو یہ صریح ستم ظریفی نہیں تو اور کیا ہے؟ گیا آپ کے ہاتھ میں کوئی دلیل ہے؟ کوئی قول صحابی ہے؟ بلکہ کوئی دنیوی مصلحت پھرجو دو کام کیساں ہیں ان میں تم الگ الگ حکم کرکے اللہ کی مرضی کے خلاف کیوں کرتے ہو؟

(۸۸) و میکھو تم نے اللہ کی جمع کی ہوئی چیز میں تفریق کی اور کما کہ اگر کسی نے شراب بنانے کے لیے انگور خریدے یا مسلمان کے مار ڈالنے کیلئے ہتھیار خریدے یا اور کوئی اسی طرح کی تو یہ بچے صبح ہے، بالکل اسی طرح جس طرح یہ

کافروں سے جماد کرنے کیلئے ہتھیار خرید لے یا کھانے کے اگور خرید کرے۔ صحت بیج جس طرح یمال ہے ای طرح وہاں ہماں کو ایک عظم میں طرح وہاں بھی ہے۔ پس اللہ کی تفریق کا تم نے یمال کوئی لحاظ نہ کیا۔ مسلمان کافر کو طال حرام کو ایک عظم میں کر دیا۔

- (۸۹) تم کہتے ہو کہ اگر کسی نے اپنا گھر کرائے پر دیا کہ وہاں گرجا گھر بنوایا جائے اور صلیب پرستی کی جائے یا وہاں آتش کدہ بنایا جائے اور آگ کی پرستش کی جائے تو یہ جائز ہے۔ بالکل ٹھیک اسی طرح جیسے کسی کی رہائش کے لیے مکان کرائے پر دیا جائے۔
- (۹۰) فضب الله كا يمال تو تم فے جائز ركھا اور پھر كما كه اگر اسے اس ليے كرائے پر ديا ہے كه وہال تسجِد بنائى جائے تو به اُجرت صحیح نہيں۔ دوستو! كيا تمهارے ان رنگا رنگ كے قياس كى برائى اب تك بھى تم پر واضح نہيں ہوئى؟ اگر نہيں ہوئى تو اور سنو۔
- (۹) تمهارا قیای مسئلہ ہے کہ اگر کسی کو کام کاج پر اس اُجرت پر مقرر کیا کہ تیرا کھانا کپڑا جمارے ذھے تو یہ جائز نہیں۔
  ہاں اگر یہ کما کہ اتنا طعام دوں گا اور اتنا کپڑا تو جائز ہے۔ بھلا بتلاؤ تو تم نے یہ الگ الگ حکم کیسے جاری کئے؟ صحابہ
  کرام بڑی تھے نے تو سفریس غروے میں پیٹ بھر کر کھانے اور سواری کے ملنے پر کام کاج کرنا قبول کرلیا کرتے تھے۔
  کیا ان کی فقہ سے بڑھ کر آج تم میں فقہ پیدا ہوگئ؟
- تم ذرا غور تو کرد کہ دو محض ایک لین دین کرتے ہیں ' دونوں جانب سے برابر کا سودا ہو جاتا ہے ' دونوں کے دونوں راضی رضامند ہیں ' اللہ سجانہ و تعالی ان کی رضامندی کو جان رہا ہے ' گلوتِ خدا شاہد ہے ' خریدار اور بیچنے والا دونوں کمہ رہے ہیں کہ ہم ہر طرح اپنی خوشی سے یہ بیوبار تجارت کر رہے ہیں۔ لیکن تمہارا قیاس کہتا ہے کہ یہ تجارت باطل ہے ' یہ لین دین نادرست ہے ' نہ اس سے ملیت فابت ہوگی تہ حلت' جب تک کھلے طور پر یہ لفظ نہ کہیں کہ میں نے بیچا اور میں نے خریدا۔ اب تم ہی انصاف سے کہو کہ ایک دو سرے کے عوض پر رضامند ہے اور اصل رضامندی ہی ہے' ای کو اللہ تعالی نے باعث حلت قرار دیا ہے۔ یہ کمنا کہ میں نے بیچا اور میں نے خریدا ہید لفظ تو صرف رضامندی پر دلالت کے لیے تھا اور اس سے رضامندی بطور الترام فاہت ہوتی تھی تو یہ تو آپ کے نزدیک وجہ حلت ہو جائے اور رضامندی کے صاف کھلے الفاظ وجہ حلت نہ ہوں یہ تجب سا تعجب ہے۔
- اس طرح تمهارا نکاح کی بات کا قیاس فتوی ہے۔ سنوا یہ الفاظ کوئی عبادت گزاری کے الفاظ نہیں کہ کوئی اور الفاظ
  ان کے قائم مقام نہ ہو سکیں جیسے اذان ہے ' نماز میں سورہ فاتحہ کا پڑھنا ہے ' تشمد کے الفاظ ہیں ' تکبیر تحریمہ ہے
  وغیرہ وغیرہ بلکہ یہ تو ہوپار 'لین دین ' تجارت کے احکام ہیں۔ جو نیک وید ' مسلمان و کافرسب کرتے ہیں۔ شارع
  نے ان کے لیے کوئی خاص الفاظ مقرر نہیں فرمائے پھر نکاح اور تزوج جو معنی مطلب کے لحاظ سے ایک ہی ہیں۔
  ان میں باریکیاں نکال کر مسلمانوں میں مشکلات میں پھانے کی اور ضیح عقلندی کو ترک کرنے کی کیا وجہ ہے؟
- ال من بردین علی و ساوی میں عدد میں پاسے کی اور کی سامی و رف رف رف کی یو بہ ہے،

  الم الم اللہ ہیں۔ کیا گانا ہے۔ کیا لکاح عرب ہی کرتے کراتے ہیں۔ کیا عجم کرنے کراتے ہیں۔ کیا عجم کرنے کراتے ہیں۔ کیا عجم کرنے کرنے کی خوالے اور لوگ ٹکاح سے الگ ہیں؟ ان کے لیے ان کاموں میں عربیت کی قید لگانا کے معنی ہی نہیں رکھتے کیونکہ وہ عربی جانے کتنا بے محل مسئلہ ہے۔ ان مسکینوں کے نزدیک تو عربی کے یہ الفاظ کچھ معنی ہی نہیں رکھتے کیونکہ وہ عربی جانے

ہی نہیں۔ ان کے لیے تو وہ الفاظ ہوائی ہاتیں ہیں جو ہالکل بے معنی ہیں ان سے تو عقد بندھ جائے اور جن لفظوں کو وہ جانتے ہیں جن کے معنی انہیں معلوم ہیں جو اللا کی بول چال میں داخل ہیں ان سے عقد نہ بندھے یہ قیاس ہے؟ یا بے قیاس؟ قیاس تو اس کے خلاف تھم دیتا ہے۔ لیکن تم نے الله قیاس پر عمل کرکے اللہ نے جن احکام میں تفریق کی تھی۔ انہیں ملا دیا اور جن میں اللہ نے ایک تھم دیا تھا انہیں جدا کرکے دو تھموں پر بانٹ دیا۔

(۹۵) کیا بنتی کی بات ہے کہ یمال تو اتنے سخت ہوئے اور پھرجو نرم ہوئے تو نری میں بھی حدسے گزر گئے۔ قیاس کر کے فرماتے ہیں کہ قرآن کے فارسی معنی نماز میں بڑھ لینے کافی ہیں۔

(97) تعظیم کے ہرایک لفظ سے نماز کو شروع کر سکتے ہیں جیسے سبحان اللہ ' جل اللہ ' اللہ العظیم وغیرہ وغیرہ ' پھرخواہ یہ الفاظ عربی میں ہوں یا فارسی میں۔

(92) تشدین الفاظ التحیات کابی پڑھنا ضروری نہیں بلکہ ان لفظوں کے بدلے ان کے قائم مقام اور الفاظ بھی بدل سکتے ہیں۔ پس یہ بین رائے کے گناہ اور یہ بین قیاس کی خطائیں۔ ٹھیک بات جو مطابق قیاس بھی ہے کی ہے کہ عبادات میں تو الفاظ شرع کی پیروی کی جائے اور انمی لفظوں پر انحصار رکھا جائے۔ بال لین دین معاملات میں مقصود کی انتباع کی جائے نہ کہ الفاظ کی۔ ان کے لئے کوئی الفاظ شارع میلائی نے مقرر نہیں کئے اور کسی خاص لفظ کو مقرر نہیں فرایا کہ ہم اس لفظ کو ضروری کرلیں اس کے سوا کے اور الفاظ کو گرا دیں۔

(٩٨) ديكھو تم نے اپنے قياس سے جہال اللہ نے تفريق كى تھى وہال جمع كر دى وہ مسكلہ خرج اور مكان كا ہے۔ اس عورت كيلئے جے آخرى طلاق مل كئ ہے اور اس كاكوئى تعلق اپنے خاوند سے باقی نہيں رہاليكن تم نے اسے مثل ذوجہ كے كرويا ہے۔

(99) تم نے اللہ اور رسول کی جمع میں تفریق کردی۔ اس مسئلہ میں کہ طلاق رجعی کے بعد عدت گزارنے والی اور وہ عورت جس کا خاوند فوت ہو گیا ہو اور وہ عدت میں ہو یہ دونوں اپنے گھروں میں ہی لازی طور پر رہیں۔ جناب باری کا فرمان : ﴿ لَا تُخْوِجُوْهُنَّ مِنْ بُیُوْتِهِنَّ وَلَا یَنْحُرُجُنَ ﴾ (طلاق: ۱) یعن ''نہ تو تم انہیں ان کے گھروں سے ' کالو نہ وہ خود نکلیں۔'' آنجضرت سُلُ کے اُن فات کی عدت گزارنے والی عورت سے فرمایا کہ وہ اپنے گھر ہی میں شمرے رہے۔ یہاں تک کہ عدت یوری ہو جائے۔

(۱۰۰) الله تعالی نے لڑکے اور لڑکی کے پیشاب کے عکم میں جبکہ وہ صرف دودھ پینے ہوں تفریق رکھی تھی لیکن تم نے دونوں کا حکم ایک کردیا اور صاف کمہ دیا کہ دونوں کو دھونا چاہئے۔

(۱۰۱) شریعت نے تو تھم دیا تھا کہ پیشاب خواہ تھو ڑا ہو خواہ بہت وهونا چاہئے لیکن تم نے اپنے قیاس سے اس میں تفریق کردی۔

(۱۰۲) دیکھو وضویں اور نمازیں ترتیب شریعت نے رکھی تھی۔ لیکن تم نے یمان بھی تفریق کی۔ ارکان نمازیں تو ترتیب کو واجب نہیں سمجھا۔ حالاتکہ دونوں میں نہ تو معنا فرق ہے نہ نقلآ۔ اللہ سمجھا۔ حالاتکہ دونوں میں نہ تو معنا فرق ہے نہ نقلآ۔ اللہ سمجھانہ وتعالیٰ کے تھم اور منع کے بیان کرنے والے اللہ کے رسول ساتھیا ہی ہیں۔ آپ نے اپنی پوری عمر میں کبھی ایسا وضو نہیں کیا جو ترتیب وار نہ ہو۔ ساری عمر میں ایک مرتبہ بھی وضو کی ترتیب کو نہیں تو ڈا۔ یہ تو تھی نقل۔

اب قیاس بھی سنتے! الٹا اور سیدھا برابر کیسے ہو سکتا ہے؟ ہاں نام چاہے دے دو لیکن الٹا وضو الٹا کام ہی رہے گا وہ عبادت کیسے ہو گا؟

(۱۰۱۳) نجاست کے دور کرنے اور ناپائی سے پاک ہونے میں شریعت نے فرق رکھا تھا لیکن تم نے گھولوال کر دیا ' دونوں کو الله دیا اور فتویٰ جڑ دیا کہ یہ دونوں بے نیت صحیح ہیں۔

وضو اور تیم کی جمع کو جم نے تو ڑا اور کما کہ ایک میں نیت ضروری ہے دوسرے میں نہیں۔ تہمارا یہ قول کہ پانی تو پاک کرنے والا ہے ہی اس میں نیت کی کوئی ضرورت نہیں۔ ہاں مٹی ای وقت پاک کرے گی جب نیت ہو۔ ہم کتے ہیں کہ بیٹک پانی طبعاً پاک کرنے والا ہے لیکن وہ نجاست کو پاک کر دیتا ہے حدث اور بے وضو ہونے کو یا جنابت کو وہ طبعاً دور کرنے والا نہیں ہے۔ اس لیے کہ یہ تو تھی چزیں ہیں۔ بے وضو ہونے کا یا جنبی ہونے کا کوئی جنب تو نہیں وہ کوئی ظاہری چزتو نہیں جے پانی بٹا دے گا۔ ہاں ناپائی جو ظاہر گئی ہوئی ہواسے پانی طبعاً دور کر دیتا ہے۔ یہ چزیں وہ ہیں جو شرعی احکام میں پس نیت سے ادا ہوں کے جب نیت نہیں تو کوئی چز نہیں پس یمال تم نے حدیث و قیاس دونوں ہی کو چھوڑا۔

(۱۰۵) تمهارے قیاس نے تو واللہ دریا سمندروں پر چڑھائے ہیں دیکھو تو سمی تم نے ولی اللہ مومن اور عدواللہ کافر دونوں کو برابر کردیا اور کمہ دیا کہ موت سے دونوں نجس ہو جاتے ہیں۔

(۱۰۲) پھر تمهاری میہ تفریق ہی قابل داد ہے کہ تم کہتے ہو اگر مسلمان کو عشل دے لیا جائے پھروہ پانی میں پڑ جائے تو پانی ناپاک نہ ہو گا اور اگر کافر کو عشل دے دیا گیا پھروہ یانی میں پڑ گیا تو پانی ناپاک ہو جائے گا۔

(۱۰۷) پھرتم نے اسے بھی توڑا اور کہا کہ مسلمان کو عسل اس لیے دیا جاتا ہے کہ اس کے جنازے کی نماز پڑھی جائے۔ تو وہ عسل سے پاک ہو جاتا ہے کیونکہ اس کے بخس ہونے کی صورت میں اس کے جنازے کی نماز محال ہے بخلاف کافر کے۔ اب بتلاؤ تمہارا یہ فرق کرنا تمہاری اصل کو توڑ دینا ہے یا نہیں؟ تم نے کہا تھا کہ نجاست موت کے ساتھ نجاست مینی ہے جو عسل سے زائل نہیں ہو سکتی۔ اس لیے کہ سبب قائم ہے یعنی موت اور جب سبب باتی ہے تو محمل کیے ہے گا؟ اب ہم تم سے پوچھتے ہیں کہ تمہاری کون سی بات ٹھیک ہے؟ کون ساقیاس درست ہے؟ اس مسلے میں تمہارا وہ قول معترہے یا ہیہ؟

(۱۰۸) حدیث نے جن دو چیزوں کا ایک ہی تھم دیا تھا اور قیاس بھی کی کتا ہے تم نے ان میں بھی تفریق کردی اور کما کہ اگر کسی نے ایک رکعت پڑھی ہو اور اگر کسی نے ایک رکعت پڑھی اور سورج ڈکل آیا تو اس کی نماز باطل ہو گئی اور اگر ایک رکعت پڑھی اور سورج ڈوب گیا تو نماز صحح ہے۔ حالانکہ شت رسول اللہ طاہر ہے دونوں کا ایک ہی تھم ہے۔ ایک ہی حدیث میں دونوں کی صحت کا بیان ہے۔ تم نے اپنے دفاع کا زور خرچ کر کے یہ بات پیدا کی کہ صحح کی نماز میں کال وقت سے فیر کال وقت سے کال وقت میں ہی غیر کال وقت سے کال وقت میں ہی جم کتے ہیں کہ اول تو یہ قیاس بمقابلہ فرمانِ رسول ہے' اس لیے جاتا ہے۔ اس لیے وہ نماز فاسد نہیں۔ ہم کتے ہیں کہ اول تو یہ قیاس بمقابلہ فرمانِ رسول ہے' اس لیے مردود ہے۔

پھر یہ قیاس خود بھی غلط اور جمالت سے پر ہے۔ اس کیے کہ دونوں نمازوں میں جو وقت آیا ہے وہ ان نمازوں کا

وقت نہیں پس دونوں میں ہی یہ نقصان برابر کا ہے کی اور نماز کے لیے اس وقت کا کائل ناقص ہونا اس نماز میں کوئی اثر نہیں ڈال سکتا۔ پس تمہارا یہ قیاس بذات خود ہی باطل و فساد ہے۔ اگر تمہاری طرف سے کما جائے کہ صبح کے وقت تو وہ ممانعت کے وقت میں نکل جاتا ہے اور مغرب میں یہ بلت نہیں۔ اس لیے ہم نے دونوں کے عظم میں تفریق کی ہے۔ ہم کہتے ہیں یہ بھی بے کار ہشیار ہونا ہے اس لیے کہ صاحب شرع تو اسے اس نماز کا وقت بتلاتا ہے جے اب وہ ادا کر رہا ہے۔ اس لیے اسے پوری کرنے کا عظم ویتا ہے۔ یہ مانا کہ نقل والے کے لیے یہ خالفت کا وقت ہے تو ہوا کرنے۔ برادران! کیا آئی کمی بحث اور ایس صاف مثالوں کے بعد بھی آپ کی سمجھ میں یہ موثی سی بلت نہیں آئی کہ صبح میزان اور سقرا قیاس بھی اہلحدیث کا ہے جو شنت صبحہ کے مطابق ہے۔ اللہ نے یہ پاک بیت نہیں آئی کہ صبح میزان اور سقرا قیاس بھی اہلحدیث کا ہے جو شنت صبحہ کے مطابق ہے۔ اللہ نے یہ پاک برازو بھی اپنے انہی محبوب بندوں کے ہاتھ دے رکھی ہے۔

(۱۰۹) تم نے وہاں ملا دیا جمال اللہ نے جدا کیا تھا اور تم نے کمہ دیا کہ خلع والی بائنہ جو اپنے نفس کی مختار ہے۔ اسے طلاق ملحق ہوگے۔ پس اس بارے میں تم نے اسے اور رجعی طلاق والی کو برابر کر دیا۔

حالائلہ اللہ تعالیٰ نے ان میں جدائی رکھی تھی اسے تو بوجہ بدلہ دینے کے اپنے نفس کی مالکہ اور مثل اجنبی عورت کے کردیا تھا اور اس رجعی طلاق والی کو بیہ حیثیت حاصل نہ تھی بلکہ پورا حقدار ابھی تک اس کا خاوندہی تھا۔

(۱۱۰) پھرتم نے اللہ کے جمع کردہ احکام میں تفریق کی اور اس پر مرسل طلاق واقع کردی۔ معلق واقع نہ کی۔ صریح واقع ک کی اور کنائی واقع نہ کی۔ حالاتکہ ظاہر ہے کہ جب اس قیم کی طلاق کا اختیار ہے تو اس قیم کی طلاق کا بھی اختیار ہے۔

(۱۱۱) تم نے اللہ کے جمع کردہ میں تفریق کی اور گوہ کا کھانا منع کیا۔ حالانکہ آنخضرت مٹھیلیا کے دسترخوان پر وہ کھالی گئی ہے۔ اور خود آپ کے دیکھتے ہوئے کھائی گئی ہے بلکہ آپ سے بوچھا بھی گیا کہ کیا یہ حرام ہے؟ آپ نے جواب دیا کہ نہیں حرام نہیں ہے۔ لیکن تم نے اس کا قیاس کیڑوں پٹنگوں اور چوہوں پر کرکے اسے حرام قرار دیا۔

(۱۱۲) تم نے اس میں فرق کر دیا جس میں شریعت نے اور حدیث نے جمع کیا تھا بعنی گھوڑوں کا گوشت جے صحابہ رہی ہے آئی نے آنخضرت ملتی ہے زمانے میں کھایا۔ جیسے کہ اونٹ کا گوشت کھایا۔ اللہ نے رخصت دی دونوں کی حلت بیان ہوئی لیکن تم نے فرق کر کے اونٹ کا حلال اور گھوڑے کا حرام کیا۔ گوہ کو حرام کمہ کر کیڑوں اور حشرات الارض سے ملا دیا۔

(۱۱۳) منت نے جو فرق کیا تھا تم نے اسے ملا دیا۔ حدیث میں تھا اونٹ کا گوشت کھانے سے وضو کرو۔ بکری کے گوشت سے وضو نہیں تم نے کہانہ اس سے وضو ہے نہ اس سے۔

(۱۱۲) ای طرَح تم نے اس میں فرق کیا جے شریعت نے جمع کیا تھا تم نے کہا کہ اگر منہ بھر کرتے ہو تو وضو ٹوٹ جاتا ہے اور اگر اس سے کم ہو تو وضو نہیں ٹوٹا۔ طالانکہ شریعت میں اس کی نظیر کوئی نہیں کہ زیادہ چیز تو وضو توڑ دے اور تھوڑی مقدار نہ توڑے۔ رہی نبیز سو وہ وضو کے توڑنے کی چیز نہیں وہ تو وضو کے توڑنے کا احمال ہے تو زیادتی کمی کا عتدار ہے۔

(۱۱۵) تم نے تفریق کی اور کما کہ اگر امام کو قرآت کی خلطی بتلائے تو نماز باطل نہ ہو گی لیکن ہے مکروہ اس لیے کہ بتلانا بھی

قرآت کرنا ہے اور مقدی کو قرآت پڑھنا مکروہ ہے' یہ تو ہوا۔ اب پھرتم لوگوں نے کہا ہے کہ اگر اپنے امام کے سوا اور کی غلطی بتلائی ہے تو نماز باطل ہے اس لیے کہ اسے بتلانا اس سے کلام کرنا ہے۔ دیکھو تم نے دو برابر کی چیزوں میں علیحدگی کر دی جیسے غیرامام کو بتلانا اس سے کلام کرنا ہے ایسے ہی اپنے امام کو بتلانا اس سے کلام کرنا ہے اور اگر اپنے امام کو بتلانا کلام کرنے میں واضل نہیں تو غیرامام کو بتلانا بھی کلام میں واضل نہیں۔

تم نے اس کا خلاف ایک اور طرح بھی کیا ہے تم نے کما ہے کہ جب غیرامام کو بتلانے کی نیت ہو تو وہ بتلانے والا (M) قاری کے تھم سے فکل کر کلام کے تھم میں بوجہ اپی نیت کے آجاتا ہے۔ پھرتم کتے ہو کہ اگر صریح سود کی نیت ہو' صریح حرام کو حلال کرنے کی نیت ہو' صریح فرضیت کو ٹالنے کی نیت ہو اور حیلہ کرلے تو نہ تو وہ سود خوار ہے 'نہ زكوة كانه دينے والا ہے 'نه حرام كھانے والا ہے۔ تعجب سا تعجب ہے ' واللہ! كليجه چھتا ہے كه بطور احسان کے غلطی کو نکالنے کے لیے کسی غلط قرآت پر ٹوکا تو نیت موثر ہو گئی اور نماز ٹوٹ گئی اور سود خواری حرام کا حلال بنا لینا جب نیت میں تھا تو نیت نے کوئی اثر نہ کیا نفس حرام حلال بن گیا۔ خود سود حلال ہو گیا۔ بتلاؤیمال قیاس صحیح کو بھی تم نے گم کردیا یا نہیں؟ اور شارع کے فرق کو نظرانداز کردیا یا نہیں؟ شارع کے جمع کو الگ کردیا یا نہیں؟ تم کتے ہو اگر مسافر مقیم کی افتداء کرے نماز کے وقت کے نکل جانے کے بعد تو اس کی افتداء صیح نہیں اور اگر مقیم مسافر کی اقتداء کرے نماز کے نکل جانے کے بعد تو یہ اقتداء صحح ہے۔ بتلاؤیہ دو برابر کی چیزوں کے عظم میں فرق ہے یا نہیں؟ کیوں جی اگر کوئی تمهارے اس قول کے بالکل برعس کے تو یقیناً کمہ سکتا ہے اور اسے حق حاصل ہے تمہاری طرح وہ بھی علت بیان کردے گا اور فرق کی توجیمہ یہ کردے گا کہ مسافر کی شرط صحت اقتداء مقیم کے ساتھ یہ ہے کہ اس کے فرض اس کے امام کی طرف منتقل ہو جائیں اور وقت کے نکلنے کے ساتھ اس پر فرض کا قرار ایسا ہو گیا کہ اس کے حال کے تغیرہے اس میں تغیر نہیں آتا تو اس کے فرض صرف دو ہی رہ گئے تو اگر ہم اس کے لیے مقیم کی افتداء جائز کریں تو اس کے معنی بیہ ہو جائیں گے کہ ہم نے اس کی جس کے فرض دو رکعت ہیں جائز کردی۔ اس کے ساتھ جس کے فرض چار ہیں اور یہ صحیح نہیں جیسے کہ صبح کی نماز کی اقداء ظر کی نماز کے راصنے والے کے پیچیے صبح نہیں اور مقیم کیلئے یہ بات نہیں اس لیے کہ مقیم جب مسافر کی اقتداء وقت لكل جانے كے بعد كرے گاتواس كى شرط اقتداء يہ نہيں كه اس كے فرض اس كے امام كے فرض كى طرف خطل ہو جائیں۔

اس دلیل سے کہ اگر وہ اس کی اقتداء وقت کے اندر کرتا جب بھی اس کا فرض اس کے امام کے فرض کی طرف نقل منیں کرتا بخلاف مسافر کے کہ وقت میں جب وہ امام مقیم کامقتدی ہو تو اس کا فرض امام کے فرض کی طرف لوث جاتا ہے۔

اچھاتم اپنا ایک اور مناقضہ بھی من لوتم کتے ہو کہ جب امام مسافر ہو اور مقتری مسافر مقیم دونوں قتم کے ہوں اب امام اپنا فلیفہ کسی مقیم کو بنا دے تو فرض امام اس کے امام کے فرض کی طرف منتقل نہیں ہوتے۔ جو فرض مقیم کے ہیں طالا نکہ اصل میں فرق مدخول ہے۔ دونوں نمازیں نام میں ' حکم میں ' جگہ میں ' وجوب میں ' ایک ہی ہیں مگر امام کے پڑھنے کے لحاظ سے مختلف ہیں۔ جب امام چار رکعت پڑھے گاتو اس پر بھی چار واجب ہو جائیں گی۔ خواہ وقت

میں یہ نماز ہو خواہ وقت نکل جانے کے بعد پڑھی گئی ہو۔ جو وقت میں فرض ہے وہی بعد از وقت منجانب اللہ فرض ہے۔ خصوصاً جبکہ وہ سوگیا ہو یا بھول گیا ہو۔ پس بیدار ہوتے ہی یاد پڑتے ہی اس کا صحیح وقت وہی ہے۔ عذر سفر قائم ہے اور نماز کا رابطہ مقتدی کا امام سے ظاہر ہے پس فرمائیے کہ دونوں صورتوں میں آپ نے کیا فرق دیکھا۔ سبب جامع دونوں میں ایک ہے۔ حکمت قصرنماز دونوں میں موجود ہے۔ اکیلے سے جماعت میں مصلحت جو دہاں تھی سبب جامع دونوں میں ایک ہے۔ حکمت و دہاں تھی کے دیا وجہ ہوئی؟

شریعت نے جن دو چیزوں میں جمع کیا تھا لیعنی حیض و نفاس تم نے ان میں جدائی کردی۔ حیض کی کم سے کم مقدار کے لیے تم نے برت مقرر کی۔ گو اس میں بھی تہمارے کی قول ہیں۔ مثلاً تین دن کا۔ ایک دن ایک رات کا۔ ایک دن کا۔ لیک رات کا۔ ایک دن کا۔ لیک نفاس کی قلت کی کوئی حد معین نہیں گی۔ حالا نکہ دونوں خون ایک ہی جگہ سے نکلتے ہیں۔ بہت کی چیزیں ان کی وجہ سے ممنوع ہو جاتی ہیں اور بہت می واجب ہوتی ہیں۔ پھر یہ دونوں نام خاص شرعی نام ہی نہیں بلکہ اہل زبان کے نام ہیں۔ شارع نے بھی انہیں لوگوں کے تعارف پر چھوڑا ہے۔ عور تیں حیض و نفاس کو نمیں بلکہ اہل زبان کے نام ہیں۔ شارع نے بھی انہیں لوگوں کے تعارف پر چھوڑا ہے۔ عور تیں حیض و نفاس کو ان کی کم مدت اور زیادہ مدت کو بھی بخوبی جانتی ہیں۔ تم نے کی ذکر اسی طرح نفاس میں کیا بھی ہے پھران دونوں میں کینے فرق کر دیا؟ بتلاؤ تو تہمارے ہاتھوں میں اللہ کی دی ہوئی یا رسول کی سوتی ہوئی یا صحابہ رہی تھی کی کی ہوئی میں کینے دی دیل ہے؟ بلکہ از روئے قیاس ہو تو اسے ہی پیش کر دیجئے۔

(۱۲۰) تعجب ہے کہ تم نے کہا کہ مرجع اس میں پائے جانے کا ہے اس لیے کہ شارع نے اس کی حد مقرر نہیں گی۔ پھر اپنے قول کا خود خلاف کر کے کہا کہ کم سے کم مدت ایک دن رات کی ہے۔ گو تینوں اصحاب نے ایک حدیث پر اعتماد کیا ہے جے وہ غلطی سے صحیح سمجھ بیٹھے ہیں۔ حالانکہ اس حدیث کے اتفاق سے وہ غیر صحیح ہے۔ لیکن تاہم ایک وجہ سے ہم انہیں معذور سمجھ سکتے ہیں۔

گر تقریق کرنے والے تو کتے ہیں کہ ہم نے قیاس صحیح سے ان میں فرق کیا ہے اس لیے کہ خون نقاس کے عورت کے رحم میں نکلنے کی ظاہری علامت موجود ہوتی ہے لین پچتہ کی پیدائش۔ پس اس خون کی کی بیشی برابر ہی ہے۔
کے رحم میں نکلنے کی ظاہری علامت موجود ہے۔ اس کے برخلاف خونِ حیض پر کوئی علامت نہیں کہ ہم اسے عورت کے رحم سے نکلا ہوا مان لیں۔ ہاں جب وہ نکلتا ہی رہا تو اب علامت و دلیل ہوگئی کہ بیہ حیض ہے اور جب اس کا سلملہ نہ رہا تو ہمارے ہاتھ میں اسے حیض ماننے کی کوئی دلیل ہاتی نہ رہی۔ پس بیہ خون مثل خونِ تکسیر کے ہوگیا۔
یہ سب پچھ بتا کر کے پھراسے ڈھادی اور بڑی بے دردی سے اینٹ سے اینٹ بجا دی۔ کیونکہ اصحابِ اللا فرماتے ہیں کہ اگر ڈھائی دن تک بھی برابر آتا رہا پھر بھی اسے خونِ حیض نہیں کہہ سکتے جب تک کہ پورے تین دن تک برابر نہ آئے۔ فرمائے آپ کی وہ ساری تقریر کمال گئی؟ بیہ ہے صحیح معارضہ اور بیہ ہے خون ہے گناہ۔ پھر جن کا برابر خون آتا رہا پھر بھی یہ خون خیال ہے کہ کم سے کم مدت ایک وہ ساری تقریر کمال گئی؟ بیہ ہے صحیح معارضہ اور بیہ ہے خون آتا رہا پھر بھی یہ خون خیال ہے کہ کم سے کم مدت ایک وہ ساری کے وہ فرمائے ہیں اگر صح سے عصر تک برابر خون آتا رہا پھر بھی یہ خون خیال ہے کہ کم سے کم مدت ایک وہ ساری کے خوب ہونے تک اس کاسلہ باتی نہ رہے۔ پس قیاس سے ہی قیاس سے چھوڑ بیٹھے۔

(۱۲۲) فرماتے ہیں کہ اگر کوئی بیٹھے بیٹھے نمازیرھ رہا ہے پھر بھولے سے حال قیام میں تشدیرھ لیتا ہے تو اس کے ذمے

سہو کے سجدے نہیں۔ ہاں اگر تشد کی حالت میں قرآت کرلے تو سجدہ سہو ہے۔ آہ! ان دو چیزوں میں جو ہر طرح برابر کی تھیں ان قیاسیوں نے تفریق کر دی۔

(۱۲۳) اور سنتے ان کا قول ہے کہ اگر کسی نے مسجِد میں نماز شروع کی اور اسے خیال آگیا کہ پہلے وضو ٹوٹ چکا ہے ہید لوٹا کہ وضو کر لے پھر اسے علم ہو گیا کہ وضو ٹوٹا نہیں ابھی تک ہے۔ وہ مسجِد میں ہی تھا تو اسے جائز ہے کہ وہ اپنی نماز کو پوری کر لے جو پڑھ چکا ہے وہ باتی رہی جو رہ گئی ہے وہ ملا لے۔

ای طرح تم کتے ہو کہ اگر کمی نے نیے خیال کیا کہ اس نے نماز پوری کرلی ہے پھراسے بقین ہو گیا کہ پوری نہیں
کی اس کا بھی ہی تھم ہے۔ یہ تو تم نے جوڑا پھراسے بے دردی سے توڑ دیا اور فتویٰ دیا کہ اگر کمی کو گمان ہوا کہ
نماز کی حالت میں اس کے کپڑوں پر نجاست گی ہوئی ہے یا وہ نماز بے وضو پڑھ رہاہے اب وہ لوٹا کہ وضو کر لے یا
اپنا کپڑا دھو لے۔ لیکن اب اسے بقین ہو گیا کہ وہ باوضو تھا۔ یا اس کے کپڑے پاک تھے تو اسے اپنی اگلی نماز پر بناء
کرنا درست نہیں۔ ظاہرہے کہ یمال تم نے دو برابرکی چیزوں میں فرق کیا اور ظاہر قیاس کو بھی ترک کیا۔

تم اپنا ایک اور فرق بھی دیکھو تم کہتے ہو کہ اگر کسی کو خیال ہوا کہ اس کا وضو ٹوٹا ہوا تھا پس وہ اپنی نماز سے لوٹا ع سرے سے نے وضو سے پڑھنے کے ارادے سے نہ کہ چھوڑ دینے کے ارادے سے پھراسے اس بات کالیقین ہو گیا تو اسے اگلی نماز کو بھی مان کر اس پر بناء کرنا جائز ہے۔ نماز چھوڑ دینے سے وہ پڑھی ہوئی نماز اس کی باطل نسیں ہوئی اس پر بناء اسے منع نسیں۔ اس طرح اگر اسے گمان ہوگیا کہ اس نے نماز پوری کرلی ہے ہی وہ لوٹا ہے کین نماز کو چھوڑ دینے کے خیال سے نہیں لوٹا تو اس کی وہ پڑھی ہوئی نماز متروک اور باطل نہیں ہو سکتی جیسے کہ بھولے سے سلام پھیردیے سے باطل نہیں ہوتی۔ لیکن یہ علم ب وضو ہونے کے گمان اور کیڑے کے نجس ہونے ك كمان ير نبير- اس ليے كم اس صورت ميں نماز كو چھوڑ دينے كى نيت سے لوٹا ہے- اور چھوڑتے وقت يى ارادہ ہوتا ہے اس لیے نماز باطل ہو جاتی ہے۔ جیسے کہ عد أسلام پھيرنے سے۔ تمماراب فرق بھی محض بناوئی فرق ہے۔ شریعت نے جال جمع رکھی تھی وہاں تم نے اپنی طرف سے ایک خیالی تفریق پیدا کر کے جمع شرع کو توڑ دیا۔ اس لیے کہ ان دونوں صورتوں میں وہ نماز سے لوٹا ہے یا تو اذنِ شرع سے یا تھم شرع سے پس جیسے یمال معذور ہے ویسے ہی یمال بھی اور سنے! اگر اس فرق کو معتر مانا جائے تو بھی جو تم نے کما اس کے خلاف اس کا الخضاء ہو گا۔ اس لیے کہ جب اس کالوٹنا باوضونہ ہونے کے گمان پر ہے تو اس وقت لوشنے کا اسے اللہ کا تھم تھا۔ اگر وہ نہ لوٹا تو گنگار تھا۔ بخلاف اس کے کہ جب اسے اپی نماز کے پورا ہو جانے کا گمان تھا اس وقت اس کے لیے زیادہ سے زیادہ لوٹنے کی رخصت یا اجازت تھی۔ پھر کیا ظلم ہے کہ اس کے ساتھ تو نماز صحح اور اس کے ساتھ جس کا ر تھم تھا نماز باطل؟ پھر یہ بھی بات سوچ لیجئے کہ یہ تو اپنی نماز سے لوٹنا ہے یہ سمجھ کر کہ اس نے اپنی نماز پوری کرلی، اس وہ حقیقاً اسی خیال میں ہے کہ میں اپنی نماز سے فارغ مو چکا۔

اور حقیق طور پر اسے چھوڑتا ہے جس طرح وہ مخض جو واقعی پوری کرچکا ہو اس کے برخلاف وہ ہے جے یہ گمان ہے کہ میرا وضو جاتا رہا وہ بھی اگرچہ نماز کو چھوڑتا ہے لیکن اس کا قصد اسے پوری کرنے کا ہے۔ تو جب اے شیدایان قیاس! تم یہ سجھتے ہو کہ فارغ شدہ سجھ کرنماز کو چھوڑنے والے کی نماز باتی ہے تو پھراس مسکین کی نماز کو

كسي برباد كررب مو؟ اب بتلاؤكه كياتم نے اين كريلو قياس كاجى كلا كھونايا نهيں؟

اور بھی ایک ظاہر مثال سنو! اور پھراپنے قیاس کا ماتم گرو۔ تم کتے ہو کہ اگر کمی مخص نے بی نذر مانی کہ میں دو رکعت نماز ادا کروں گا۔ دو سرے کسی مخص نے بھی بی نذر مانی۔ تو یہ دونوں امام مقتری ہو کر نماز نہیں پڑھ سکتے۔ اس کی دلیل تم نے اپنے ذہن سے یہ گھڑی کہ یہ دونوں نمازیں ان دونوں پر فرض ہیں اور ان کا سبب جداگانہ ہے۔ یعنی ان دونوں کی علیحدہ علیحدہ نذر مانتا۔ پھر تم نے یہ اصل کی کہ ایک فرض دو سرے فرض کے پیچے ادا نہیں ہو سکتا۔ اب ہم کتے ہیں کہ تہماری یہ من گھڑت ساری باتیں مان بھی لی جائیں تو پھر تم نے ان تمام باتوں کہ کا مرنڈا خود ہی کیوں کر دیا؟ سنو تم نے کما ہے کہ اگر اس دو سرے نے یوں کما ہے کہ بین بھی نذر مانتا ہوں کہ بی دو رکعات میں بھی پڑھوں گا تو آپس میں مقتری امام بن کر ادا کر سکتے ہیں۔ اس لیے کہ جو اس نے اپنے اوپر داجب کیا ہے۔ اس لیے یہ دونوں نمازیں مثل نماز ظہر کے ہو گئیں۔ ہم صورت میں ہے وہی اس دو سرے نے بھی واجب کیا قائدہ دیا؟ سبب وجوب تو پھر بھی مختلف ہی رہا ہی اختلاف پہلی صورت میں ہے گھروہاں وہ تھم یہاں یہ تھم۔ یہ تو نری دھیگا مشتی ہے۔ سبب وہاں مورت میں ہی دونوں کی نذر تھی وہی بہاں ہو ہے۔ ایک نذر اس کی تھی ایک اس کی۔

یمی چیزیمال بھی ہے۔ یہ کتنا دھوکہ ہے کہ ایک پر جو واجب تھا وہی بعینہ دو سرے پر واجب سمجھ لیا۔ حالانکہ یہ صاف غلط ہے بلکہ وہ اس کے مثل ہے۔ اس لئے ایک کی ادائیگی دو سرے کی ادائیگی سے نہیں ہوتی۔ دونوں مسئلے بالکل کیساں ہیں۔ جیسے اس پر دو رکعات واجب اس پر بھی واجب۔ دونوں نمازیں ایک دو سرے کی نظر سبب دونوں میں برابر' واجب کیساں' تعداد کیساں پھر فتوے میں فرق؟ کیا یہ واضح مثال نہیں کہ تم نے دو برابر کی کیساں چیزوں میں فرق کیا اور خود ہی این قیاس کی دھجیاں بھیردیں پھرتم کس امید پر بید خیال کرتے ہو؟ کہ تمارا سے قیاس دو سرابھی مان لے۔ جسے خود تم نہیں مانتے۔ سمیلتے ہو اور سمیلتے ہی پھر بھیردیتے ہو۔

آؤ ہم جمہیں تہارا ایک اور مسئلہ بھی بتلائیں اس بیں بھی تم نے وہی مثل اصل کرد کھائی ہے کہ کوئی چھانی میں پانی جع کرے ادھرسے ڈالنا جائے ادھرسے نکانا جائے۔ دیکھو تم کتے ہو کہ اگر کسی کو جاہلیت کا دبا ہوا خزانہ مل جائے تو اس پر اس میں پانچواں حصہ زکوۃ میں دینا فرض ہے۔ لیکن اگر وہ مختاج ہو جائے تو اسے اپنے اور اپنی اولاد کے کام میں بھی لا سکتا ہے۔ پھراس کے خلاف تم ہی کتے ہو کہ جب زمین سے اناج نکلا ہو تو اس میں دسوال حصہ ذکوۃ ہے۔ لیکن اسے وہ اپنے بال بچول کے کام میں نہیں لے سکتا۔ ہم آپ سے کتے ہیں کہ ان دونوں میں بہ بو برا ہے ہو گا ہی ہو ہے۔ تو اللی میں بہ فرق کیوں کیا گیا؟ اگر پہلا مسئلہ بچ ہے تو یقیناً دوسرا غلط ہے۔ اگر دوسرا صبح ہے تو پہلا جھوٹ ہے۔ حق اللی میں بہ فرق کیوں کیا گیا؟ اگر پہلا مسئلہ بچ ہے وہ بھی ہے 'پھرایک میں بہ عظم دوسرے میں بہ عظم' بہ تو نری ذہروسی ہے۔ اب کم و بیش ذکوۃ جو مقرر ہوئی ہے بہ تو عین حکمت اللی ہے۔ جے جابلیت کا دبا دبایا خزانہ مل گیا ہے اسے نہ کوئی محنت کرتی پڑی ہے نہ اس نے اس نے اس میں تو شارع نے اپنا پانچواں حصہ مقرر فرمایا ہے اس میں تو شارع نے اپنا پانچواں حصہ مقرر فرمایا ہے۔ اس کے اس میں تو شارع نے اپنا پانچواں حصہ مقرر فرمایا ہے۔ اور کھیتی میں جو نکہ اسے محنت بھی ہوتی ہے اس نے آپ اسے ماصل کی ہے اس لیے اس میں تو سواں حصہ ہو اگر گرا سے بھی زیادہ محنت بھی ہوتی ہے اس نے آپ اسے ماصل کی ہے اس لیے اس میں تو مقرر مولی ہے اور کھیتی میں جو نکھ رزوۃ رکھی آدھی ذکوۃ رکھی ہوتی ہے اور کھیتی میں جو نکھ آدھی ذکوۃ رکھی ہوتی ہے اور کھیتی میں جو نکھ رزوۃ رکھی آدھوں کے اور کھی آدھی آدھوں کھی آدھی ذکوۃ رکھی

(IYZ)

ہے۔ مال نقذ کے حاصل کرنے میں چونکہ اس سے بھی زیادہ تکلیف ہے، تجارت بیوپار وغیرہ سے وہ حاصل کردہ ہے۔ پھراس کی حفاظت بھی دشواری سے خال نہیں، خرچ بھی بہت ہے، اس لیے اس میں سو پر ڈھائی مقرر کئے ہیں۔ قربان جائیں اپنے نبی مالیا کے کیسے حکیمانہ احکام ہیں؟ دفینے میں پانچواں حصد۔ بارش کے پانی کی تھیتی میں دسواں حصد۔ محنت کے پانی کی تھیتی میں بیسواں حصد۔ تجارت سے حاصل شدہ میں چالیسواں حصد۔ لیکن افسوس ہے تم پر کہ تم نے الٹی چال چل کرجو سب سے زیادہ آسانی سے حاصل ہوا تھا اور جس میں سب سے زیادہ حق اللہ اور شکر نعت تھا اسے تو اولاد کو دیتا بھی جائز کر دیا اور اس سے کم آسانی والے اور اس سے کم آسانی

مال ذكوة يه بھى ہے وہ بھى ہے۔ ازروئے شرع اور ازروئے اعتبار وجوب ايك ہى ہے۔ ليكن تم نے كمال كردكھايا كم الله كے جمع كردہ كو جدا كرديا۔ رسول الله ملتى الله فرماتے ہيں دفينہ جاہليت ميں پانچواں حصنہ ہے اور چاندى ميں عاليسوال حصنہ۔

۱۲۸) ہم اپنا بنانا بگاڑنا ایک اور مسئلے ہے بھی من لوتم کہتے ہو کہ اگر کسی نے اپنا مال اسے دیا جے جانتا بھپانا نہیں پھر کئی سال بعد اسے بھپان لیا تو اس پر ان برسوں کی زکوۃ نہیں' اس لیے کہ بھولی ہوئی صورت میں وہ اس کے واپس لوٹائے پر قادر نہ تھا۔ تو یہ ایسا ہی تھاجیے کوئی کسی غار میں اپنا مال دفن کردے پھراس جگہ کو بھول جائے۔ یہ تو تھا تہمارا بنانا۔ اب بگاڑنا سنو تم کتے ہو کہ اگر اس نے اپنا مال کسی ایسے کو دیا ہو جے جانتا بھپانتا ہو پھردے کر بھول گیا کئی سال کے بعد یاد آیا۔ تو اس کے ذے ان تمام برسوں کی ذکوۃ ہے اب تم بی بتلاؤ اور دھینگا مشتی چھوڑ دو۔ ایمان سے بتلاؤ کہ ان وونوں صورتوں میں کیا فرق تھا؟ جو تم نے پہلی صورت میں ذکوۃ ساقط کر دی اور دو سری صورت میں واجب کر دی؟ دونوں صورتوں میں مال اس کے قیضے سے خارج ہے۔ اس کے تقرف کے کام کا نہیں۔ وہ اسے واپس کرنے پر قادر نہیں۔

(۱۲۹) غار والے مسلے میں تم نے تصریح کی ہے کہ اگر کسی جگہ اپنا مال دفن کر کے بھول گیااس کے بعد مدتوں پیچے اسے یاد آیا تو اس مدت کی زکوۃ اس پر نہیں۔ پھر اس میں اور کسی کے پاس امانت رکھ کر بھول جانے میں کون سا فرق ہے؟

(۱۳۰۰) پھرای کا خلاف تم نے ایک اور وجہ سے بھی کیا ہے۔ تمهارا مسلہ ہے کہ اپنے گھر میں اگر کسی جگہ مال کو گاڑھے پھروہ جگہ دھیان سے نکل گئی برسوں بعدیاد آئی تو اس پر تمام پڑھی ہوئی زکوۃ کا ادا کرنا واجب ہے۔

اللہ ہمارا مسلہ ہے کہ اگر کسی پر زلوۃ میں چار بحریاں واجب ہیں وہ دو نکالتا ہے لیکن وہ موثی تازی ہیں جو چار کی قیت کے برابر ہیں تو اس کی پوری زلوۃ میں چار بحریاں واجب ہیں وہ دو نکالتا ہے لیکن وہ موثی تازی ہیں جو چار کی قیت کے برابر ہیں تو اس کی پوری ذکوۃ ادا ہو گئے۔ اقل تو یہ دیکھئے کہ یہ مسئلہ بجائے خود کس قدر غلط ہے؟ اور کتنا خلافِ قواعد اسلام ہے کہ اگر دنیا آج تمہارا یہ مسئلہ مان لے تو شریعت کی بتلائی ہوئی ہر مقدار میں انقلابِ عظیم برپا ہو جائے گا۔ کوئی شری مقدار باتی نہ رہے گی۔ مثلاً دس تغیر گیہوں نکالئے ہیں تو پانچ وسق قیمتی گیہوں دے دے۔ بیل چی اونٹ دے دے۔ ایک صاع فطرے کے عوض اس کی قیمت کے بائر کی کوئی چیزیاد صاع بی دے دے اور طرف چلئے۔ جس کے ذے ایک غلام کا آزاد کرنا ہے وہ دس غلام آزاد

کرے جو قیت میں اس کے برابر ہوں۔ جو نذر مانے کہ سو بکریاں دوں گا وہ ان کی قیمت کی دس ہی دے دے۔ پس شریعت نے جو تعداد مقرر کی ہے وہ کوئی بھی اپنی جگہ باقی نہ رہے گی۔ اس خرابی کو ذہن میں رکھ کراب اصلی بات سنے! یمال او تم نے یہ کیا پھردوسری جگہ اپنے کئے کو نیست و نابود کردیا اور کما کہ اگر کسی کے ذے نو قربانیاں واجب ہیں وہ ان کے برابر کی ایک کروے تو جائز نہیں۔ کہتے یمال تمارا اس سے پہلے کا اصول کمال گیا؟ اب جس فقہ پر تمہیں ناز ہے آؤ ہم اس غرور کو بھی توڑ دیں۔ تم کتے ہو کہ قربانی میں اصلی غرض راہ للد خون بمانا ہے۔ ظاہر ہے کہ ایک خون دو کے برابر نہیں ہو سکتا۔ اس لیے یہاں تو ہمارا فتوی ہے کہ دو کے بدلے ایک ناجائز ہے۔ لیکن زکوۃ میں غرض صرف یمی ہے کہ فقیروں کا فاقد مٹے اور ان کی مختاجی دور ہو۔ تمهاری اس فقد کی جو دراصل من مسجھوتی ہے' حقیقت بھی مُن او۔ مان او کہ واقعی یہ فرق قربانی میں ہے۔ لیکن آپ تو صرف قربانی ہی تک محدود نہیں کرتے اور صورتیں جو ہم نے ابھی اوپر بیان کی ہیں وہاں تو سے محمت معتبر مانی نہیں جا سکتی۔ دراصل قربانی کے بارے میں یہ فرق درست نہیں۔ ذکوۃ میں بھی صرف فقیری اور حاجت کی روک تھام مقصود نسیں۔ یہ بھی ہے اید بھی ہے کہ اللہ کی بات اس طرح مانی جائے جس طرح اس نے فرمائی ہے۔ یس عبودیت کی بجا آوری بھی مقصود ہے۔ شکر نعمت بھی مقصود ہے مال جمع کرنا پھراس میں سے مقررہ مقدار نامِ خدا نکالنا بھی مقصود ہے۔ اس سے مواساۃ اور غم خواری اور جمدردی بنی نوع انسان بھی مدنظرہے۔ اس مقدارِ مقرر میں جو مصلحت ہے اس میں مال والے کی بھلائی ہے اور لینے والے کی مصلحت کالحاظ ہے۔ حدود الی کی پابندی ہے کہ نہ کی رہے نہ تغیراور ہیر چیر ہونا چاہے۔ پس یہ مقاصد اگر قربانی کے مقصد خون سے اہم نہیں ہیں تو کم بھی ہرگز نہیں ہیں۔ پس ان سب کو نظروں سے گرا دیا اور صرف خون بمانے کو مقصد ٹھرا لینا یہ تم نے کیسے جائز کرلیا؟ اچھا اور لو یمی فرق ہم تم ہر لوٹاتے ہیں۔ ہم کہتے ہیں کہ قربانی کے اور بقرہ عید کے ذبیحہ سے مراد اللہ تعالیٰ کی زدد کی حاصل کرنا ہے کہ بمتر سے بمتر قتم کا زیادہ سے زیادہ قیمت کا بہتر سے بمتر اور مرغوب سے مرغوب جانور کو راہ اللہ میں قربان کیا جائے۔ اللہ تعالی کچھ گوشت بوست کا خون اور کھال کا بھوکا نہیں وہ تو دلی تقوے کو دیکھتا ہے وہ بندے کی حب کو اور اس کے ایٹار کو دیکھتا ہے کہ وہ اپنی چیتی اور محبوب اور دیکھنے دکھانے کے لاکن چیز کو کیسی آسانی سے اور کیے شوق جرے ول سے راہ اللہ میں فدا کرویتا ہے۔ دنیا کا دستور ہی کہی ہے کہ ایک دوست اپنے دوست کے لیے اپنی بیاری چیز پیش کر دیتا ہے۔ فطرت اللی یو نمی واقع ہوئی ہے۔ جو ہدیہ اور تحفہ اعلی اور بمتر ہو گا قدردانی کے قابل اور اظہارِ محبت کی دلیل ہو گا۔ اس لحاظ سے بہتر اور عمدہ اور اعلیٰ قتم کا ایک جانور ایک طرف اور اس میل کے دبلے پتلے سڑے گلے بے ہڑی اور گوشت کے ایک ہزار ایک طرف- دیکھو قرآن حکیم فرماتا ہے که "اے ایمان والو! اپنی کمائی میں سے بمتر سے بمتر ' پاک صاف' ستھری سنوری چیز میرے نام پر خرج کرو۔ " (آل عمران : ۹۲)

اس طرح زمین کی پیدادار میں سے بھی خبردار ردی کھدی چیز میرے نام نہ دینا۔ دیکھو تمهارا حق کسی پر ہو اور وہ خراب چیز تمهارے حوالے کردے تو کیا راضی خوشی تم اسے لے لوگے؟ سمجھ لو کہ اللہ تعالی بہت بے پرواہ ہے وہ بری تعریفوں کے قابل ہے اور آیت میں ارشاد ہے کہ «مجملائی والا وہ ہے جو اللہ پر' آخرت پر' فرشتوں پر سکابوں بری تعریفوں کے قابل ہے اور آیت میں ارشاد ہے کہ «مجملائی والا وہ ہے جو اللہ پر' آخرت پر' فرشتوں پر سکابوں

پر نبیوں پر ایمان لائے اور جس مال کی مخبت دِل میں ہو اسے میرے نام پر خرج کرے۔ "اور آیت میں ہے "جو باوجود مال کی پوری چاہت کے اور کھانے کی ضرورت کے وہ مسلمان بندے میرے نام پر مسکینوں کو دیتے ہیں۔ " آخضرت ساتھ پہر سے سوال ہوا کہ سب سے اچھا فلام آزاد کرنا کیا ہے؟ آپ نے فرمایا جو سب سے زیادہ قیمی ہو اور سب سے زیادہ اپنے مالک کا چیتا ہو۔ حضرت عمر فاروق بواٹھ نے ایک مرتبہ ایک او نئی کی نذر مانی جب وہ او نئی گائی تو اس کے بدلے آپ کو دو او نئیاں ملئے لکیں۔ آپ نے آخضرت رسولِ مقبول ساتھ کے سوال کیا کہ اگر اجازت ہو تو اس ایک کے بدلے ان دو کو لے کر دونوں کو راہ اللہ میں قربان کر دول؟ آپ نے فرمایا نہیں بلکہ اس کو قربان کرو۔ پس قربانی میں آپ نے عین اس کو معتبر مانا جس پر نذر مانی گئی ہے نہ کہ اس کے قائم مقام کو۔ گو وہ اس سے بھی زیادہ ہو اور جب بیہ مسئلہ صاف ہو گیا تو پھر کیا شک رہا کہ زکوۃ میں جو واجب ہے اس کو ادا کیا جائے نہ کہ اس کے بدلے اور کو گو وہ زیادہ ہی ہو اور ایک طریقے سے بھی ہم تمہاری غلطی واضح کرتے ہیں۔ اللہ حمیس شمجھ دے۔

سنوا کسی پر چار بھیاں واجب ہیں وہ دس دیتا ہے جو دہلی پتلی ناکارہ ہیں اور سب کی فل کر قیمت ان چار کے برابر ہو جاتی ہے۔ یا کسی کے ذمے چار عمدہ اونٹ آئے ہیں لیکن وہ ان کے بدلے ہیں بیخے دینا چاہتا ہے جو بالکل واہی اور دور آزکار ہیں تو اب خُدام قیاس فرمائیں کہ بیہ جائز ہے یا نہیں؟ اگر تم اسے جائز نہ مانو تو تمہارا پہلا فتو کی غلط ٹھرتا ہے اور اگر جائز مانو تو شرعی فتور لازم آتا ہے کیونکہ اللہ بتارک و تعالیٰ نے ردی مال اپنے نام پر نکالنا منع فرمایا ہے کہ اوپر ہم نے آیت قرآنی نقل کی ہے۔ علاوہ ازیں گویا تم مال والے کو سکھا رہے ہو کہ وہ اپنی مال میں سے کوڑا کرکٹ اللہ تعالیٰ کے نام پر دے دے 'اچھا اچھا آپ رکھ لے۔ اپنی من مانی قیمت قائم کر لے اور اپنی جائج کے مطابق ردی مال اس کے عوض دے دے۔ پس ایک طرف تو تم نے اللہ کی نا فرمانی کی دو سری طرف مسکینوں کو محروم کیا اور شریعت کی اصلی حکمت کو چاک چاک کر دیا۔ اب تم آپ غور کر لو کہ نہ تم نے کتاب اللہ کو مانا نہ اپنے قیاس کا ساتھ دیا اور نہ اسے نبھایا۔ شارع علائے کے جمع میں تفریق کر ڈالی اور تقریق میں جمع کر لی۔

سنے! اللہ ك ايك علم كے تم فے دوكر لئے۔ تم فى كماكہ رمضان كاروزہ تو زوال سے پہلے آوھے دن تك بھى نيت كر لينے سے ہو جاتا ہے۔ ليكن ظمار كے روزے ميں رمضان ميں جماع كر لينے كے كفارے كافل كے كفارے كا ورزہ صحح نہيں ہوتا جب تك كه رات ہى كو نتيت نه كى ہو۔ تم فى ان ميں فرق بير كمه كركر لياكه رمضان المبارك كے روزے تو خود شارع عليل في معين كر ديئے ہيں اس ليے اس كى نتيت ان كوكر لينے ميں بھى كفايت ہے۔

لین کفارے کے روزے اس کے برخلاف ہیں۔ اس اصول کو از خود گھڑلیا۔ پھرای پر بناء ڈال کر آگے اور ما کل اس پر مرتب کیے اور کما کہ اگر کسی نے نذر مانی اور کما کہ میرے ذمے ایک روزہ اللہ کے لیے ہے پھر قبل از زوال نیت کرلی تو اسے جائز نہیں۔ ہاں اگر کما ہو کہ میں نذر مانتا ہوں کہ کل اللہ کے نام کا ایک روزہ رکھوں گا پھر قبل از زوال نیت کرلے تو جائز ہے۔ یہ ہے تمہاری تفریق اس میں جس میں شارع علائل نے تفریق نہیں کی تھی۔

(۱۳۳۳) فرضی روزے کی نبیت اللہ کے رسول طاق کیا کا فرمان ہے کہ جو رات کو نیت نہ کرے اس کا روزہ نہیں اور نفلی روزوں کی نبیت تو صاف مروی ہے کہ آپ دن کو بھی نیت کر لیتے پھر روزہ پورا کرتے۔ یمال شارع میالا اس نفل فرض میں فرق کیا ہے تم نے دونوں کو ایک کر دیا۔

اور فرضوں میں تم نے الگ تفریق کی ہے بعض کو تو ان کی نیت کی صورت میں جائز قرار دیا اور بعض کو ناجائز۔

الانکہ شرع میں سب کا ایک ہی تھا۔ تم نے جو یہ فرق نکالا ہے کہ اگر تعیین ہو تو جائز ورنہ ناجائز۔ یہ فرق نیت کے مسئے میں ہرگز ہرگز اثر انداز نہیں۔ کیونکہ تعیین اگرچہ ہو لیکن اعتبار نیت ہی کا ہے۔ بے نیت اگر دن بھرنہ کھائے ہے تو اس کا روزہ شرعاً نہ ہو گا۔ پس جبکہ دن کا کوئی حصہ بھی نیت بغیر کا گزرا تو ظاہر ہے کہ اتا حصہ روزے سے نہیں گزرا اور جب تک سارا دن پورا کا پورا مع نیت روزے سے نہ گزرے 'وہ روزہ نہیں۔ تعیین کرنے سے تو وجوب کی تاکید اور بھی بردھ جائے گی۔ نہ یہ کہ نیت ہی کو تم نکال دو۔ بلکہ اقتضاء قیاس صحیح تو یہ تھا۔ کہ معین واجب کی نیت کا راہت سے ہونا بہ نبلت غیر معین کے زیادہ اولی ہے۔ اس صحیح میزان پر شریعت محمدیہ آئی ہے جس نے فرض و نقل کی نیت میں فرق کیا ہے۔ فرض کے لیے رات سے نیت رکھی اور نقل کے لیے دن کی نیت کو ہی کافی سمجھا۔

فاہر ہے کہ نظل فرض ہے ہلکا ہے اس میں جو چشم ہو ٹی کی جاتی ہے وہ فرض میں روا نہیں رکھی جا سکی۔ دیکھئے نظل فہار ہے کہ نظل فرض ہے ہلکا ہے اس میں جو چشم ہو ٹی کی جاتی ہے وہ فرض میں روا نہیں رکھی جا سکے۔ کے ایک نماز بیٹھے بیٹھے اور سواری پر خواہ سواری کی طرف جا رہی ہو جائز ہے۔ اس میں علاوہ اور محکموں کے ایک زبروست محکمت ہے کہ انسان نشل عبادت زیادہ کر سکے۔ بہ آسانی بجالا سکے۔ کیونکہ اسے کرنے کا اور چھوڑنے کا افتیار ہے ہاں اسے ہر طرح پورا کرنا اچھا ہے۔ یی محکمت ہے کہ اسے نظی روزے کی نیت میں افتیار ویا گیا کہ خواہ رات کو کرے خواہ دن کو ہی آمادہ ہو جائے۔ یی شخت طریقہ ہے اور یمی میں قیاں ہے 'فالمحدللہ! ویا گیا کہ خواہ رات کو کرے خواہ دن کو ہی آمادہ ہو جائے۔ یہی شخت ہیں کہ روزے دار اگر بھولے ہے جماع کر لے تو اس کا اعتکاف فاسد ہو جائے گا۔ تم لے تو اس کا روزہ فاسد نہیں اور اگر اعتکاف والا بھولے ہے جماع کر لے تو اس کا اعتکاف فاسد ہو جائے گا۔ تم میں واض ہے۔ اس طرح ہو اپنی نفسانی فقہ سے یہ قائم کی کہ جماع اعتکاف میں ان امور سے ہے جن سے بچنا اعتکاف میں راف ہے۔ اس کے لیے جماع جائز نہیں۔

میں داخل ہے۔ اس لئے کہ دن میں اور رات میں کی وقت میں اس کے لیے جماع جائز نہیں۔

میں داخل ہے۔ اس لئے کہ دن میں اور رات میں کی وقت میں اس کے وقت جائز ہے۔ یہ فقہ ہے یا بچوں کا دِل کین روزے کے خور رات کا روزہ مقرر کیا ہے؟ جو اس میں جماع حرام ہو؟ رات کو روزے سے کون رہتا ہے؟ اور کس اللہ نے رات کا روزہ مقرر کیا ہے؟ اعتکاف میں رات بھی محل اعتکاف ہے۔ اس لیے جو محم دن کا تھا رات کا بھی رہا۔ دن میں جس طرح معتکف تھا رات میں بھی ہے۔ لیکن دن میں جس طرح روزے سے تھا رات میں جس طرح روزے سے میں ارت کو دن میں جس طرح روزے دی میں جس طرح دوزے دورے دی میں جس طرح معتکف تھا رات میں جس طرح دون میں جس طرح روزے سے تھا رات میں جس طرح دوزے دورے دی میں جس طرح دورے دیں جس جس میں جس طرح دورے دی میں جس طرح دورے دی میں جس طرح دورے دیے میں دوزے دورے دورے دورے دیں میں جس طرح دورے دی میں جس طرح دورے دیں میں جس طرح دورے دورے دیں میں جس طرح دورے دیں میں جس طرح دورے دیں جس طرح دورے دی میں جس طرح دورے دورے دیں میں دورے دورے دورے دیں جس میں دورے دورے دورے دیں دیں دورے دورے دورے دیں دین میں دورے دورے دورے دیں دیں

میں جماع سے روک ہے۔ اسے دن میں بھی اور رائ میں بھی۔ روزے وار کی رات معتکف کے اس دن کی طرح سے جس میں وہ اعتکاف سے نکل جائے۔ یمی قیاس صحیح بھی ہے اور یمی عظم اللی اور رسول بھی ہے۔ پس تم نہ

صرف الله ك اور اس ك رسول ك حكم ك خلاف كرتے ہو- بلكه اين قياس كى بھى ريره مارتے ہو-

تم نے تو واللہ ! وہ اندھر مجایا ہے کہ تمہارے بتلائے ہوئے مسائل پر چلی ہوئی نگاہ ڈالنے والا بھی ان کی غلطی سے خبروار ہو جاتا ہے۔ دیکھو تمہارا قول ہے کہ اگر کوئی اپنا اونٹ تلاش کرنے کے لیے عرفات میں پنچا۔ گو اس کا ارادہ اور نبیت بھی وہاں ٹھرنے کی نہ تھی تو بھی اسے وہاں کی حاضری کائی ہے۔ اس کا جج ہو گیا۔ لیکن اگر کی شخص کی کوئی چیز بیت اللہ کے اردگرد گر پڑی ہے وہ اس کے ڈھونڈھنے کے لیے بیت اللہ کے اردگرد گر پڑی ہے وہ اس کے ڈھونڈھنے کے لیے بیت اللہ کے اردگرد پھرتا رہا قو طواف نہیں ہو گا۔ کمو یہ صرح مخالفت ہے یا نہیں؟ بے نبیت وقوفی عرفات جب معتبر کوں نہیں؟ تم نے اس فاسد اور وائی مسئلے کی تفریق کی وجہ یہ بیان کی ہے کہ عرفات میں تو صرف پنچنا بی مقصود ہے۔ نہیں؟ تم نے اس وقت کے چنچنے سے پورا ہو گیا اور طواف میں مقصود عبادت ہے اور عبادت کے لیے نبیت شرط ہے' اس جو اس وقت کے چنچنے سے پورا ہو گیا اور طواف میں مقصود عبادت ہے اور عبادت کے لیے نبیت شرط ہے' اس خصرا کی عرفات میں وجہ سے دور کی وقت کے جو کہ کی عرفات کی عرفات میں مرح عرفات کی عرفات میں عرف کا بھی عظم ہے' ای خصرا کی اور طواف کا تھم ہے۔ اس مخص ہے نبیت نہ یہاں کی نہ وہاں کی۔ پھر کیا وجہ کہ ایک صحیح ایک غیر صحیح؟ اور لطف ویکھئے بعض قیاسیوں نے جب ویکھئے دیت نہ یہاں کی نہ وہاں کی۔ پھر کیا وجہ کہ ایک صحیح ایک عبار کی اس کی وقت کی نبیت اس کی نبیت کو بھی شامل ہو گئے۔ اس لیے کسی نئی نبیت کی اب ضرورت ہی نہ کے۔ اس اس کے کسی نئی نبیت کی اب ضرورت ہی نہ رہی۔ جیسے کہ نماز کی دیت رکوع ہود کی نبیت سے بیاز کر دیتے ہے۔ اس لیے کسی نئی نبیت کی اب ضرورت ہی نہ دیں۔ جیسے کہ نماز کی دیت رکوع ہود کی نبیت سے بیاز کر دیتے ہے۔

رہا طواف سو وہ احرام میں داخل نہیں۔ اس لئے نیت احرام اس کو شائل نہیں۔ نئی نیت کی ضرورت ہے۔ ہم کہتے ہیں تہماری یہ بات تو اپنی ہلکا پن اور بہودگی میں اگلوں کی بات سے بھی بردھ گئی ہے۔ تم نے تو تاقص کو اور فساد کو حد سے بردھا دیا۔ سنو طواف اور و توف عرفات دونوں عبادت جج کے دو جز ہیں۔ پھر ایک کو رکن کمنا ایک کو رکنیت سے گرا دینا۔ یہ نری دھینگا مشتی ہے۔ طواف معتمر کیا احرام میں واقع نہیں ہوتا۔ طواف زیارت کیا بقیہ احرام میں واقع نہیں ہوتا؟ اس سے پہلے کا احرام سے فارغ ہونا ناقص فراغت ہے۔ کائل فراغت بعد از طواف ہوگا۔

آؤ تمهاری اندهیر گری کی تمهیں اور بھی سیر کرائیں۔ تم کہتے ہو کہ کوئی بچہ احرام باندھے پھر بالغ ہو جائے اور عرفات کے قیام سے پہلے پھرسے وہ نیا احرام باندھے تو اس کا اسلامی فریضہ تج ادا ہو جائے گالیکن غلام کا بعد از آزادگی یہ حکم نہیں۔ حالانکہ اسلام نے دونوں کو ایک ہی حکم میں رکھا ہے۔ قیاس صحیح کا قضا بھی ہی ہے۔ ان کا احرام بلوغت اور آزادگی سے پہلے صحیح تھا باعث ثواب تھا۔ اب عرفات میں پہنچنے سے پہلے یہ وجوب ج کے اہل ہو گئے تو دونوں کا ج صحیح ہو گا۔ یہ دونوں اس کے حکم میں ہوں گے جس کا احرام پہلے سے اب تک ہوا ہی نہیں۔ اس لیے کہ ان کے اس احرام کی جو بلوغت و آزادگی سے پہلے تھا زیادہ سے زیادہ غایت یہ ہوگی کہ اس کا وجود مثل عدم کے ہو۔ تو آزادی کے پہلے کے احرام کا وجود اسے کوئی ضرر نہ دے گا۔

اس حیثیت سے کہ اس کاعدم اس کے لیے وجود سے پھی زیادہ نفع بخش ہو۔ تم نے جو یہ وجہ قائم کی ہے کہ بچے کا احرام تو بوجہ عادت ہے اور احرام تو بوجہ عادت دالنے کہ بچہ غیر ممکلف ہے اور

غلام مُکلف ہے۔ پس پچ کا احرام تا اسلامی فریضہ جج کی بجا آوری کے لیے بالکل نیا احرام ہو گا۔ کیونکہ پہلے وجود عدم کے برابر ہے اور غلام کا احرام جب تک جج پورا نہ ہو وہی ہے جو اس نے بلدها۔ اس لیے نیا احرام کوئی نیا اثر پیدا ہنیں کر سکتا۔ پید فرق بالکل فضول اور خالی از اثر ہے۔ اس لیے کہ بیچ کا احرام بھی بطور عبادت بجالانے کے ہیا اسے حدیث کی روسے ثواب ملتا ہے۔ جب عبادت ہی نہ ہوتی تو ثواب کیے ملتا؟ یہ اور بات ہے کہ بجین میں بجالانے سے فرطیت اس پر سے بھی فرطیت جج ساقط نہ ہو۔ اس میں غلام بھی بیچ کے مثل ہے اس پر سے بھی فرطیت جج ساقط نہ ہو۔ اس میں غلام بھی بیچ کے مثل ہے اس پر سے بھی فرطیت جج ساقط نہ ہو۔ اس میں غلام بھی بیچ کے مثل ہے اس پر سے بھی فرطیت جج ساقط نہ ہو۔

اللہ جاتا ہے ہمیں تو تمہارے ان قیای مسائل پر بنی آتی ہے۔ اس لیے کہ تم وہ مسائل کہتے ہو جے عقل بھی پھینک دے۔ سنو تم نے کہا ہے کہ اگر کی نے کہا فلال کو ج کرا دینا۔ اسے ایک رقم دی گئ تو اسے جائز ہے کہ وہ اس رقم کو اپنے کھانے پینے کے کام میں لائے اور اسے ج میں خرچ نہ کرے اور اگر یوں کہا ہے کہ اسے میری طرف سے ج کرا دینا تو پھراس کو ج میں بھی خرچ کرنا ضروری ہے۔ تم نے اس کی ایک باد ہوائی دلیل بہ قائم کی ہے کہ پہلی صورت میں تو وصیت صرف خرچ کی ہے گو ج کا اشارہ ہے۔ لیکن وصیت کرنے والے کو اس کے ج کہ پہلی صورت میں تو وصیت صرف خرچ کی ہے گو ج کا اشارہ ہے۔ لیکن وصیت کرنے والے کو اس کے ج کا کوئی استحقاق نہیں۔ اس لیے ہم نے مالی وصیت کو صحح بانا اور اس پر جے مال دیا جائے ج کرنا ضروری نہیں مانا اور دو سری صورت میں اس کا مقصود ہیہ ہے کہ یہ خرچ ای کی طرف لوئے۔ اس طرح کہ یہ مال ج میں صرف کیا جائے۔ پس جب یہ نہ ہو تو اس کی وصیت پوری نہ ہوئی۔ ہم کتے ہیں کہ یہ فرق ہی دونوں مسلوں کے فرق کو منا درتا ہے۔ اس لیے کہ اس کی وصیت پوری نہ ہوئی۔ ہم کتے ہیں کہ یہ فرق ہی دونوں مسلوں کے فرق کو منا مطابق خرچ کرنے کو خبیں دیا۔ بلکہ اللہ تعالی کی اطاعت کی مدہ میں دیا ہے تاکہ ثواب میں شریک رہے۔ اسے بدنی عبادت کا ثواب سلے اور اسے مالی عبادت کا۔ پس مصرف وصیت خود اس نے مقرر کر دیا ہے۔ پھر تم اس کی وصیت کو لغو قرار دیے والے کون؟ اور اس کے بتائے ہوئے مصرف کو ہنائے بلکہ برلئے والے کون؟ کہ کتے ہو کہ یہ کو لغو قرار دیے والے کون؟ اور اس کے بتائے ہوئے مصرف کو ہنائے بلکہ برلئے والے کون؟ کہ کتے ہو کہ یہ اس رقم کو جو چ کے لیے دی گئی ہے کھائی لے پن اوڑھ لے اپنی خواہشیں پوری کرلے۔

بتلاؤ اس سے بھی بور کر تمہارے قیاس کی بدی اور بڑائی کوئی اور ہو سکتی ہے؟ سنواس کی دوسری مثال بالکل سے ہے کہ کوئی وصیت کرے کہ فلال کو میری طرف سے ایک بڑار روپیہ دینا کہ وہ مسجد بنائے یا پانی رکھے یا بل بنائے تو کیا اسے جائز ہے کہ رقم لے کر کھا جائے اور اس کا بتلایا ہوا کام نہ کرے۔ اس طرح اس کا بیہ کہنا ہے کہ وہ جج کرے۔ لیکن افسوس تمہارے قیاس نے ایک طرف مرنے والے کے ارادوں کا گلا گھوٹا۔ دوسری طرف دنیا کو بیانی سکھائی کہ وہ کیس طرح خدائی مال کو اپنا مال بنالیں۔

تمہارے ان باطل قیاسوں نے تو دُنیا کو مد و بالا کر رکھا ہے اور اللہ کے دین کو بے کل کر دیا ہے۔ تم کہتے ہو کہ جب
کسی نے غلام خریدتے ہوئے کہا کہ تو گذشتہ کل آزاد ہے تو وہ آزاد ہو جائے گا۔ لیکن اگر اس سے نکاح کرکے کہا
کہ تو گذشتہ کل مطلقہ ہے تو اس پر طلاق واقع نہ ہو گا۔ تمہارے قیاس کی دلیل تم نے یہ قائم کی کہ جب غلام
گذشتہ کل آزاد تھا تو اس کا خریدنا اور غلام بنانا آج حرام ہے۔ لیکن ظلاق کا گذشتہ کل ہونا آج کے نکاح کی
حرمت کا باعث نہیں۔ تمہارا یہ فرق صرف ظاہر بیں نگاہ میں تو فرق ہے۔ لیکن جن کی باطنی آ تھیں بھی روشن بیں

وہ دکھ رہے ہیں کہ دراصل ہے فرق نظر بندی ہے نہ کہ حقیقی فرق۔ اس لیے کہ علم کی نقدیم سبب پر اگر جائز ہے۔ تو دونوں صورتوں میں منع ہے۔ پھر کیا اندھر ہے؟ کہ جناب کی سرکار سے فیصلہ ہوتا ہے کہ آزادگی مغیر اور طلاق نامعبر۔ بیہ ہے تفریق اہی جگہ جمال خود قیاس میں بھی جمح ہے۔ آؤ اس پر تم میں اور ہم میں مناظرہ ہو جائے۔ اگر تم کہو کہ بیہ فرق ہم نے انشامیں نہیں کیا۔ بلکہ اقرار میں اور جم میں مناظرہ ہو جائے۔ اگر تم کہو کہ بیہ فرق ہم نے انشامیں نہیں کیا۔ بلکہ اقرار میں اور جم میں مناظرہ ہو جائے۔ اگر تم کہو کہ بیہ فرق ہم نے انشامیں نہیں کیا۔ بلکہ اقرار میں اور جب اس نے اقرار کیا تو آج اس کا غلام ہونا باطل ہو گیا۔ اس اقرار کی وجہ ہے ہم نے آزاد قرار دیا اور جب اس نے کل کی طلاق کا اقرار کیا تو آج کے نکاح کا باطل ہونا لازم نہیں آتا۔ کیونکہ جائز ہے کہ پہلے طلاق دینے والے نے اسے کل طلاق دی ہو اور دخول سے پہلے دی ہو۔ پس آج وہ اس سے نکاح کرتا ہے اور بی صبح ہے۔ تو ہمارا جواب بیہ ہے کہ بیہ قواس وقت بطور دیات داری کے صبح مانا جاتا کہ وہ یوں کہتا کہ تجھے میرے سوا اور نے کل طلاق دی ہواس کے سواکوئی ایس بی بی بات کہتا تو البت سے نافع تھی۔ لیکن صورت مفروضہ میں تو جس طرح وہ آزادگی کو جن لفظوں میں بیان کرتا ہے۔

وہی لفظ طلاق کی نبت ہمی ہولتا ہے۔ طلاق و عماق میں کوئی فرق نہیں کرتا۔ اگر آپ کی طرف سے یہ کما جائے کہ مکن ہے گذشتہ کل اس نے طلاق دی ہو اور آج یہ فکاح کررہا ہو تو ہمارا جواب یہ ہے کہ یہ امکان اس وقت ہے جب اس نے طلاق پوری نہ کی ہو۔ جبکہ اس کا مقصود خردینا ہو۔ لیکن جب کہ وہ کے کہ تجھے تین طلاقیں کل ہوئی ہیں اور یہ نہ کے کہ میرے سوا اور خاوند ہے۔ نہ اس کی نیت میں یہ ہو تو یہ جملہ اور آزادگی کا جملہ ہم معنی ہیں۔ پس یہ تفصیل ہے جو صریح قیاں ہے 'وباللہ التوفیق۔

(۱۳۰) تم نے سُنت کے فرق کاکوئی لحاظ نہ کر کے فتوی دیا کہ جو عورت طلاق سے علیحدہ ہو چکی ہو اس پر سوگ کرنا واجب ہے۔ جیسے کہ اس عورت پر جس کا شوہر انتقال کر گیا ہو۔ حالانکہ سوگ بوجہ عدت کے نہیں۔ بلکہ بوجہ موت شوہر کے ہیں۔ از خضرت ساتھیے نے نفی کی ہے اور اثبات کیا ہے۔ اور سوگ کو اس عورت کے لیے مخصوص کیا ہے۔ جس کا خاوند مرگیا ہو۔ دیکھو مردہ مرد کی عورت طلاق بتہ والی عورت سے وصف عدت میں مدت عدت میں سبب عدت میں بالکل علیحدہ ہے۔ اسے سبب موت شوہر ہے۔ گو اس کے خاوند نے اس سے دخول بھی نہ کیا ہو۔ بائن عورت کا سبب جدائی ہے۔ گو اس کا خاوند زندہ ہو۔

(۱۳۱) تم نے اسی طرح سُنت کے جمع میں تفریق کی ہے اور کہا ہے کہ خاوند اگر ذی یا نابالغ ہو تو اس کی بیوہ عورت پر عدت ہی نہیں۔ حالانکہ نہ صرف حدیث سے بلکہ محمود قیاس صبح سے بھی دونوں صور تیں میسال ہیں اور ان پر سوگواری ضروری ہے۔

اس کا گھانا طال نہیں اور آگر جوم کے شکار کو تم کتے ہو کہ اگر محرم نے شکار کو ذرج کیا تو وہ مثل مردہ کے ہے اس کا گھانا حال نہیں اور آگر جوم کے شکار کو کسی غیر محرم نے ذرج کیا ہے تو وہ مُردار نہیں نہ اس کا گھانا حرام ہے۔
تم نے اپنے اس فرق کی جو وجہ قائم کی ہے وہ کتنی شرمناک وجہ ہے کہ تم کتے ہو کہ محرم کے ذرج کرنے میں خود جرمت موجود ہے تو وہ مثل مجوسی اور ہندو کے ذرجے کے ہے۔ کیونکہ ذرج کرنے والا اس کی اہلیت نہیں رکھتا اور حرمت موجود ہے تو وہ مثل مجوسی اور ہندو کے ذرج کرنے والا ذرج کرنے کی اہلیت رکھتا ہور جے ذرج کیا گیا ہے وہ بھی

ذبیحہ تھا صرف حرمت امکان اس سے مانع ہے۔ اگر وہ خارج از حرم ہو تو اس کا ذبیحہ بالکل حلال ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ تمہارات فرق کرنا برترین فرق ہے۔ بلکہ اس فرق سے تو تم نے جو کما ہے اس کا بر عکس فابت ہو تا ہے۔ اس لیے کہ حرم کے شکار میں نفس ذبیحہ میں حرمت موجود ہے تو اس کا ذریح کرنا ایسا ہی ہے جیسے کسی حرام جانور کا ذریح کرنا اور محرم نے جو جانور ذریح کیا ہے اس کی حرمت ذریح کرنے والے کی وجہ سے ہے' اس کا زیادہ سے زیادہ وہ تھم ہو سکتا ہے جو تھم غصب شدہ جانور کے ذریح کر لینے کا۔

تم کتے ہو کہ اگر کسی نے اپنا شکاری کما شکار کے پیچے حال زمین میں چھوڑا۔ شکار بھاگ کر حرمت والی زمین میں پنچ گیا۔ پھر اسے کتے نے شکار کرلیا تو اس شکاری پر ذمہ اور ضانت نہیں۔ پھر کتے ہو کہ اگر اس نے حال زمین میں کسی شکار پر تیر چلایا اور تیر ہوا کے زور سے حرم میں پنچ گیا اور وہاں کسی جانور کو لگ گیا تو اس پر ذمہ واری اور صانت ہے ظاہر ہے کہ دونوں صورتوں میں اسی شکاری کے ایک فعل سے شکار ہوا ہے۔ لیکن تھم میں تم دونوں صورتوں میں اسی شکاری کے ایک فعل سے شکار ہوا ہے۔ لیکن تھم میں تم دونوں صورتوں میں زمین آسان کا فرق کرتے ہو۔ تمارا سے کہنا کہ تیر کے شکار کی صورت میں خود اس نے اپنی قوت صرف کی ہے اپنے ہاتھ سے تیر اندازی کی ہے تو سے صرف اسی کا اپنا فعل ہے اور کتے کے شکار میں فعل کئے کا حرف کے سنوا ہم کتے ہیں کہ جس طرح تیر اندازی اس کا فعل ہے 'اسی طرح کتے کو اشکانا بھی اسی کا فعل ہے۔ جو نتیجہ تیر سے ظاہر ہوا وہی کتے سے ظاہر ہوا ہے۔ تیر کے پہنچ میں کتے کے پہنچ امیں سبب ہی ہے۔ اگر تم کمو کہ کتے کو دافتیار ہے اور تیر کو خود افتیار نہیں ہے تو ہم کمیں گے کہ اس کا اعتبار نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ کتے کا افتیار بھی اس کی چھوڑنے کی وجہ سے ہے۔ اگر تی کو تھوڑنے کی وجہ سے ہے۔ اگر تی کو تیں ہے کہ اس کا اعتبار نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ کتے کا افتیار بھی اس کے چھوڑنے کی وجہ سے ہے۔

سنوتم کتے ہو کہ اگر کسی نے زراعتی زمین اور پھلدار درخت رہن رکھاتو کھیتی اور پھل بھی رہن میں داخل ہے اور اگر بچاہ ہو تھے میں داخل ہیں۔ آمریک ہے اس کی دلیل ہے گھڑی ہے کہ رہن اس کے غیر کے ساتھ اتسال رکھتا ہے اور بیچ پڑوہ ہے جس کی صحت کو اشاعت رو کتی ہے تو اگر اس میں کھیتی اور پھل کو داخل نہ کیا گیاتو ہے باطل ہے۔ بخلاف کچے کہ اس کا دو سرے سے مصل ہونا باطل نہیں ہوتا۔ اس لیے کہ اشاعت اس کے منافی نہیں۔ خیال تو کرو کہ تمہارا ہے قیاس کس در ہے کا کمزور ہے۔ اتسال یہاں پر اتسال مجاورۃ ہے نہ کہ اتسالِ اشاعت۔ یہ خیال تو کرو کہ تمہارا ہے قیاں کس در ہے کا کمزور ہے۔ اتسال یہاں پر اتسال مجاورۃ ہے نہ کہ اتسالِ اشاعت۔ یہ تو الیہا ہی بوریوں میں وغیرہ وغیرہ۔

تم کتے ہو کہ اگر کی مخص پر اکراہ و زبردی کی گئی اور اس نے اس اکراہ کی وجہ سے اپنی لونڈی کی ملیت اسے ہمی چیم ہم کردی۔ تو وہ مخص اس لونڈی کو آزاد کر سکتا ہے لیکن نے نہیں سکتا۔ کمویہ ولیل نہیں بلکہ قیاس سے بھی چیم پیش کرنا ہے 'کرنا ہے یا نہیں؟ تم نے اس میں یہ فرق پیدا کیا ہے کہ پہلی صورت میں آزادگی ہے جو بوقت اکراہ صحیح ہیں۔ ہم کتے ہیں تممارایہ قول صحیح نہیں۔ اس لیے کہ اکراہ کی وجہ صرف ملیت ہوئی اور آزادگی کے اکراہ کی وجہ صرف ملیت ہوئی اور آزادگی کے فرض آزادگی نہیں اور ملیت قائم نہیں ہوئی اور آزادگی کے بارے میں کوئی اکراہ نہیں کیا گیا۔ پس وہ کسی طرح بھی جاری نہیں ہو سکتی۔ پھریہ بارے میں کوئی اکراہ نہیں کیا گیا۔ پس وہ کسی طرح بھی جاری نہیں ہو سکتی۔ بھرے کہ بھے جاری نہیں ہو سکتی۔ پھریہ بی دیکھو کہ اس جگہ بھی تم نے خود قیاس کو بھی ترک کردیا ہے۔ تم نے آزادگی کو صحیح بانا اور بھے کو صحیح نہیں مانا

ہے۔ بلکہ فی نفسہ بھی فاسد ہے۔ سنو اقرار شادت اور اسلام میں بھی خیار نہیں۔ لیکن باوجود خیار نہ ہونے کے بحالت اکراہ ان میں سے ایک چیز بھی صحیح نہیں'جس پر اکراہ کیا جائے اور وہ کوئی کام کرے۔ اس کے صحیح نہ ہونے کی اصل وجہ اس کی رضامندی کا نہ ہونا ہے۔ عقد کی صحت اس کی دلی رضامندی پر موقوف ہے۔ پس ہر قتم کے عقد کا ہی تھم ہے۔ خواہ معاوضے کی صورت کے ہول ، خواہ تبرغ کی صورت کے ہول ، خواہ آزادگی غلام ہو' خواہ خلع ہو' خواہ اقرار ہو۔ یاد رکھو صریح قیاس اور عدل کی ترازو یمی ہے۔ مُن لویقییناً وہ مختص جس پر اکراہ و زبردستی کی جارہی ہے وہ ہراس چیز یر بے بس ہو تا ہے جو اکراہ کرنے والا اس سے طلب کر رہا ہے ' بے محض غیر مخار ہونا ہے۔ پس اس کے مُنہ سے جو کچھ بھی اس صورت میں لکلے اس کا سب کا حکم وہی ہے جو سوئے ہوئے شخص اور بھولے ہوئے شخص کے اقوال کا ہوتا ہے۔ پھراس کے اس وقت کے بعض کا اعتبار کرتا اور بعض کو لغو قرار دینا یہ نہ صرف دلا کل سے بلکہ صاف صریح اور سے قیاس سے بھی دور ہو جاتا ہے۔ الله تعالی توفیق دے۔ تم کتے ہو کہ اگر کسی برے حوض میں جس کے ایک طرف کے پانی کے ہلانے سے دوسری طرف کا پانی نہ ملے۔ کوئی قطرہ خون کا یا شراب کا یا انسان کے پیشاب کا پڑ جائے تو وہ سارا حوض نایاک ہو جاتا ہے پھرتم کہتے ہو کہ میدانوں اور جنگلوں کے اور شرول کے کنوول میں اگر لید گوبر اور خبیث چیزیں بر جائیں تو وہ نجس نہیں ہوتے۔ جب تک کہ کنوے کے مند کی چوتھائی یا تمائی اس گندگی سے پر نہ ہو جائے۔ ایک قول تممارے ہاں یہ بھی ہے کہ اگر اس میں سے پانی ڈول سے بھرا جائے تو کوئی ڈول بے مینگنیوں اور بے گندگی کے نہ آئے۔ خیال کر لو کہ تمارے قیاس نے کیسی الٹی گنگا بمائی ہے؟ نہ صرف شریعت کی روسے بلکہ ظاہری روسے بھی اس حوض کا پانی طيب وطاہر ہونے ميں اولي ہے۔

اور بھی اپنا آیک تعجب خیز فتوکی من لو تمهارے نزدیک تیل ، دودھ ، سرکہ بلکہ تمام بنے والی چیزیں پیشاب کے ایک قطرے سے بلیاک ہو جاتی ہیں۔ پھر تم کہتے ہو کہ کپڑے پر اگر نجاست خلیفہ بھیلی ک قطرے سے بھی نلپاک ہو جاتی ہیں۔ پھر تم کھنے ہھیلی ک اگر نجاست خلیفہ بھیلی ک مقدار سے کچھ کم ہو تو بھی معاف ہے۔ اس فرق کی وجہ تم نے یہ قائم کی کہ چوتھائی سرکا من فرض ہے اور احرام سے نکلنے کے وقت چوتھائی سرکا منڈوانا فرض ہے۔ اس پر چوتھائی کپڑے کا قیاس ہے۔ بھلا کمال سرکا منڈوانا اور احرام کمال کپڑے کا ناپاک ہونا؟ مان لو کہ یہ قیاس اگر کمیں چل سکتا ہے تو سب سے اولی تو یہ ہم کہ و کپڑے پر ہم کمال کپڑے کا ناپاک ہونا؟ مان لو کہ یہ قیاس اگر کمیں چل سکتا ہے تو سب سے اولی تو یہ ہم کہ و کپڑے پر ہم پیٹل کا اور کل بہنے والی چیزوں کا قیاس کرتے ہیں۔ کیونکہ ان دونوں میں تو نجاست کا ظہور ہی ہم نواند کپڑے کہ اس میں عین نجاست کا ظہور بھی ہے اور اس کی ہو کا ظہور بھی ہے۔ خصوصاً جبکہ امام محمد دائیتہ کر سیر سورت پانی اور بہنے والی چیز میں معانی ہر طرح اولی اور لائق ہے کیونکہ ان دونوں میں اوّ لا تو نجاست بہ نسبت برصورت پانی اور بننے والی چیز میں معانی ہر طرح اولی اور لائق ہے کیونکہ ان دونوں میں اوّ لا تو نجاست بہ نسبت بی کم بلکہ نہ ہونے کے برابر ہے پھراس میں کوئی اثر اس ایک قطرے 'پیشاب یا اس کپڑے کی نجاست کے بہت ہی کم بلکہ نہ ہونے کے برابر ہے پھراس میں کوئی اثر اس ایک قطرے 'پیشاب یا خون کا ہے ہی نہیں۔ بلکہ وہ اس میں محض نیست و نابود ہو گئی ہے۔

(۱۳۸) کیالطف ہے کہ تم منی کو جو انسان کی اصل ہے پاخانے بیشاب پر قیاس کرتے ہو۔ حالانکہ اس کا ان سے الگ ہونا

نہ صرف شرعاً بلکہ حیا بھی ثابت ہے اور بعض قتم کی شراب کو بعض قتم کی شرابوں سے علیحدہ کرتے ہو۔ حالا تکہ نشہ اس میں بھی ہے اور ان میں بھی ہے۔ شرعاً دونوں تھم کے اعتبار سے ایک ہی ہیں۔ لیکن تم بعض کو تو مثل پیثاب کے بخس مانتے ہو اور بعض کو مثل پانی اور دودھ کے طیب و طاہر مانتے ہو۔ پس پہلی صورت میں تم نے شریعت کے جمع میں فرق کردیا۔ شریعت کے جمع میں فرق کردیا۔

تم اپنا ایک نمایت فلسفیانہ ' عظمندانہ ' حران کن ' پریشان کنندہ مسئلہ اور بھی مُن لو۔ آپ حضرات کا فرمان ہے کہ اگر کنویں میں کوئی نجاست گر جائے جس سے کنویں کا پانی اور مٹی ناپاک ہو جائے۔ اب اس میں سے کوئی ڈول نکالا جائے اور دیواروں پر وہ پانی ڈال دیا جائے تو دیواریں بھی نجس ہو جائیں گی۔ کیونکہ جب کوئی ڈول نکالا جائے گا۔ سوتوں سے اور اتنا ہی پائی آجائے گا اور وہ بھی ناپاک پائی سے مل کر ناپاک ہو جائے گا۔ اور نجس مٹی سے مل کر اس بھی نجس کر دے گا۔ اگر اس میں سے چالیس ڈولیس نکائی ہیں تو انتالیس تک یمی تھم جاری رہے گا اور کل پائی ناپاک رہے گا۔ بال جمال ناپاک رہے گا۔ بلکہ کنویں کی مٹی اور وہ دیواریں بھی ناپاک ہی رہیں گی جن پر سے پائی چھڑکا گیا ہے۔ ہاں جمال علیاں ڈول نکا کہ پائی جھڑکا گیا ہے۔ ہاں جمال چالیسواں ڈول نکا کہ پائی بھی پاک دورہ دیواریں بھی پاک۔ واہ واہ چالیسواں ڈول کیا ہی اچھا رہا!!

### نکاح جح کرانے کی شرط پر

(۱۵۰) کتے ہیں اگر کی نے کی عورت سے نکاح کیا اس بات پر کہ وہ اسے جج کرائے گا۔ تو مبر کا مقرر کرنا صحیح نہ ہو گا اور مبر مثل لیمی اس کے خاندان کے برابر ہو گا۔ کتے ہیں کہ یہ تقرر مبر اسی جیسا ہے جبکہ نکال ایسی چیز پر کرے کہ جانتا ہی نہ ہو کہ وہ کیا ہے؟ پھر شافعہ رواٹھ تو کتے ہیں کہ اگر کسی کتابیہ عورت سے نکال کیا ہے اس بات پر کہ اسے قرآن مجید سکھا دے گا تو جائز ہے۔ اس کا قیاس انہوں نے اسے اس کے سنا دینے کے جواز پر کیا ہے۔ دیکھتے کتنا دور از کار قیاس ہے؟ اور کیماصاف اور پیش از پا افتادہ قیاس چھوڑا ہے؟

(۱۵۱) خود اُنہوں نے تصریح کی ہے کہ اگر کسی عورت کو اُجرت پر مقرر کیا ہے کہ اسے جے کیلئے لے جائے تو جائز ہے اور اُجرت مطابق عرف ہو گی۔ پس مورد عقد اُجرت پر لینی تو صیح ہو اور مهر بننا صیح نہ ہو یہ کینے مان لیا گیا؟

(۱۵۲) پھراس سے بھی بڑھ کراس کا مناقفہ خودتم نے کیا ہے تمہارا مسئلہ ہے کہ اگر کمی عورت سے نکاح کرے اس بات پر کہ اس کا بھاگا ہوا غلام فلال فلال جگہ سے واپس آجائے تو یہ صحیح ہے ' طلائکہ ظاہر ہے کہ امکان ہے کہ وہ اس کے لوٹانے پر قادر ہو جائے اور امکان ہے کہ اس سے عاجز رہے۔ پس جو دھوکہ اور اندھیراسے جج کیلئے لے جانے میں ہے اس سے کہیں بڑھ چڑھ کراس میں ہے۔ لیکن قیاس کی خوبی نے اس اندھے کویں میں دھیل دیا۔

(۱۵۳) تم نے تو یہ بھی کما ہے کہ تعلیم کل قرآن پر اور تعلیم بعض قرآن پر بھی نکاح صحیح ہو سکتا ہے۔ کیا یمال دھو کہ اور غیر معین چیز نمیں ہے؟ ممکن ہے وہ عورت تعلیم قرآن قبول کرکے حاصل کرسکے اور یہ بھی بالکل ممکن ہے کہ وہ حاصل ہی نہ کرسکے۔ ہو سکتا ہے کہ اس کی زبان اسے مانے اور یہ بھی ہو سکتا ہے کہ بالکل ہی انکار کرے۔

۱۵۲۷) تم کیتے ہو مر مثل تھرا کر نکاح کیا ہے تو تسمیہ اور تقرر صیح ہے حالانکہ وہ تھوڑا بہت ہے اس میں کی زیادتی ہے۔ ان دونوں میں ہر طرح کی مساوات محال ہے قرابت میں برابری بھی مشکل ہے۔ گونسب میں برابری بھی ہو۔ پس ہر طرح صفت و حال میں برابری کیے ہو جائے گی؟ الغرض جو جمالت اور غیر تعین اسے لے کر حج کرانے میں تھی وہی بت برھ چڑھ کریمال ہے لیکن تم نے وہاں انکار کیا یماں اقرار کیا۔

(۱۵۵) ہم نے گو اس مسئلے کا تمهارا تناقض خوب ثابت کر دیا ہے لیکن اور بھی سنو تم کتے ہو کہ اگر اس بات پر نکاح کیا ہے کہ غلام دول گاتو یہ نکاح صحیح ہے اور اوسط درج کا غلام اسے دے دے کیول جی؟ اوسط درجہ محمرانے میں کیا اختلاف اور جمالت غیرتعیین نہیں رہی؟

(۱۵۷) کتے ہو کہ اگر نکاح اس مہر پر کیا ہے کہ زید کا غلام خرید کر اس کو دے گاتو یہ تسمیہ صحیح ہے کیا یمال دھوکہ اور جمالت بالکل ظاہر نہیں؟ کہ تسلیم مهر موقوف کہتا ہے اس امر پر جو اس کے اختیار میں نہیں۔ کیا خبر زید اپنے اس غلام کو بیخ پر راضی بھی ہویا نہ ہو؟ اس میں تو بھاگے ہوئے غلام کے لوٹا لانے سے بھی ذیادہ خطرہ ہے اور سے دونوں جج کرانے سے بہت زیادہ غیر معین ہیں۔ لیکن تمہارے قیاس کا پانی بلندیوں پر چڑھ رہا ہے۔

(۱۵۷) تمہارا قیای مسئلہ ہے کہ اگر کسی نے اس مر پر نکاح کیا کہ اس عورت کی بحمیاں ایک دت تک چرا تا رہے گاتو یہ صحیح ہے۔ بتلاؤ تو اس میں جو جمالت ہے کیاوہ حج کی شرط کی جمالت سے ہر طرح بردھی ہوئی نہیں؟ چرانے کا وقت غیر معین چرانے کی جگہ غیر معین۔ پھر خود یہ مسئلہ امام احمد رطاقہ کے اصول سے بہت دور۔ ان کے بیان کردہ صاف لفظوں سے اجنبی۔ ان سے منقول نہیں۔ بلکہ ان کے الفاظ اس کے خلاف موجود۔ ممنا کی روایت میں ہے کہ امام صاحب رطاقی فرماتے ہیں جو شخص اپنے غلاموں میں سے کسی کو مہر میں دینا کر کے نکاح کر لے تو یہ نکاح جائزہے۔ گو اس کے غلام دس ہوں ان میں سے درمیانہ درجے کا غلام دے دیا جائے۔ پھر بھی اگر اختلاف رہ تو قرعہ اندازی سے صورت میں ہو سکتی ہو فرمایا ہاں۔ قرعہ اندازی سے صورت میں ہو سکتی ہے؟ فرمایا ہاں۔

(۱۵۸) تم کتے ہو کہ اگر خاوند نے بوقات خلع شرط کی کہ اس کے نیچ کی پرورش یہ عورت دس سال تک کرے تو یہ صیح ہے۔ گو طعام کا تقرر ہے نہ سالن کانڈ گپڑوں کا۔ ہٹلاؤ تو کہاں یہ جمالت و دھو کہ؟ اور کہاں جج کے لیے لے جانے میں جمالت و دھوکے کا بہانہ؟ اگر یہ عذر صیح ہے تو جج سے زیادہ مجمولیت اس میں ہے۔

#### · بالغه لڑکی کا نکاح جو باپ کرے

ال شافعیہ کا ظلم اور ترک قیاس صحیح بلکہ ترک مصلحت و مقصد نکاح کا ملاحظہ فرمائے۔ یہ کہتے ہیں کہ باپ اپی لڑی کو جو جوان ہے، علم دین جانتی ہے، بلکہ فتوے دیتی ہے، طال حرام کے مسائل بتلاتی ہے، مجبور کر کے اس کے نکاح میں دے سکتا ہے جو اس کے نزدیک سب سے ذیادہ نالپند ہے گولؤی خود بھی اس سے ناراض ہو۔ اس مسکلے پر وہ اتنا آگے بردھ گئے ہیں کہ صاف طور سے کہتے ہیں کہ آگر لڑی کسی ایسے شخص سے نکاح کرنا چاہتی ہے جو کفو کا ہے، نوجوان ہے، خوبصورت ہے، دیندار ہے، اس کی اس سے مُحبّت ہے، لیکن باپ چاہتا ہے کہ کفو کے کسی بڑھے کو، نوجوان ہے، خوبصورت ہے، ویندار ہے، اس کی اس سے مُحبّت ہے، لیکن باپ چاہتا ہے کہ کفو کے کسی بڑھے کو، عمر سے اترے ہوئے کو، برصورت سیاہ فام کو دے۔ تو باپ کی چاہت چلے گی نہ کہ لڑکی کا انتخاب۔ یمال ان حضرات نے نہ صرف قیاس بی کو پس پشت ڈالا بلکہ مصلحت و مقصود نکاح کو بھی پال کر دیا۔ ان میں نہ تو مُحبّت و مورت پیدا ہو سکتی ہے نہ ان کا گزران عمر گی سے چل سکتا ہے۔ اِدھریہ عمر بھر روتی رہے اُدھروہ بھی پریشان خاطر مورت پیدا ہو سکتی ہے نہ ان کا گزران عمر گی سے چل سکتا ہے۔ اِدھریہ عمر بھر روتی رہے اُدھروہ بھی پریشان خاطر

رہے۔ یہاں تو قیاس نے بیاستم توڑا۔

اب اس کے ظاف سنے کتے ہیں کہ اگر اپنی لڑی کی کوئی رسی بلکہ پیلو کی کئری تک بھی باپ بیچنا چاہ تو بغیرا پی صاجرادی کی رضامندی کے بیج نہیں سکتا۔ پھر یہ بھی فرمان ہے کہ باپ کو حق ہے کہ اپنی لڑی کو مدت العرکے لیے کی ایسے کی فدمت میں دے دے جس سے زیادہ لڑکی کے نزدیک کوئی بڑا نہ ہو گو وہ بیچاری چیخ چلا رہی ہو۔ کہتے ہیں تم نے جیسے قیاس صریح کو چھوڑا ' سنت صحیحہ بھی تمہارے ہاتھ سے چھوٹی بلکہ ٹوئی۔ رسول اللہ سٹھیل تو اس کواری لڑی کو فکاح کے باقی رکھنے نہ رکھنے کا صاف اختیار دیتے ہیں جس کے باپ نے اس کی نامرضی ہوتے ہوئے اس کا فکاح کر دیا تھا۔ اس کی طرح آپ نے دو سری رانڈ عورت کو بھی اختیار دیا تھا۔ کس مزے کا انصاف ہے کہ اس کے فائدے کے ظاف اس کی ایک رسی کے گؤے میں تو تصرف ناجائز اور اس کے اپنے نفس میں تصرف جائز۔ یہ کہنا کہ باپ کو اس کے حصنہ کا اس سے زیادہ اختیار ہے یہ تو بالکل حس ظاہری کے بھی ظاف ہے۔ کون نہیں جانتا کہ وہ خود اپنے دلی میل کو سب سے زیادہ جانتی ہے وہ اپنی نفرت آپ جانتی ہے ' اس بخوبی معلوم کون نہیں جانتا کہ وہ خود اپنے دلی میل کو سب سے زیادہ جانتی ہے وہ اپنی نفرت آپ جانتی ہے ' اس کا دیل کس کی معاشرت میں خوش رہ سکتا ہے اور کس کا ہم پہلو ہونا اسے کا نئے سے بھی زیادہ چھتا ہے۔

م نے جو اس مدیث سے دلیل لی ہے کہ صحیح مسلم میں ہے کہ رانڈ عورت اپنے نفس کی سب سے زیادہ حقدار ہے اور باکرہ سے اجازت طلب کی جائے' اس کا چپ رہنا بھی اجازت دینا بی ہے۔ دراصل یہ حدیث تو تمہارے خلاف دلیل ہے۔ سنو صحیح بخاری صحیح مسلم کی مدیث میں ہے رانڈ عورت کا نکاح نہ کیا جائے جب تک اس سے حکم نہ لے لیا جائے اور باکرہ عورت کا بھی نکاح نہ کیا جائے جب تک اس سے اجازت نہ لی جائے۔ صحیحین کی بی ایک اور مدیث میں ہے حضرت عائشہ رہی ہی فرماتی ہیں میں نے رسول اللہ ملی ہے دریافت کیا کہ کیا عورتوں سے ایک اور مدیث میں ہے حضرت عائشہ رہی ہی جائے؟ آپ ملی ہی نے فرمایا ہاں' میں نے کہا کواری لڑکیاں تو بوی شرمیلی ان کے اپنے نفس کے بارے میں حکم لیا جائے؟ آپ ملی ہوتی ہیں۔ آپ نے ان کی اجازت بغیران کے ہوتی ہیں۔ آپ نے فرمایا وہ مُن کر چپ رہ جائیں ہی ان کی اجازت ہے پس آپ نے ان کی اجازت بغیران کے موجود۔ خبر موجود۔ قباس بھی ہی۔ میزان بھی ہیں۔ لیکن تم نے پانچوں رکن فوت کردیۓ۔ موجود۔ خبر موجود۔ قباس بھی ہی۔ میزان بھی ہیں۔ لیکن تم نے پانچوں رکن فوت کردیۓ۔

## حنفیوں 'شافعیوں اور حنبلیوں کامسکلہ جو خلاف حدیث ہونے کے علاوہ خلاف

### قیاس بھی ہے

یہ تیوں ذہبی مقلدین کی جماعتیں کہتی ہیں کہ گردیوں اور تربو زوں اور بینگن کے کھیت کی زمین صرف اس اعتبار سے بیچی جاتی ہیں جو ان پر چیزاگی ہوئی تیار موجود ہو۔ جو موجود نہیں وہ موجود کے تابع نہیں کی جاسکتی۔ لیکن اس کے برخلاف سے کہتے ہیں کہ اجارہ دیا جائے اس وقت جو کھل ہوں اور جو ہونے والے ہوں سب کا اجارہ درست ہے۔ پس کہلی صورت میں معدوم کو موجود کے تابع نہیں کرتے اور اس دوسری صورت میں معدوم کو موجود کے تابع نہیں کرتے اور اس دوسری صورت میں معدوم کو موجود کے تابع کی صورت میں عالی کر دیتے ہیں۔ وجہ یہ بیان کرتے ہیں کہ اجارہ کی صورت میں جھی

حاجت کا ہونا ظاہر ہے۔ دونوں صور تیں ہر لحاظ سے بالکل کیسال ہیں جیسے نفع بے دربے اجارہ کی صورت میں ہو سكتا بي كى صورت ميس بھى ہو سكتا ہے اور جو جو خطرے سے كى صورت ميس مكن بي سبھى اجارہ كى صورت ميں تھی ممکن ہیں۔ مزہ تو یہ ہے کہ یہ حضرات اسے بھی جائز مانتے ہیں کہ چھلوں میں جب پچٹگی کی صلاحیت ظاہر ہو . جائے تو ان کی خریدوفروخت درست ہے۔ ظاہر ہے کہ بعض میں صلاحیت آگئی ہے اور بعض میں نہیں آئی پھر سے کیے جائز ہو گئی؟ یہ کمنا کہ اس کے اجزاء متصل ہیں اور اس کے اجزاء جدا جدا ہیں۔ یہ بھی غلط ہے اول تو اس وجہ سے کہ بیہ فرق کوئی تاثیری فرق نہیں۔ دو سرے بیہ کہ جن چھاوں کی صلاحیت ظاہر ہو چکی ہے ممکن ہے کہ وہ متعدد ہول جیسے توت ہے اور انچرہے۔ پس سے ککڑی اور بینگن بالکل یکسال ہوئے۔ پھر تفریق کرنا نہ صرف قیاس ے خارج ہونا ہے بلکہ مصلحت کو تو تو زنا ہے اور اس چیز کو لازم کرنا ہے جو بغیر سخت تر تکلیف اور مشقت کے حاصل نہیں ہو سکتی اور جس میں بدترین فساد ہے۔ جے قیاس خود رد کرتا ہے۔ کیونکہ کاریاں کسی ضابطے کی پابند تو نہیں۔ ممکن ہے کوئی چھوٹی ہو کوئی بری ہو۔ کوئی درمیانہ درج کی ہو۔ خریدار توسب کو لینا چاہتا ہے۔ بیچنے والا روکتا ہے جو چھوٹی ہیں انہیں نہیں لینے دیتا۔ پس ان میں اختلاف ہو گا۔ اس کے بعد جھگڑا ہو گااس کے بعد دِلوں ی میں کینہ پیدا ہو گا۔ جو صراحیّا خلاف شرع ہے' ہے کوئی دیندار جو اس کو بڑا نہ جانے جو فتنے فساد کا گھر ہو اور جب اسے بڑا جانے گا تو طاہر ہے کہ شریعت کا متشا تنازع کا فساد کا آپس کے بغض و ہیر کامنانا ہے۔ بیہ بھی یقینی چز ہے کہ کوئی بڑا فساد کسی چھوٹے فساد سے مث سکتا ہو تو اسے بھی افتیار کرلیا جائے کیونکہ اس میں بھی بندول کی مصلحت ہے اور شریعت میں بھی اس کا اعتبار کیا گیا ہے۔ اس کے خلاف ایک حرف بھی نہیں آیا۔ ہے کوئی جو بنائے کہ معدوم کی بجے کو اللہ کے رسول ما تھیا نے ناجائز کیا ہے۔ ہاں آی نے دھوکے کی بچے کو ناجائز کما ہے۔ پس دهوكه اور جمالت اور چيز ب اور بير اور چيز ب- نه لغتاً نه شرعاً نه عرفا ان ميس كوني لگاؤ نهير -



## [تيراحته

# حنفیوں'شافعیوں اور مالکیوں کامسلہ جو خلاف شرع ہونے کے علاوہ خلاف خلاف قیاس بھی ہے

ان تیوں نہ ہوں کے مقلد حضرات کتے ہیں کہ جب عورت نے اپنا نکاح کی سے اس شرط پر کیا کہ وہ اسے اس کے گھر کے باہریا اس کے شمر کے باہرنہ لے جائے۔ یا اس پر سوکن نہ لائے اور کوئی اور لونڈی بھی نہ رکھے تو عورت کی بیہ شرط باطل ہے۔ یمال انہوں نے صحیح قیاس کو بھی چھوڑا۔ بلکہ قیاس اولی کو بھی۔ کیونکہ خود ان کا قول ہے کہ اگر عورت نے مہر میں دہر ہے دینے کی شرط کی ہے یا جو سکہ اس کے ہاں چلنا ہے اس کے سوا کوئی اور سکہ مقرر کیا ہے یا مرمثل پر زیادتی مقرر کی ہے تو ان شرطوں کا پورا کرنالازم ہے۔ اب خیال کیجئے کہ یہ شرط تو صیح اور وہ باطل۔ کمال میہ شرط اور کمال وہ؟ سوچ لو کہ اس کے فوت میں کیا ہے؟ اور اس کے فوت ہونے میں کیا ہے؟ ای طرح ان میں سے بعض کا خیال ہے کہ اگر خاوند نے شرط کرلی ہے کہ عورت خوش شکل ہو' نوجوان ہو' سٹرول ہو اور تکلی ہے وہ برھیا بد ڈول بد شکل تو بھی کی کو فنخ کا حق نمیں کہ شرط کے نہ ہونے سے نکاح کو فنخ قرار دے۔ ہاں اگر ایک درہم بھی مرسے فوت ہوا ہے تو اس عورت کو دخول سے پہلے فنخ نکاح کا اختیار ہے۔ پھر اگر جس پر عقد ہوا ہے بورا کیا دخول بھی کیا اور حاجت روائی بھی کرلی پھرسارا ہی مر فوت ہو گیا ایک حبہ بھی نہ ملا تو اسے اختیار فنخ حاصل نہیں۔ تم نے اس عورت کی اس شرط کا جس پر وہ اس کے گھر آئی قیاس کیااس شرط پر کہ مود اس سے محبت رکھے نہ اس پر خرچ کرے نہ اس سے وطی کرے نہ اس اولاد پر خرچ کرے جو اس سے ہو وغیرہ وغیرہ- حالا تکہ یہ برترین فاسد قیاس ہے۔ شریعت حقد نے صاف ظاہر کر دیا ہے اور شرطول میں فرق بیان فرمایا ہے کہ کون سی پوری کی جائیں اور کون سی رد کردی جائیں۔ لیکن تم نے انہیں ملا دیا جنہیں شریعت نے جدا کیا تھا۔ بلکہ قیاس نے بھی۔ باطل کو صحیح سے ملا کر دونوں کو ایک ہی لکڑی ہانکا۔ آنحضرت ملتھا نے تو نکاح کی شرطوں کی وفاداری تمام اور شروط سے اولی رکھی تھی اور سخت تاکید کی تھی۔ لیکن تم نے ان کا مرتبہ گراتے گراتے تمام شرطوں سے بلکا کر دیا۔ گویا تمہارے نزدیک تھم حدیث کے خلاف شرائط نکال بورے نہ کیے جانے کے بی حقدار ہیں۔ ایس تاکیدی شرطوں کی قوتم نے بید مٹی پلید کی۔

اور ان کے برخلاف تم نے ان شرطوں کو پورا کرنے کا تھم کیا جو وقف کرنے والا کرے جو مقصود شارع ملائلہ کے صریح خلاف ہوں۔ جیسے ترک نکاح اور کسی مکان میں نماز اوا کرنے کی شرط کو وہ وہاں تنا ہو اور اس کے پاس ہی بری ساری منجد بھی ہو اور مسلمانوں کی جماعت بھی ہو۔ حالا نکہ شارع ملائلہ کی طرف سے یہ شرط نذر کی صورت میں جسی لغو ہے۔ نذر محض قربت اللی ہے اور اطاعت ربانی ہے۔ پس نذر مانے والا اگر نماز کی نذر کسی مکان کی مان نماز کے لیے متعین نہیں ہو سکتا۔ سوائے ان تین مسجدوں کے لینی تسجد حرام تسجد مدید اور تسجد

قدس- پس اگر نذر مانے والے نے کسی مکان کی تعیین کی ہے۔ اسے شریعت باطل قرار دیتی ہے۔ کیونکہ اور جگہ كى اس پر فضيلت ہے۔ يا مساوات اور برابرى ہے۔ پس كيے ہو سكتا ہے كہ وقف كرنے والے كى شرط لازم ہو جائے۔ جبکہ اللہ کے نزدیک افضلیت اور مجوبیت دوسری جگہ میں ہے اور کیے نمازاس جگہ متعین ہو جائے گی، جس کی رغبت شارع علیظ نے نہیں دلائی۔ اس لیے وہ سبب قربت نہیں۔ اور جب سبب قربت نہیں تو نذر کی وفا بھی نہیں اور نہ وہ وقت کی صحیح شرط ہے۔ تم اگر کہو کہ وقف کرنے والے نے اپنا مال معین وجہ کے لیے ہی نکالا ہے او اس کی شرط لازی ہے اور نذر کرنے والے نے صرف اللہ کی نزدیجی کا ارادہ کیا ہے اور وہ تین مجدول کے سوا ہر جگہ برابر ہے۔ پس بعض کی تعیین لغو ہے۔ تو ہمارا جواب یہ ہے کہ بعینہ میں فرق تم پر واجب کرتا ہے کہ جس میں قربت اللی نہ ہو وہ شرط وقف کرنے کی لغو قرار دی جائے۔ ہاں جس میں قربت اللی ہو وہ معتبر مانی جائے۔ وانف کا مقصود ونف سے صرف رضائے رب ادر مرضی مولا ہے۔ پس جیسے قربت مقصود ونف سے ہے اس طرح قربت ہی مقصود نذر سے بھی ہے۔ عاقل اپنا مال اس میں لگاتا ہے جس میں کوئی جلدی کی یا در کی مصلحت ہو۔ انسان این حیات میں تو اپنا مال اپن من مانی جگہ خرج کرتا ہے خواہ وہ مباح ہو خواہ مبلح نہ ہو۔ جمعی وہ اللہ کی نزد کی کے کام میں بھی اپنا روپید لگاتا ہے۔ لیکن موت کے بعد کامال تو وہ ای میں خرچ کراتا ہے۔ جے وہ اپنے لیے اللہ کی نزدیکی کا ذریعہ سمجھے۔ اگر اسے اس کی زندگی میں ہی سمجھا دیا جاتا کہ اس جگہ خرچ کرنے سے تواب حاصل نہ ہو گایا فلال جگہ خرج کرنے کا ثواب زیادہ ہے۔ اس میں فضیلت زیادہ ہے۔ اللہ کے نزدیک وہ افضل اور محبوب ہے تو یقیناً وہ اپنا ارادہ بدل دیتا۔ ظاہر بات ہے کوئی عاقل اس میں شک نہیں کر سکتا کہ اگر اسے کما جاتا کہ توجب اپنا مال اس شرط کے خلاف خرچ کرے گا۔ تختے ایک اجر ملے گا اور اگر تواہے چھوڑ دے تو تختجے دو ہرا آجر ملے گاتو بیشک وہ اپنا مال اس میں خرج کرتا جس میں ثواب زیادہ ملتا۔ پس سمجھ لو کہ اگر اس سے کمہ دیا جاتا کہ عجمے اس میں کوئی آجر ملنے ہی کا نہیں یا ہے کہ بیہ خرچ مقصود شارع مالئلہ کے خلاف ہے۔ اسے اللہ اور رسول تاپیند کرتا ہے۔ تو پھر کیسے ممکن تھا کہ وہ اپنی بات پر ہی اڑا رہتا۔ مثلاً بے بیوی کے رہنے کی شرط۔ ظاہر ہے کہ میہ شرط وہ ہے جس کا چھوڑنا واجب ہے یا سُنّت ہے۔ نقل نماز نقل روزے سے بردھ کر اور افضل ہے۔ یا سُنّت ہے کہ روزے نماز سے کم ہیں۔ پھراس شرط کا پورا کرنا کیے واجب ہو جائے گا؟ جس سے واجب اور سُنت ترک ہوتا ہو- پھریہ بمانہ بنانا کہ بیہ شرط واقف ہے۔ کیا مزے کا انصاف ہے کہ وقف کرنے والے کی شرط کا لحاظ ہو اور الله اور رسول کی شرط کالحاظ نہ ہو۔ سنو سنو! اللہ کی قضا اور اس کی شرط بجالانے کی سب سے زیادہ حقد ارہے۔ اس کی مزید وضاحت سنیے! اگر کسی نے اپنے وقف میں شرط لگائی ہے کہ یہ مالداروں کو دیا جائے۔ میکینوں کو نہ دیا جائے۔ تو کیا یہ شرط باطل نہ ہو گی؟ جہور فقهاء اس کے باطل ہونے پر متفق ہیں۔ امام الحرمین ابو المعالی جویتی ہواتھ فرماتے ہیں اور آپ کے ساتھ ہمارے ساتھیوں کی اور بھی بہت بدی جماعت ہے کہ قطعاً یہ شرط باطل ہے حالانکہ مالداری کی صفت ابادت کی صفت ہے اللہ کی نعمت کی صفت ہے۔ وہ مالدار جو شکر گزار ہو اس فقیرے افضل ہے جو صبر کرنے والا ہو۔ اکثر فقهاء اور صوفیہ کا یمی قول ہے۔ پس اندھیر جیسا اندھیر ہے کہ اس شرط کو تو لغو قرار دیا جائے اور رہبائیت ترک دنیا اور ترک نکاح کی شرط کو ضروری قرار دیا جائے جو شرعاً نمایت گھناؤنی شرط ہے۔

حديث شريف مين صاف موجود ہے كه اسلام مين رببانيت كوئى چيز نمين اور وضاحت ليج كه جو مخص ب نكاح رہنے کی شرط کرتا ہے ظاہر ہے کہ اس کے نزدیک ترک نکاح افضل ہے اور اللہ کو وہی محبوب ہے۔ پس اس کا مقصد بد ہوا کہ میرے وقف کردہ سے فائدہ وہ اٹھائے جو ترک نکاح جیسی عبادت کرتا رہے۔ حالاتکہ حدیث میں ترک نکاح عبادت تو کمال سخت ترین گناہ قرار دیا گیا ہے۔ یمال تک کہ حضور ساتھ کیا نے ایسے شخص سے بیزاری کا اظمار کیا ہے۔ فرمان ہے جو میری سنت سے بے رغبتی کرے وہ میرا نہیں۔ جن صحابہ رکھاتھ سے آپ نے بید فرمایا ان كامقصد بھى وہى تھا جواس وقف كرنے والے كا ہے۔ أنهوں نے بھى يمى اراده كيا تھاكم ثكار كى جينجصت سے محفوظ رہیں کہ سکون اور فارخ البالى سے عباوت الى كرسكيں۔ انسيں حضور ساتھ كيا نے ڈائنا اور يہ فرمايا پھريد كيے جائز ہو جائے گا کہ جس کے ترک پر سخت وعید ہو اس کا ترک لازم قرار دیا جائے اور اسے عبادت سمجھا جائے۔ بیر چیز تو کھی شرعی نہیں ہو سکتی۔ پس صحیح قاعدہ سے ہے کہ وقف کرنے والے کی شرطیں کتاب اللہ پر پیش کی جائیں جو موافق هو مقبول ، جو ناموافق هو مردود- گوسینکرول شرطیل مول- سنو! تھم حاکم بھی جب خلاف شرع مو مردود ہے۔ حالا ککہ وصیت میں بہ نسبت وقف کے زیادہ وسعت ہے۔ وصیت اس میں بھی صحیح ہے جو موجب قربت اللی نہ ہو۔ شارع مَلِائلا نے صاف فرما دیا ہے کہ جو امراس کے فرمان کے خلاف ہو وہ مردود ہے۔ پس وقف کی ہیہ شرط مردود ہے۔ خود حضور ساتھ ایم کے فرمان کے الفاظ سے بھی۔ اسے مقبول رکھنا' اسے معتبر ماننا' اسے صحیح جاننا حلال سیں۔ پھرتم پر تجب ہے کہ تم کس طرح ان شرطوں کی پابندی واجب قرار دیتے ہو جو وقف کرنے والے نے مقرر کی ہیں گو وہ اللہ کی نزد کی کا باعث نہ ہوں۔ نہ ان میں کوئی غرض ہو نہ وہ اللہ کی خوشنودی کا ذریعہ ہوں اور ان شرطوں کو ممل کر دیتے ہوجن کی وجہ سے عورت اپنانفس اینے مرد کو طال کرتی ہے۔ جس میں اس کے لیے خاص مصلحت ہے اور صحیح مقصود ہے اور فرمان رسالت مآب التھا کی روسے وہ شرطیں اس لا اُق ہیں کہ انہیں ضرور پوری کی جائیں اب کمہ دو اور انصاف سے جواب دو کہ کیا یہ شت کو چھوڑنا نہیں؟ بلکہ کیا یہ صبح قیاس کے گلے یر بھی چھری پھیرنا نہیں؟ پھرسب سے بردھ کر قابل رجم حالت ان میں سے ان حضرات کی ہے جو مبالغہ کر کے یہ بھی فرما گئے کہ وقف کرنے والے کی شرطوں کا درجہ ایساہی ہے جیسے شارع ملائلا کے صاف لفظوں کے فرمان کا-الله جمیں ایسے اقوال سے اپنی بناہ میں رکھے۔ ہم تو اللہ کے سامنے اپنی براہ ظاہر کرتے ہیں۔ ہم نصوص شارع علائل ے سٹنے والے اور نصوص شارع ملائل کا درجہ دوسرول کو دینے والے نہیں۔ بال ان لوگول کے ساتھ اگر ہم نیک ظنی کریں تو کمہ سکتے ہیں کہ ان کے اس کلام کا مطلب سے ہے کہ جیسے شارع میلت علیہ السلام کی باتیں عام خاص مطلق مقید ہوتی ہیں اور جو قوانین ان میں جاری ہوتے ہیں وہی واقف کی باتوں میں بھی ہونے چاہئیں۔ کیکن اگر ان کا مطلب سے ہو کہ شارع میلائل کی باتوں کی طرح ان کی شرائط پابندی کو واجب کر دیتی ہیں اور ان میں خلل ڈالنے والا اللہ کے نزدیک گنگار ہے تو ہم تو اس سے دست بردار ہیں یہ کلام تو ان کا ہو سکتا ہے جنہیں علم دین ہے دور کا تعلق بھی نہ ہو۔

جبكه بم علم حاكم كوبهي نص شرى كادرجه نهيل دية-

بلکہ جارا مبلک یہ ہے اور میں حق ہے کہ حاکم کاجو فیصلہ خلاف شرع ہو وہ محکرا دیا جائے۔ پھر ہم واقف کی ایس

شرطوں کی تبت کیوں نہ کہہ دیں کہ محض واہی اور بالکل ہی مردود ہیں۔ ہم اس کی دلیل ہیں خود ان قیاسیوں کا تناقض بھی اپنے ناظرین کے سامنے رکھ چکے ہیں کہ شرط ہونے کے اعتبار سے واقف کی شرطیں اور بیویوں کی شرطیں کیاں ان کے احکام ان لوگوں کے نزدیک جداگانہ پس یہ لوگ سنت صححہ اور قیاس مرزع سے بھی نکل گئے اور وضاحت کے لیے ہم یہ بھی پیش کرسکتے ہیں کہ جب آخضرت بی کیا کہ تھیں فرماتے تو گربار والوں کو دو ہرا حصتہ دیتے اور مجرد لوگوں کو اہرا حصتہ دیتے۔ آپ مراتی کا فرمان ہے کہ تین مخصوں کی مدد بذمہ اللہ ہے۔ جن میں سے ایک وہ ہو پاک دامنی عاصل کرنے کے لیے نکاح کرتا ہے۔ اب ذہن دوڑا سے کیااس شرط کو جو جن میں میں کران لوگوں نے مقصد شارع بیاتھ کو بالکل ہی الث نہیں دوا ؟ یہ کہتے ہیں جب تک یہ در بحث سے بیوی والا نہیں ہوا۔ اس کا حصہ ہے 'اس کا حق ہے جماں اس نے نکاح کیا اس کا حصہ بھی گیا اور حق میں اب ان کی اعادت ہم پر نہیں۔ اس لیے کہ واقف کی شرط شلے اب یہ نہ دہا۔ طالا نکہ جو اس نے کیا اس سے وہ اللہ کا محبوب بنا۔ اللہ سے اور نزدیک ہوا۔ لیکن بھاں یہ اندھرہ کہ وقف کرنے والے کی شرط اس صورت میں اللہ کا محبوب بنا۔ اللہ سے اور زدیک ہوا۔ لیکن بھاں یہ اندھرہ کہ وقف کرنے والے کی شرط اس صورت میں تورت میں واجب کو چھوڑا جائے یا کم سے کم سنت کو جو نقلی فرضی روزوں سے مقدم ہے تورب کو ایسانہ کرے وہ عاصی اور گنگار ہے۔

ہاں اگر وہ اللہ اور رسول کی پنڈیدہ چیز ہے ہے جے تو وہ ان کے نزویک نیک اور صالح ہوگا اور جو واجب اس پر تھا اس کا بجالانے والا بن گیا اور اب وہ مال وقف ہے بھی مزے اٹھا سکتا ہے۔ نہ صرف ای شرط کی بلکہ کتاب اللہ کے خلاف جو شرطیں ہوں ان کے باطل ہونے کی وضاحت میں ہم یہ بھی کہ سکتے ہیں کہ تم کتے ہو کہ جو شرط مقصود عقد کے خلاف ہو وہ باطل ہونے کی وضاحت میں ہم یہ بھی کہ سکتے ہیں کہ تم کتے ہو کہ جو شرط گریا اس کے شہر سے باہر نہ لے جائے۔ تم نے بیخ والے کی اس شرط کو باطل قرار دیا کہ بی ہوئی چیز ہے ایک مقررہ مدت تک نفع اٹھائے۔ تم نے تین دن سے زیادہ کے افتیار کی شرط کو باطل قرار دیا۔ تم نے بائع کے نفع کی مقررہ مدت تک نفع اٹھائے۔ تم نے تین دن سے زیادہ کے افتیار کی شرط کو باطل قرار دیا۔ تم نے بائع کے نفع کی شرط کو بیچی ہوئی چیز میں باطل قرار دیا اور بھی اسی طرح کی بہت می شرطین ہیں جنہیں تم نے باطل کما طلائکہ نص شرط کو بیچی ہوئی چیز میں باطل قرار دیا اور بھی اسی طرح کی بہت می شرطین ہیں جنہیں تم نے باطل کما طلائکہ نص حضرت عمرود بن عاص اور حضرت معاویہ بن ابی سفیان رضوان اللہ علیم اجمعین نے اس شرط کو صحیح اور واجب العل بتایا ہے جو عورت اپنے میاں سے کرے کہ وہ اسے اس کے گھرسے یا اس کے شہرسے باہر ڈ لے جائے۔ اس پر سوکن نہ لائے۔ حدیث میں موجود ہے کہ سب سے زیادہ وفا کی حقدار شرط وہ ہے جس پر نکاح اس پاندھا جائے۔

حدیث میں موجود ہے کہ بالع اپنی بیٹی ہوئی چیز سے مدت مقررہ تک نفع اٹھانے کی شرط کر سکتا ہے۔ لیکن تم نے سے سے سے سے سے سے سے سے سے بیاں اور اس اسول کو تم نے وہاں تو ڑا جمال نہ تو ڑنا چاہیے تھا۔ تم نے وقف کی شرطوں کو ضروری قرار دیں حالانکہ عقد وقف کے مقتضا کے وہ صریح خلاف ہیں۔ وقف کا مقتضی تو قربِ اللی کی تلاش ہے۔ پس ہروہ شرط جو قربِ اللی کے خلاف ہو بلکہ صریح مناقض ہو وہ سینیاً باطل ہوگی مثلاً بی شرط کہ فلال جگہ نماز پڑھے۔ حالانکہ وہال وہی اکیلا ہے۔

پایہ کہ وہاں وہ اکیلا نماز پڑھے گا پھر کوئی اور بھی وہاں تھا نماز پڑھے گا ممکن ہے کہی دو مل جائیں۔ پس یہاں نماز اوا کرنا اور مسلمانوں کی بہت بری جماعت اور مسجد کو چھوڑنا باوجودیکہ وہ قدیم مسجد ہے وہاں باجماعت نماز پڑھنے اور والے نمازی بکھڑت ہوتے ہیں اس فضیلت کو ترک کرنا صرف واقف کی شرط کو ضروری جان کر کیا۔ یہ شریعت اور مقتضائے عقد کے خلاف ہو کرخلاف قیاس اور خود تمہارے اصول کے بھی مخالف نہیں؟ اور وضاحت لیجئے۔ مسلمانوں کا اجماع ہے کہ مسجد کی عبادت افضل ہے دہ کہ قبروں کے پاس مسلمانوں کا اجماع ہے کہ مسجد کی عبادت افضل ہے وہاں کا ذکر 'نماز' قرات' قرآن افضل ہے نہ کہ قبروں کے پاس جبکہ کسی وقف کرنے والے نے یہ شرط کی ہے کہ اس وقف سے فائدہ وہ اٹھائے جو اس قبر کے پاس قرآن پڑھتا رہے کہ تم نے خلاف شرع بلکہ خلاف اجماع کیا اور تم نے مان لیا کہ افضلیت کا فعل کرنے والا ہی اس وقف کی آمد سے محروم ہے اور خلاف شرع کرنے والا ہی اس وقف سے فائدہ اُٹھاسکا ہے۔

پی اس محض پر تم نے اس کا ترک واجب کر دیا جو اللہ کو بہت پند تھا۔ جو بندوں کو بہت نافع تھا اور فضیلت سے خالی بلکہ ممنوع کام کا تم نے قصد کیا جو مقصد شارع میلائل کے خلاف ہے۔ شارع میلائل تو کھلے طور سے اس کی مخالفت کرتا ہے اور واقف کا مقصد بھی اجمالی طور پر اس کے مخالف ہے۔ اس کا مقصود رضائے رہت ہے۔ ہاں اسے غلطی گی ہے جو قبروں پر قرآن پڑھنے کو رضائے رہت سچھ گیا ہے۔ اس لیے شرط کی ہے۔ پس بمیں اس کے اصلی قصید کی طرف نظر ڈالنا چاہئے۔ شارع میلائل کے قصد کو ملحوظ رکھنا چاہئے۔ لیکن تم نے صرف وقف کرنے والے کے لفظوں کو لے لیا اس سے کوئی مطلب نہ رکھا کہ رضائے رہ اور مرضی مولا کیا ہے؟ اچھا ہم ایک طرح تہماری تروید کرتے ہیں۔ ہم کتے ہیں کہ تم اپنے اس قامدے کو ہرگز نہیں نبھا سکتے۔ بلکہ نبھائے نہیں ہو۔ مثلاً کسی نظوط لگائی ہے کہ اس سے فائدہ وہ اٹھائے جو اکیلا نماز پڑھے۔ لوگوں سے نہ ملے خلوت میں اور ذکر اللہ میں رہے۔ یا شرط لگائی کہ علم اور دیتی سجھ نہ سیکھے بلکہ قرآت 'قرآن' تبخد اور دوڑوں میں مشخول رہے۔ یا فقہاء کے رہے۔ وقف کیا اس شرط کے ساتھ کہ وہ راہ اللہ کے جہاد کو نہ نظی روزے نہ رکھیں' نوا فل نہ پڑھیں وغیرہ اس سے علمائے کرام ہم آپ سے سوال کرتے ہیں کہ کیا آپ ان تمام بہودہ شرطوں کو بھی معتبرہائیں گے؟ وغیرہ نہیں باطل کرتے ہو تو کیا وجہ نکاح نہ کرنے کی شرط کو ضروری قرار دیتے ہو؟ طلائکہ وہ ان سے یا ان کے بحض سے افضل یا برابر ہے۔

نماز بری مسید میں بری جاعت کے ساتھ اوا کرنا افضل ہے۔ ذکر اللہ اور قرآت قرآن کی بہترین جگہ مسیدیں ہیں۔
پس ان غیر فضیلت والی شرطوں کو کیوں لازی قرار دیتے ہو؟ بتلاؤ آخر کوئی معیار بھی ہے؟ جو باطل و حق میں فرق
کرے؟ یا تمہاری زبائیں اور تمہارے ول ہی احکام کے جاری کرنے والے ہیں۔ لو ایک اور صورت میں ہم
تمہیں ذک ویتے ہیں اور ایسی ذک کہ خود تم بھی مان جاؤ۔ فرض کرو کہ وقف کرنے والے نے یہ شرط لگائی ہے
کہ رات اسی وقف مکان میں گزاری جائے۔ اس نے بے بیوی مجرد رہنے کی شرط نہیں لگائی تم بھی اے نکاح کرنا
مبلح مانتے ہو۔ اب اس نے نکاح کر لیا اس کی بیوی اس سے مطالبہ کرتے ہو کہ وہ رات اسی مکان پر اپنی بیوی

گزارے۔ اب بتلاؤ فیصلہ کیا ہوگا؟ اللہ اور رسول فے تو رات ہوی کے ساتھ گزارنے کا ارشاد فرایا ہے یہ حق عورت کا مقرر کیا ہے۔ میاں ہوی کی مسلحت بھی ای میں ہے۔ عورت کی حفاظت بھی اسی میں ہے۔ نکاح کا مقصد بھی اسی سے بورا: وہ ہے۔ اب بتلاؤ اللہ کا فرمان مانا جائے گا یا وقف کرنے والے کا؟ اللہ کی شرط پوری کرنے کی حقد ارب یا وقف کرنے والے کے۔ حق تو ہی ہے کہ وہ اپنی المبیہ کے پاس شب طال کہ نہ نہ شارع علیتھ نے اسے روکا ہے نہ وقف کرنے والے نے۔ حق تو ہی ہے کہ وہ اپنی المبیہ کے پاس شب باشی کرے۔ ہی اللہ رسول کی چاہت کی چڑہے نہ یہ اس کے لیے جائز ہے بلکہ متحب ہے۔ اس کی وجہ سے واقف کی شرط کو چھوڑ دینا چاہیے اللہ 'رسول کے محبوب فعل کو وقف والے کی شرط سے نہ چھوڑنا چاہئے۔ اگر تم اس کا خلاف کرو تو تم نے اللہ کی نہ مانی رسول سے جوب فعل کو وقف والے کی شرط سے نہ چھوڑنا چاہئے۔ اگر تم اس کا خلاف کرو تو تم نے اللہ کی نہ مانی رسول سے بھوڑا۔ واقف کی مصلحت کو تو ڈا۔ جس پر کا خلاف کرو تو تم نے اللہ کی نہ مانی۔ قیاس کو چھوڑا۔ اللہ اور رسول سے بھوڑا کی مرضی سے منہ موڑا۔ الغرض اس ساری بحث مطلب بیہ ہے کہ رائے قیاس میں نتاقش اور اختلاف ہے اور یہ صاف دلیل ہے کہ رائے قیاس اللہ کی طرف سے نہ میں۔ اس لیے کہ احکام اللی تناقش اور اختلاف سے پاک ہوتے ہیں وہ ایک دو سرے کی تھدیق کرتے ہیں۔ اور رائے قیاس ایک دو سرے کے خلاف ہوتا ہے۔ اللہ تعالی تمام مسلمانوں کو نیک توفیق عطا فرمائے۔ آئین!

## جنفيول شافعيول مالكيول اور بعض حنبليول كاخلاف كتاب الله وسنت رسول

## الله مربي بلكه خلاف قياس مسكه

الا) مقلدین کی یہ تیوں جماعتیں مع حنبلوں کے کہتی ہیں کہ تھیڑ کا اور مار کا قصاص نہیں بلکہ اس میں تعزیر ہے۔ پھر
بعض متاخرین تو کہتے ہیں کہ اس مسئلے پر اجماع ہو چکا ہے۔ یہاں بھی وہ صحیح قیاس سے ہٹ گئے ہیں۔ موجب
کلام اللہ و رسول اللہ طاقید کو چھوڑ دیا ہے۔ جان و مال کی ضانت کی بناء شرعاً عدل ہے قرآن کا فرمان ہے ہر بڑائی کا
بدلہ اسی جیسی بڑائی ہے۔ (الشمراء: ۳) فرمان ہے جو تم پر زیادتی کرے تم بھی اس پر اسی کے مشل زیادتی کرو۔ فرماتا
ہوگہ اگر تم بدلہ لو تو جتنا تم پر ہے انتابی تم لو۔ (غافر: ۳۰) البقرة: ۱۹۳) پس سزا اور قصاص میں برابری اور مشلیت کا
محم فرمایا ہے۔ اس کا اعتبار تا امکان ضروری ہے یہی تھم اللی ہے۔ ظاہر ہے کہ جسے تھیٹر لگا ہے اور جے مار پڑی
ہو اس پر زیادتی ہوئی ہے۔ پس اس زیادتی کرنے والے سے ویسانی بدلہ ہے۔ اگر پوری مثلیت ناممکن ہو تو جمال

جو طانت و وسعت میں نہیں وہ معاف ہے۔ بلائک و شبہ تھپڑ کے بدلے تھپڑ ارکے بدلے مار۔ جمال وہ لگی ہو اور جس چیزے لگائی گئی ہو یکی مثلیت کے قریب ہے۔ حیّا بھی اور شرعاً بھی نہ کہ تعزیر۔ وہ ایک بالکل الگ چیز ہے اس کا انداز اس کی صفت مثلیت سے تو کمال جنسیت سے بھی جداگانہ ہے۔ یکی طریقہ ہے رسولِ اکرم طاقع کا کی وطیرہ ہے آپ کے خلفاءِ راشدین بڑی آت کا بی صریح قیاس ہے اور یکی منصوص ہے حضرت امام احمد روائٹیر سے۔ حنبلیوں میں سے جو اس رو میں بما ہے اس کے قواتی ام کا بھی خلاف کیا ہے ان کے اصول کی بھی پروا نہیں گی۔ جیسے کہ قرآن صدیث اور قیاس و میزان سے ہو اس و میزان سے

دور ہے۔ ای طرح وہ اپنے امام سے بھی دور ہے۔ امام جو زجانی روائٹر کی کتاب میں ہے کہ اساعیل بن سعید نے امام احمد روائٹر سے پوچھا کہ طمانچے اور ضرب کی مار کے بارے میں آپ کیا فرماتے ہیں؟ آپ نے فرمایا ان کا قصاص اور بدلہ ہونا چاہیے۔ یمی قول ہے ابوداؤد کا اور ابو خیشمہ کا اور ابنِ ابی شیبہ کا اور ابراہیم جو زجانی کا۔

مروی ہے کہ حضرت ابو بکر رہاتھ نے کسی محض کو تھیٹر مار دیا۔ پھراس سے فرمایا لے اپنا بدلہ مجھ سے لے لیکن اس نے درگزر کیا۔ روایت ہے کہ حضرت خالد بن ولید رہ اللہ کے بھائی نے قبیلہ مراو کے ایک محض کو تھیر مارا اس کا قصاص حضرت خالد بوالله نے اینے بھائی سے دلوایا۔ کمیل بن زیاد کو حضرت عثمان بولٹھ نے تھیٹر مارا پھراس سے فرمایا کہ تُواپنا بدلہ لے لے لیکن اس نے اپناحق معاف کر دیا۔ حضرت علی کرم الله وجد فی الجند نے بھی تھیٹر کا بدلد اور قصاص دلوایا ہے۔ حضرت ابن زییر افاق سے بھی یی مروی ہے۔ ابو فراس کتے ہیں کہ حضرت عمربن خطاب بواقت نے اپنے ایک خطب میں فرمایا کہ میں تم یر جو امام اور سروار بناکر بھیجا ہوں وہ اس لیے نہیں کہ وہ متہیں ماریں پیٹی اور تمهارے مال لے لیں۔ میں تو انہیں صرف اس لیے بھیجا ہوں کہ مہیں دین سکھائیں۔ سنت رسول کی تعلیم دیں اور تم میں تقسیم کریں۔ جو سردار اس سے سوا اور چھ كرے تم اس كا مقدمہ ميرے سامنے پيش كرو- اس الله كى فتم جس كے ہاتھ ميں عمركى جان ہے كہ ميں اس اميراور سردار ے ضرور بدلہ لول گا۔ یہ س کر حضرت عمرو بن عاص والله فنے کما کہ امیر المؤمنین جبکہ آپ رعیت پر کسی کو سردار بناتے ہیں پھروہ کی کو تنبیہ کے طور پر کھے مارپیٹ کرے توکیا آپ اس سردارے اس رعیتی کابدلہ لیس مے؟ آپ نے فرمایا کیے س لون؟ جَبك خود رسول اكرم ملي إلى اي نفس سے بدل ليت تھے۔ دو مخص آليس ميں اوے ايك نے دوسرے كا كا كا كونا حضرت عمر بن عبد العزيز رطيع في اس بارے كاسوال حضرت سعيد بن مسيب رطيع سے كياتو آپ نے فيفله صاور فرمايا كه جيسے اس نے اس کا گلا گھوٹا ہے وہ اس کا گھونے۔ یا بیر کہ اسے خوش کر دے۔ چنانچہ اس نے چالیس اونٹ دے کر فیصلہ کیا۔ بنولیث کے دو مخض آپس میں اڑنے گئے ایک نے دو سرے کی ناک توڑ دی اور مارنے والے کی بتھیلی کی بڑی بھی ٹوٹ گئ- قاضی ابو بکر نے فیصلہ کیا کہ اس کی ناک کا بدلہ اس سے لیا جائے۔ لیکن مارنے والے کے ہاتھ کا قصاص کچھ بھی نہیں ولوایا۔ اس پر حضرت سعید بن مسیب روایتے نے فرمایا کہ اس کا بھی حق ہے کہ اس کے ٹوٹے ہوئے ہاتھ کا قصاص دلوایا جائے۔ حضرت عثمان والله كا فيصله ہے كه دو مخص جو آليس ميں اثرين ان ميں جو بكھ مو دونوں يراس كى صائت ہے۔ چنانچه اس كاجمي بدله ليا كيا۔ وه جب متجديس آتاكمتاكه اس الله كے بندو! ابن مسيب في ميرايد باتھ تروايا-

جو زجانی روائی فرائے ہیں ہے ہیں فیصلے رسول اللہ ملھا کے اور آپ کے بزرگ صحابہ رہی ہے۔ پھران کے بعد کون ہے جس کی طرف جھکا جائے؟ اور کون ہے جو ان کا ظاف کرے؟ میں کتا ہوں سنن ابی واؤد اور نبائی میں ہے کہ رسول اللہ ملھی خوں ایک مخص آیا اور آپ پر اوندھا پڑگیا آپ کے ہاتھ میں ایک چھڑی تھی جو آپ نے اسے ماری اس سے اس کا مُنہ چھل گیا۔ آپ نے فرمایا آؤ جھ سے اپنا بدلہ لے لواس نے کما نہیں یارسول اللہ ملھی میں نے معاف کیا۔ اس سے اس کا مُنہ چھل گیا۔ آپ نے فرمایا آؤ جھ سے اپنا بدلہ لے لواس نے کما نہیں یارسول اللہ ملھی میں نے معاف کیا۔ اس سے اس کا مُنہ جس ہے کہ رسول اللہ ملھی نے حضرت ابوجہم بن حذیفہ کو صدقہ وصول کرنے والا بنا کر بھیجا۔ ایک مخص آپ سے صدقے کے بارے میں جھڑے لگا۔ آپ نے اس چھڑی مار دی جس سے اس کا چرہ زخمی ہو گیا مقدمہ حضور رسول مقبول ملہ ایک مواد محاف کر دو۔ انہوں نے رسول مقبول ملہ بی سامنے چیش ہوا۔ قصاص کی طبی ہوئی تو آپ نے فرمایا تم اتا اتا مال لے لواور معاف کر دو۔ انہوں نے مانا آپ نے رقم برمادی تب انہوں نے تسلیم کرلیا۔ آپ نے فرمایا و کھو میں شام کو خطبہ پڑھوں گا اور اس واقعہ کا اظہار نے مانا آپ نے رقم برمول می گاور اس واقعہ کا اظہار

کروں گا۔ ان لوگوں نے جواب دیا کہ ہال بمتربات ہے آپ ہماری اس رضامندی کا اعلان کر دیجئے۔ چنانچہ آپ نے اپ شام کے خطبے میں اس واقعہ کا اظہار فرایا اور پھران سے فرایا کہ کیوں تم رضامند ہو گئے؟ اُنہوں نے جواب دیا کہ نہیں ہم تو ناراض ہیں۔ اس پر مماجرین کو بڑا فُصۃ آیا وہ پل پڑے کہ انہیں ماریں لیکن آپ کے فرمان سے رک گئے آپ نے انہیں پھر بلایا اور رقم اور زیادہ بڑھا دی اور فرمایا اب تو راضی ہو؟ اُنہوں نے کہا ہاں بیشک رضامند ہیں۔ آپ نے پھر فرمایا اچھا اب بی اپنے خطبے میں اس واقعہ کا اور تماری رضامندی کا ذکر کر دوں؟ انہوں نے کہا بیشک۔ چنانچہ آپ نے خطبہ ویا اور اس واقعہ کا اور ان کی رضامندی کا ذکر فرما کر ان سے اس مجمع میں سوال کیا گہ اب تو تم راضی ہو؟ انہوں نے کہا کہ ہاں بیشک ہم رضامند ہیں۔

یہ واقعہ صری دلیل ہے اس امری کہ تھوڑی می کھے کا بھی بدلہ ہے۔ اس لیے وہ قصاص اور بدلے پر بار بار اڑے اور حضور سلی است معاوضه برها بوها کر الهیں رضامند کیا۔ اگر اس میں صرف جرمانہ ہی ہو تا تو آخضرت ملی ماف فرما دیت کہ بدلہ تو تم لے نہیں سکتے صرف ویت کے سکتے ہو۔ اس بیا سے فرمان رسول اور یہ ہے اجماع صحابہ وی اللہ اس فران ہے اور میں صاف اور صریح قیاس ہے۔ تہمارے ہاتھ میں کوئی دلیل اس کے خلاف نہیں۔ بجزاس کے کہ تم یہ بماند بناؤ کہ تحیر اور مار کا پورا بورا تصاص ممکن میں۔ اس میں مماثلت کی کوئی صحیح صورت موجود نہیں ہوسکتی۔ جو قصاص کیلئے ضروری ہے لیکن ہم کتے ہیں کہ ہم مہاری اس بات کو مامیں؟ یا صحابہ ری اش کی نظر کو دیکھیں جو یقیناً تمهاری نظرے زیادہ کمال اور زیادہ صحت والی ہے اور یقیناً وہ قیاس سے بھی زیادہ قریب ہے اور کتاب و سنت سے بھی یہ مانا کہ قصاص ہر طرح کی برابری والا ناممكن ہے۔ اب دو صور تیں رہ حمين يا تو قريب قريب كا قصاص يا تحزير جو اس سے بهت دور كى چزہے۔ پركيا وجه كه وور افتادہ چیز کو تو لے لیں؟ اور پیش یا افتادہ چیز کو چھوڑ دیں پس پہلی چیز ہی اولی ہے۔ اس لیے بھی کہ تعزیر میں جنس گناہ کا کوئی دخل نہیں ہو تا۔ نہ اس کی مقدار کا۔ بھی و تعزیر میں کوڑے لگتے ہیں بھی بیدیں پرتی ہیں۔ بھی ہاتھ سے ہی سزا دے دی جاتی ہے۔ پس کمان تو کو روں کی گرما گرمی میں اس باتھ کی مار کی سردی؟ پھر تعزیر میں کی زیادتی بھی ہوتی ہے اور بدلے میں برابری کی جبو اور کوشش برابر رہتی ہے۔ میں عدل کے قریب ہے جس کا علم اللہ تعالی نے دیا ہے جس پر کتاب اللہ ناطق ہے اور جو میزان ہے کہ جس کے جس عضو پر جس طرح کی مار پڑی ہے مارنے والے کے بھی اس جگہ اس کے مثل مار پڑے۔ مانا کہ اس میں ممکن ہے برابری ہو جائے اور ممکن ہے کمی زیادتی بھی ہو جائے۔ لیکن وہ بست کم ہو گی اور معافی کے قریب ہوگی اس لیے کہ وہ بس کی بات میں اور جو بات انسان کے اختیار کی نہ ہو اس سے شریعت نے در گزر فرمالیا ہے۔ جیے کہ ناپ تول کی ہر طرح پر مساوات اور برابری۔ فرمان اللی ہے کہ ناپ تول کو عدل سے پورا کرو ہم کمی کو اس کی طاقت ے بردھ کر تکلیف نہیں ویے خیال فرمایے عدل کا علم ویا لیکن طاقت سے زیادہ مکلیف ساقط کردی۔ مقدور غیر مقدور میں فرق کردیا۔

اور سنیہ! تعزیر کا نام قصاص برگز رکھا نہیں جا سکا۔ لفظ قصاص مماثلت اور برابری پر دلالت کرتا ہے چنانچہ کما جاتا ہے قص الاثر جبکہ قدم بہ قدم ہے۔ قص الحدیث جبکہ بات کو ٹھیک نقل کرے۔ مقاصة کا مطلب ہی ہی ہے کہ ایک گناہ اس چیسے بدلے سے ماقط ہو جائے وہ جنسا اور صفتا برابر ہو گا اور تعزیر گناہ کی سزا ہے اس جس مثلیت کا کوئی اعتبار نہیں۔ پس اس کی طرف گھوم جانا ایسا ہی ہے جیسے تلف کردہ کی قیت کی طرف گھومنا اور اس میں عضو اور ہو تا ہے سزا دو سری ہوتی ہے اس کی طرف گھومنا اور اس میں عضو اور ہوتا ہے سزا دو سری ہوتی ہے

سزا دینے کی چیز اور ہوتی ہے پس قصاص اور تعزیر دو بالکل غیر غیر چیزیں ہیں۔ تعزیر میں اصل جرم کا کوئی صحیح اندازہ نہیں ہوتا۔ وہ یا یقیناً کم ہوتی ہے یا زیادہ ہوتی ہے نہ شلیت ہوتی ہے نہ شلیت کے قریب ہوتا ہے۔ پس پہلی صورت ہی قریب قیاس ہے قرین قیاس ہے۔ دوسری صورت میں بعد بردہ جاتا ہے۔ اس میں قصور کابدلہ بغیر جنس ہے۔ جیسے تلف شدہ چیز کی قیمت۔ چراس میں بھی نزاع ہو سکتا ہے اس لیے کہ اس میں بھی مثلیت پوری نوری نہیں ہے۔ یہ بھی ایسا ہے جیسے حیوان کے بدلے مکان۔ برتن کے بدلے کیڑا۔ اس طرح کی اور گئتی کی اور بونے کی چیزیں۔ چاروں امامول کے مقلدین میں سے اکثر قیاس حضرات کا قول ہے جب ان میں سے کوئی چیز تلف ہو تو اس کی قیمت واجب ہے۔ اس کی وجہ ان لوگوں نے یمی قائم کی ہے کہ جنس میں مثلیت محال ہے۔

پھرانہوں نے اپنے اس قیاس کو تو ڑتے ہوئے کہا ہے کہ حرم میں اور حالت احرام میں شکار کر لینے پر بھی قیت ہی آتی ہے نہ کہ مثلیت اور برابری کی چیز۔ چیے کہ مملوک ہونے کی صورت میں ہے۔ پھراس قیاس کا خلاف انہوں نے خود کیا اور کہا کہ یہ قرض میں جائز نہیں۔ اس لیے کہ قرض میں مثل کا لوٹانا واجب ہے اور اس میں مثل ہے نہیں۔ پھران میں سے بعض اس قیاس کے نتیج سے حرم کے شکار میں بھی نکل بھاگے ہیں۔ کیونکہ قرآن و حدیث نے چوپایوں میں مثل قائم کر کے مثل ہی کو واجب کیا ہے اور ان کے جہور کا قول بھی ہی ہے۔ مثل ہی کو واجب کیا ہے اور حسب امکان مقید کیا ہے۔ گو ہر طرح سے مثل نہ ہو۔ خود ان کے جہور کا قول بھی ہی ہے۔ مثل امام مالک رطانی رطانی رطانی اور خوان اور چیارات دوان کا قرض بھی جائز جانے ہیں۔ چینے کہ شنب سیجھہ سے فابت مثل امام الک رطانی رطان کیا اور خوان اور چار اونٹ والاعمدہ اونٹ اداکیا اور فرا دیا کہ یہ اس سے اچھا ہے اور انسان کی صورت میں رد کی مروت اس میں ہے کہ اوائی میں بھر چیز دے۔ پھراس میں بھی ان میں اختلاف ہے کہ قرض حیوان کی صورت میں رد قبت واجب ہے یا رد مثل؟ اس میں ان کی دو قول ہیں۔

امام احمد طلیتے وغیرہ کے فدہب میں دونوں تھم مروی ہیں۔ سُنت میں جو حضور ساتھے ہے تابت ہے وہ تو ای جیسی چیز کا لوٹانا ہے۔ کی امام احمد سے لفظوں میں مروی ہے۔ پھر غصب اور تلف کی صورت میں ان کے تین قول ہیں اور شول فدہ ب احمد میں ہیں۔ ایک تو یہ کہ مثل کا لوٹانا ہمال تک ممکن ہو۔ دو سرے یہ کہ قیمت۔ تیرے یہ کہ حیوان میں تو مثل اور جواہر وغیرہ میں قیمت۔ پھر اس میں بھی یہ حضرات مختلف ہیں کہ اگر کسی نے کسی کی دیوار گرا دی تو کیا اس پر اس کی قیمت کی صفات ہے یا وہ کی اس میں بھی ہے حضرات مختلف ہیں کہ اگر کسی نے کسی کی دیوار گرا دی تو کیا اس پر اس کی قیمت کی صفات ہے یا وہ کی بی دیوار گرا دی تو کیا اس پر اس کی قیمت کی صفات ہے۔ اس کے خلاف جمال نفس کا مقابلہ ہے وہاں قیاس صحیح کا بھی معارضہ ہے۔ قیاس بی ہے کہ تقریباً یہ سب چیزیں مثلبت کی خانت پر ہیں۔ اس کی دلیل ہیہ ہے کہ جنابِ باری سجانہ وتعالیٰ نے محرم کے شکار کے بدلے اس جیسا ہوئور مقرار فرمایا ہے۔ یہ ظاہر ہے کہ اونٹ کی اور پر ند میں ہے۔ خود آخضرت مٹائیٹا نے اور اونٹ میں ہے۔ بکری کی برلے کا کہا تا ہے۔ بی طاہر ہے کہ اونٹ کی اور پر ند میں ہے۔ خود آخضرت مٹائیٹا نے اونٹ کی قرانی اور فرما دیا کہ برلے کا کہا تا۔ پس ان میں ضانت برابری کی ہے کہ بیں عدل ہے " بھی قیاس ہے" بی قیاس ہے" بی قیاس ہے" بی قیاس ہے" بی کا آمن ہے۔ امام احمد مطلی حیال ساتھی مطلقہ کا قبل ہو تو وہ کی کا عاب بیالہ تو ٹر دیا اس کے بدلے میں برتن اور کھانے کے بدلے کا کھانا۔ پس ان میں ضانت برابری کی ہے کہ بی عدل ہے" بی قیاس ہے" بی قیاس ہے" بی کی میاں ساتھی مطلقہ نے فرمایا اگر اس جیسائل سکا ہو تو وہ کی کا عاجت بیالہ تو ٹر دے " اس کی قیمت ہے۔ امام احمد مطلقہ نے فرمایا اگر اس جیسائل سکا ہو تو وہ کی کا عاجت بیالہ سر دولتھ نے کہ فرمایا اگر اس جیسائل سکا ہو تو وہ ہو

ہے اگر نہ المے تو قیت۔

اسائیل بن سعید کتے ہیں میں نے امام صاحب سے دریافت کیا کہ اگر کوئی کی کاپیالہ توڑ دے یا اس کی کٹری توڑ دے یا چر ڈالے یا گیڑا چھاڑ دے تو کیا تھم ہے؟ فرایا اسی جیبی کٹری اور پیالہ اور کیڑا دے۔ میں نے کہا اگر تھوڑا ہی چھاڑا ہو تو؟ فرایا گیڑے والے کو اختیار ہے تھوڑا ہو یا زیادہ ہو۔ ایک روایت میں ہے کہ جو کسی کی کوئی سالم چیز موڑ دے تو اگر اس جیسی مل سکتی ہے تو وہی دے۔ نہ مل سکتے پر قبست اوا کر دے۔ زیور توڑ دے' سکہ توڑ دے تو ویبا ہی بدلہ میں دے وے اور روایت میں ہے کہ اس پر اسی جیسی کٹری اور پیالہ اور کپڑا ہے۔ غلام میں اور جانوروں میں میں نہیں کتا۔ کپڑے والے کو اختیار ہے اگر چاہے اس کا کپڑا چھاڑ دے اگر چاہے ویبا کپڑا ہے ویبا کپڑا ہے اس کی دلیل بیہ حدیث ہے کہ آخضرت سائی آپا اپنی آیک ہیوی صاحبہ کے پاس تھے جو ایک دو سری آتم المؤمنین رہے تھا کہ پیالے میں پچھ کھانا بھیجا اس نے لانے والی کے ہاتھ پر مارا جس سے بیالہ ٹوٹ گیا۔ آخضرت ملی ہے کھانا کھایا۔ آپ نے قاصد کو روک رکھا تھا جب اس میں کھانا جمع کیا اور فرمانے لگے تہماری اماں کو غیرت آگئ کو اب کھا اور ٹوٹا ہوا پیالہ ان کے گھر میں رکھا۔

سے حدیث صحیح بخاری شریف میں ہے۔ ترفری میں ہے 'آپ نے فرمایا کھانے کے بدلے کھانا اور برتن کے بدلے برت امام ترفری روائیہ اسے صحیح بخاری شریف میں اور اور نسائی میں ہے کہ حضرت عائشہ روائیہ ان کا کفارہ کیا ہے؟ آپ نے فرمایا برتن جیسا برتن اور کھانے جیسا کھانا۔ میں امام صاحب کا غرجب ہے۔ فرماتے ہیں جو شخص کمی کی ایسی چیز کا نقصان کرے جس کی ناپ تول نہ ہو سکتی ہو۔ تو اس کے ذمے اس کے مثل ہے اگر پائی جاتی ہو اور کما گیا ہے کہ اس کی قیمت ہے۔ ان کے مختقین اصحاب کا میں غرجب ہے۔ حضرت عثمان اور حضرت این مسعود رق الله ہوا کہ اس کی قیمت ہے۔ ان کے مختقین اصحاب کا میں غرجب ہے۔ حضرت عثمان اور حضرت این مسعود رق الله ہوائی ہوا اور کمی اس کے مثل ہوائی ہوا ور کمی کا ہے۔ میں مسئود رق ہوائی ہوائی

لیکن ای پرجو حدیث میں ہے نہ اس پرجو آپ نے سمجھا ہے جو حدیث سے نہ سمجھا جاتا ہے نہ وہ مُراد لی جاسکتی ہے نہ اس پر حدیث کو محمول کیا جاسکتا ہے۔ اس میں جو صانت ہے وہ کسی تلف کردہ چیز کی صانت سے کوئی تعلق نہیں رکھتی ملکہ یہ تو صرف اتن می بات ہے کہ مال غیر کی ملکیت قیمت سے حاصل کرلی جائے۔ جھتے دار کا حصتہ یہ خرید تا ہے پھر بعد از خرید اری آزاد کر دیتا ہے۔ ضروری ہے کہ اس کی ملکیت مان لی جائے تاکہ اس کی آزادگی معتبر ہو۔ جو کہ غلامی کے قائل ہیں۔ ان میں آزاد کر دیتا ہے۔ کہ وہ اس کی آزادگی کے بعد بھی اس میں کوئی اختلاف نہیں۔ اس لیے کہ ولاکا مالک میں ہے ہاں اس میں اختلاف ہے۔ کہ وہ اس کی آزادگی کے بعد بھی

فلام رہ سکتا ہے؟ یا بید کہ جب تک قیت ادا نہ ہو جائے وہ آزاد نہیں ہو سکتا۔ یا بید کہ وہ موقوف ہے جب تک قیت کل ادا نہ ہو جائے ۔ اند ہو جائے ۔ جب ادا ہو گئ تو ظاہر ہے کہ وہ اپنی آزاد گی کے وقت سے آزاد ہو گیا۔ شافعی طلتے ند ہب میں ہی ہے۔ لیکن ان کے اور امام احمد رطلتے کے مشہور فد ہب میں پہلا قول ہے۔ ماکلی فد ہب میں دو سرا قول ہے۔ اسی اختلاف پر اس کی بناء ہے کہ اگر شریک نے بھی اس کی آزاد کر دیا تو قول اول پر وہ آزاد نہیں ہوا اور قول ثانی پر وہ آزاد ہو گیا اور ولا یعنی نبست آزاد گی دونوں کے در میان رہی۔

اس پر اس کی بھی بنا ہے کہ جب دو شریکوں میں سے ایک کے کہ جب تو اپنا حسہ آزاد کرے تو میرا حسہ بھی آزاد ہو ہے۔ پہلے قول کی بنا پر تو یہ تعلیق صحیح نہ ہوگی۔ اس کا حسہ آزاد کرنے والے کے مال سے آزاد کیا جائے گا اور دو سرے قول کی بناء پر یہ تعلیق صحیح ہوگی اور آزاد کرنے والے پر وہ آزاد ہو جائے گا۔ الغرض یمال کی صانت کی مثال شفیع کی صانت قیمت کی مثال ہے۔ جبکہ شفعہ میں وہ کوئی چیز لے یہ صانت کی چیز کے تلف کرنے کی صانت جیسی نہیں ہے۔ بلکہ یہ ملیت بابت کی جیز کے تلف کرنے کی صانت جیسی نہیں ہے۔ بلکہ یہ ملیت بابت کرنے کے لیے قیمت کی مثال ہے۔ ہاں شفیع کو شارع جسے میں داخل کرتا ہے اور وہ اپنے افترار سے قیمت اوا کرتا ہے اور آزاد کرنے والے کے شریک کا حسہ اس کی ملیت میں قیمتاً اوا کرتا ہے اور آزاد کرنے والے کے شریک کا حسہ اس کی ملیت میں قیمتاً اوا کرتا ہے اور آزاد کرنے والے کے شریک کا حسہ اس کی ملیت میں قیمتاً اوا کرتا ہے اور آزاد کرنے والے کے شریک کا حسہ اس کی ملیت میں قیمتاً اوا کرتا ہے اور وہ اپنی بالکل جداگانہ چیز ہے۔ اچھا او ہم تسلیم کیے لیتے ہیں کہ یہ صانت تلف ہے تو بھی اس میں یہ داگانہ چیز ہو جو ناقابل تقیم ہو۔ جیسے غلام ہے ، جانور ہے ، جو ہر ہے وغیرہ وغیرہ لیوں کا فرق سنے! دو شریکوں میں جب کوئی ایس چیز ہو جو ناقابل تقیم ہو۔ جیسے غلام ہے ، جانور ہے ، جو ہر ہے وغیرہ وغیرہ لیاتوں کا فرق سنے! دو توں میں تقیم ہو۔ جیسے غلام ہے ، جانور ہے ، جو ہر ہے وغیرہ وغیرہ لیاتوں کا حق اس کی اور انتان کی ملیت کے حق کے مطابق ان میں تقیم ہو جائے گی۔ جیسے کہ مثل والی چیز کی تقیم ہو جاتی ہے۔

ان دونوں کا حق مثلیت والی چیز کی تو عین میں ہے اور قیمت والی چیزیں بوقت اختلاف اس کی وصول شدہ قیمت میں۔
اگر اس کا حق قیمت میں ہوتا ہی نہیں تو اس کی طلب پر بیچ کی ضرورت ہی کیا تھی؟ اس جُوت کے بعد ہم کتے ہیں کہ اگر اس کے آدھا غلام تلف کر دیا۔ اور ہم نے اسے اس کی مثلیت کا ضامن اور ذمہ دار ٹھرایا تو ظاہر ہے کہ ہم نے اس کا حق جو نصف قیمت کا تھا اسے فوت کر دیا۔ جو اس کے لیے شریعت نے طلب بیچ کے وقت واجب کیا تھا۔ اس کے شریک کا حق نصف ہی تھا نصف قیمت کا دیا۔ جو اس کے لیے شریعت نے طلب بیچ کے وقت واجب کیا تھا۔ اس کے شریک کا حق نصف ہی تھا نصف قیمت کا دو حقدار تھا۔ اگر وہ دونوں آپس میں تقیم بھی کرتے تو تقیم بھی قیمت کی کرتے جب ایک دوسرے کا حصتہ تلف کر دے تو وہ اس کی قیمت کا دیندار ہو گا۔ اس کے برعکس مثل والی چیزیں ہیں کہ اگر ان میں ان کی تقیم ہوگی تو مثلیت سے ہوگی۔ جب ایک شریک دوسرے شریک کا حصتہ برباد کر دے گا تو دہ اس جیسی چیز کا دیندار ٹھرے تقیم ہوگی تو مثلیت سے ہوگی ہوگا۔ بیا تاقش کا مرتکب ہوا اگر کی ہے قیاس اور بھی ہے میزان عدل۔ جو ہر طرح پورا پورا ہورا ہے۔ جو نصوص کا آفارِ صحابہ کا موافق ہے۔ اس کا ظاف جس نے کیاس نے دو پاپ میں سے ایک اٹھایا۔ یا تو شنت و آفار کا ظاف کیا آگر قیاس کو چھوڑ دیا۔ یا تاقش کا مرتکب ہوا آگر جس نے کیاس بھوڑ دیا۔ یا تاقش کا مرتکب ہوا آگر قیاس کو چھوڑ دیا۔ یا تاقش کا مرتکب ہوا آگر قیاس پر جمارہا۔

حضرت سلیمان علالما اور حضرت داؤد علالما کی حکومت کا ایک فیصله ان دونوں اللہ کے نموں کا ہے اور

جو قرآن کریم میں مذکور ہے۔ (الانبیاء: ۵۸) یہ فیصلہ اس باغ کے بارے میں ہے جے دو سرے کی بکریاں چر گئی تھیں۔ لفظ حرث کا ہے۔ حرث کا ہے ہیں باغ کو۔ مروی ہے کہ یہ بیان کریوں کی قیمت انہیں اتن ہی چی جتنا باغ والے کا نقصان تھا۔ اس لیے بکریاں باغ والے کو دلوا دیں۔ یا تو اس لیے کہ ان کے پاس درہم نہ تھے اور ان بکریوں کا اس وقت بکنا دشوار تھا یا انہوں نے خود بکریاں ہی دے دیں اور وہ اس پر راضی ہو گئے کہ قیمت کے بدلے یہ جانور ہی لے لیں۔ لیکن حضرت سلیمان علائل نے بکری والوں پر صانت کا فیصلہ کیا کہ وہ مثل اس باغ کے آباد کرکے باغ والوں کو سونپ دیں لیکن حضرت سلیمان علائل کے بلکہ فرمایا کہ باغ والوں کے پاس ان کی بکریاں رہیں تاکہ ان کی زیادتی اس مدت میں وہ لیتے رہیں۔ لیتے رہیں۔

یہ بدلہ ہو گا اس فوت شدہ کا جو اس بدت میں ان کے ہاتھ سے جاتا رہا۔ دونوں فاکدے کا اندازہ آپ نے برابر برابر کا کیا۔ یہ وہ علم ہے جو حضرت سلیمان علائے کے ساتھ خدائے تعالی نے مخصوص کیا تقا اور جس کی تعریف کی تھی۔ علاء اسلام کا اس جیسے امریس قدرے اختلاف ہے۔ ان کے چار قول ہیں۔ ایک تو موافقت فیصلہ سلیمانی بحریوں کے رات کے چرنے میں اور مثل میں۔ حق قول بھی بھی ہے۔ امام احمد روائی کے جار مثل میں ہے۔ کو ان بررگوں سے جو قول مشہور ہے وہ اس کے خلاف ہے۔ دو سرا قول ہی ہے کہ چرانے کی صافت میں کے ہاں بھی ہے۔ گو ان بررگوں سے جو قول مشہور ہے وہ اس کے خلاف ہے۔ دو سرا قول ہی ہے کہ چرانے کی صافت میں موافقت فیصلہ سلیمانی۔ لیکن صافت بالٹل میں نہیں ان تینوں اماموں سے مشہور یہی ہے۔ تیبرا قول ہی ہے کہ تضمین بالٹل میں موافقت فیصلہ سلیمانی۔ لیکن رات کے چرجانے میں نہیں۔ جیسے کہ اس وقت نہیں جبکہ بحریوں والا از خود چرا تا۔ بغیراس کو موافقین کا ہے۔ چوتھا قول ہی ہے کہ بحریوں کے رات کے جرجانے میں ضافت واجب نہیں اور جو صافت بغیر رات کے جرفے کے ہو وہ بھی قیست کی ہے۔ نہی مارے وہ بھی قیست کی ہے نہی مارے وہ بھی قیست کی ہے۔ تیبر ابو صنیفہ روائی ہی ہے۔ بھی قارت وہ بھی قابت بور کی معالم میں کہ خوانات پر ہے بیس آپ کے مبارک فرمان سے خابت ہو گیا کہ جو نقصان مویش کر جا نیس اس کی صافت اور ذمہ داری مویشیوں والوں کے ذے اپنی آپ کے مبارک فرمان سے خابت ہو گیا کہ خوانات بیل مارک فرمان سے خابت ہو گیا کہ خوانات بی ہو ادائی توفیق عطافرہا ہے۔ جو نقا فرما ہے۔ تونانا کی خابات بی ہو اللہ توفیق عطافرہا ہے۔ ان اللہ توفیق عطافرہا ہے۔

ای میں ان تینوں جرموں کا قصاص ہے جو جانی ہوں یا مالی ہوں یا آبرو کے ہوں۔ یہ تین مسلے ہیں۔ پہلا تو یہ کہ جنایت و جرم کرنے والے کے ساتھ وہی کیا جائے گا؟ جو اس نے کیا ہے؟ پس اگر اس کا فعل حق اللہ میں جرام شدہ ہے جیسے لواطت اور شراب کا پلانا تو ظاہر ہے اور اتفاقی مسلہ ہے کہ اس کے ساتھ الیہا نہ کیا جائے گا اور اگر اس کا فعل اور ہے مشلا آگ سے جلا دینا' پانی میں ڈال دینا' پھرسے سرکچل ڈالنا' کھانا بینا بند کرکے مار ڈالنا۔ پس ان صورتوں میں امام مالک رطاقیہ' امام شافعی رطاقیہ اور آیک روایت میں امام احمد رطاقیہ کا فرمان میہ ہے کہ اس کے ساتھ بھی ایسا ہی کیا جائے۔ اس میں ان کے زدیک تو گرے زخموں میں اور دوسرے میں بھی کوئی فرق نہیں۔ امام ابو صنیفہ رطاقیہ اور ایک روایت میں امام احمد رطاقیہ کا فرمان ہے کہ ایسی

صورتوں میں اسے قصاصاً مار ڈالا جائے گا لیکن تلوار سے اس کی گردن کاٹ کرنہ کہ کمی اور طرح۔ امام احمد روائیہ سے تیسری روایت ہیں ہے کہ اگر زخم مملک ہے تو ای طرح اس کے ساتھ بھی کیا جائے گا ورنہ تلوار سے مار ڈالا جائے گا۔ چو تھی روایت میں ہے کہ اگر زخم گرا ہے۔ یا خود زخم قابل قصاص ہے تو جو اس نے کیا ہے ویسا ہی اس کے ساتھ کیا جائے گا ورنہ تصاص تلوار سے لیا جائے گا۔ لیکن کتاب اللہ اور میزان عدل سے جو فابت ہے وہ پہلا قول ہی ہے۔ شخت سے بھی کی فابت ہے۔ آخضرت ساتھ کیا جائے گا۔ لیکن کتاب اللہ اور میزان عدل سے جو فابت ہے وہ پہلا قول ہی ہے۔ شخت سے بھی کی فابت میں اس کی وجہ اس کا عمد تو زنا نہ تھا۔ اس لیے کہ ایس لیے کہ اس لی مرد اس کے مدیث میں ہے کہ 'جبو کی جان کی جائے گا۔ اس کی وجہ اس کا عمد تو زنا نہ تھا۔ اس لیے کہ ایس بھی اس کے ساتھ کیا جائے گا۔ اس کی سند مضبوط نہیں اور صحابہ بھی ایک حدیث میں ہے کہ قصاص کا بغیر تکوار کے نہیں۔ امام احمد مطابعہ فرائے ہیں کہ اس کی سند مضبوط نہیں اور صحابہ بھی ہیں۔ خود لفظ قصاص کا بغیر تکوار کے نہیں۔ امام احمد مطابعہ فرائے ہیں کہ اس کی سند مضبوط نہیں اور صحابہ بھی ہیں۔ خود لفظ قصاص کا اقتضاء بھی کی ہے اس لیے کہ اس میں مماثمت لین برابری لازم ہے۔ دو سرا مسکلہ ہے مال کے تلف کرنے گا۔ یہ بھی اگر محمت نہیں ہے مثلاً کیڑا بھاڑا ہے یا برتن تو ڑا ہے تو مشہور تو یہ ہے کہ اس میں مطابعہ کرنے کا حق نہیں کہ اس جیسی چیز اس کی بھاڑ دے یا تو ڑدے۔ بلکہ اس جیسی صحبے سالم چیز ہے۔ کہ اس تان ہوا۔

لیکن اقتفاءِ قیاس ہے ہے کہ اسے حق دیا جائے کہ جو اس نے اس کے ساتھ کیا ہے ہے ہی اس کے ساتھ کرلے۔ چیسے کہ اپنے نفس پر ظلم کرنے والے سے بدلہ لیتا ہے۔ پس اسے حق ملنا چاہیے کہ جیسے اس نے اس کا کپڑا بھاڑا ہے ہے ہی اس کا ویباہی کپڑا بھاڑ دے۔ جیسی اس کی کٹڑی اس نے تو ڑی ہے ہے ہی اس کی کٹڑی تو ڑ دے کی عدل و انسان ہے جو لوگ اسے روکتے ہیں ان کے پاس نہ تو کوئی صرح دلیل ہے۔ نہ قیاس ہے نہ اجماع۔ نہ ہے حق اللہ میں حرام ہے اور ہے ہی ٹھیک نمیں کہ مال کی حرمت نفس کی حرمت سے زیادہ مانی جائے یا اعضائے انسانی سے زیادہ مانی جائے۔ جبکہ شارع نے عضو کہ برلے عضو 'نفس کے بدلے نفس کے بلاک کرنے کا قانون مقرر کیا ہے تو مال کے بدلے مال کے تلف میں کون می چیز مانع ہے؟ بلکہ اس میں تو قصاص بطور اولی ہونا چاہیے۔ حکمت قصاص ہی ہے کہ جس پر ظلم ہوا ہے اس کی تشفی ہو جائے' اس کے غض صرف ایذا دہی اور کے غضے کا علاج ہو جائے اور وہ بغیر بدلے کے عاصل نہیں ہو سکی۔ ایسا بھی ہو تا ہے کہ ظالم کی غرض صرف ایذا وہی اور نئوس کے قیمت اوا کرنا اس پر آسان ہے کیونکہ وہ ایک ملادار آدی ہے۔ پس بیہ تو قیمت دے کراپنا ول خوش کر کے نا گا اور بیہ مسکین آہ کر کے رہ جائے گا مجوا ہے گا کامزہ چکھائے گا۔

لے گا اور یہ مسکین آہ کر کے رہ جائے گا کم نظم کامزہ چکھائے گا۔

اِس شریعت کاملہ کی حکمت اور اس کے عدل کا مقتفی کی چاہتا ہے کہ اسے بدلہ دلوایا جائے۔ یہ بھی اس کا کپڑا پھاڑے اور یہ بھی اس کی لکڑی توڑوے تاکہ دِل شھنڈا ہو جائے۔ قرآن کی یہ تینوں آیتیں بھی اس کا اقتضاء کرتی ہیں۔ فرمان ہے: ﴿ فَاعْتَدُوْا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾ (بقرہ: ۱۹۲) فرمان ہے ﴿ جَوْرَ اَوَٰ سَیِّنَةٌ سَیّعَةٌ مِثْلُهَا ﴾ (شوری: ۲۰۰) فرمان ہے: ﴿ وَانْ عَاقَبْدُوا بِمَثْلِ مَا عُوْقِبْهُمْ بِهِ ﴾ (محل: ۱۲۱) فقماء نے بھی صراحتا اس بات کو جائز کما ہے کہ جب حملی کفار مسلمانوں کی کھیتیاں جلاتے ہوں اور ان کے باغات اجاڑتے ہوں تو یہ بھی ایساہی کرسکتے ہیں۔ کی ٹھیک بات ہے۔ صحابہ

نے یہود کے باغات کائے جناب ہاری نے اسے مقرر رکھا۔ کیونکہ اس میں ان کی کامل رسوائی تھی۔ اس سے بھی ثابت ہوتا ہے کہ گنگار ظالم کی رسوائی اللہ کو پہند ہے اور اس نے اس کی اجازت شرعی دی ہے۔ دیکھو خیانت کرنے والے کے اسباب کا جلا دینا شرعاً جائز ہے کیونکہ اس نے مسلمانوں کے مال غنیمت میں خیانت کر کے ان پر ظلم کیا ہے ہیں جبکہ اس نے مسلمانوں کے مال کو جلایا تو اس کا مال جلایا جانے میں اولی ہوگیا اور جب عقوبت مالیہ مشروع ہوئی اللہ کے ان حقوق میں جن میں عموماً بدلہ نہیں بلکہ چشم بوشی ہے تو بندوں کے حق میں اس کا مشروع ہونا کیوں اولی اور عمدہ نہ ہوگا؟ جس کی چاہت ہے کمد وصول کیا جائے۔

اور وجہ ہے کہ اللہ سجانہ وتعالی نے قصاص اس لیے مقرر فرمایا ہے کہ لوگ ظلم و زیادتی سے رک جائیں۔ جمال کہیں مالی جرمانہ مقرر کیا ہے وہ بھی صرف اس لیے ہے کہ جس پر ظلم کیا گیا ہے اس کی اشک شوئی ہو جائے۔ پروردگارِ عالم کی شریعت ہر طرح کائل ہے۔ بندوں کی مصلحت اس میں ہے جس پر زیادتی ہوئی ہے اس کی دِل داری بھی اس میں ہے۔ جانوں اور اعضائے جم کی سلامتی بھی قانون شرع میں ہی ہے۔ اگر صرف دیت و جرمانہ ہی مقرر ہوتا تو مالدار لوگ تو غریبوں کی جان کو اور ان کے جم کے اعضاء کو گاجر مولی سمجھ لیتے۔ قل کیا اور جرمانہ دے دیا۔ ہاتھ پاؤں کائے اور کچھ روپیہ پھینک کر الگ ہو گئے۔ شرع کی حکمت و رافت و رحمت و مصلحت اس کی انکاری ہے۔ پس جس طرح یہاں شریعت نے حکمت برتی الگ ہو گئے۔ شرع کی حکمت و رافت و رحمت و مصلحت اس کی انکاری ہے۔ پس جس طرح یہاں شریعت نے حکمت برتی ہے۔ یہی حکمت مالی نقصان کی صورت میں ہونا چاہئے۔ کہ جبری چیز تلف کی ہے واپی بھی ہاں اگر وہ راضی جو تو اس کا حکم بھی چیز تلف کی ہے واپی بھی جانو ہو تھی جی چیز تلف کی ہے واپی بھی ہو گا جسے کہ بھی چیز تلف کی ہے واپی بھی ہو گا جسے کہ اعظام بھی ہو گا جیسے کہ اعضائے جسم کے گئے پر یہ حکم ہے۔ یہی حکم جے بھی امام احمد رطائیے و ابن تیمیہ درائیے کا قول ہے۔ چنانچہ موکی بن سعید کی روایت میں ان دونوں بزرگوں سے معقول ہے کہ جس کی بیا امام احمد رطائیے و ابن تیمیہ درائیے کا قول ہے۔ چنانچہ موکی بن سعید کی روایت میں ان دونوں بزرگوں سے معقول ہے کہ جس کی چیز کا نقصان کیا گیا ہے اسے اختیار ہے خواہ ویسابی اس کا نقصان کرے۔ خواہ اسی جیسی چیز اس سے لے لے۔

تیسرا سئلہ کی کی آبرو رہزی۔ اگر وہ فی نفسہ حرام ہے جیسے اس پر جھوٹ بولنا' اسے تہمت لگانا' اس کے ماں باپ کو کل دینا۔ تو ظاہرہے کہ ان کاموں کے بدلے ان جیسے کام یہ نہیں کر سکتا ہاں اگر کمی نے اسے اپنے دِل میں بڑا کہا ہے یا اس کے ساتھ بنہی نداق کیا ہے یا اس پر بیشاب ڈال دیا ہے یا اس پر تھوک دیا ہے یا اس پر بددعا کی ہے تو بیشک اسے بھی بدلہ لینے کا حق صاصل ہے۔ اس میں وہ عدل کو ہاتھ سے نہ جانے دے۔ یا جیسے اس نے اس کی گردن پر مارا تو یہ بھی ای طرح اس کی گردن پر مارا تو یہ بھی ای طرح اس کی گردن پر کارا تو یہ بھی ای طرح اس کی گردن پر کارا تو یہ بھی ای طرح اس کی گردن پر کارا تو یہ بھی ای مورک ہوا ہے ہے۔ کتاب و سُنت میزان عدل' قیاس صحیح اور آفادِ صحابہ سے مؤید ہے۔ بخلاف تعزیر کے کہ وہ جنس کے اعتبار سے 'مقدار کے لحاظ سے اور صفت کے لحاظ سے غرض ہر لحاظ سے بالکل جداگانہ چیز ہے۔ پھر یہ کہ سنت صریحہ بھی ای پر دلالت کرتی ہے۔ پس اگر پھھ اس کے ظاف ہو بھی تو وہ توجہ کے قابل نہیں۔ صحیح بخاری شریف میں ہے کہ ازواج مطہرات امہات المؤمنین ڈگاٹٹ کے دھٹرت اُم المؤمنین زینب بنت جمش رٹھاٹٹ کو رسول کریم ملٹھ کی خدمت میں بھیجا کہ آپ معرت عائشہ صدیقہ رٹھاٹٹ کو ادرے میں حضور ملٹھ کیا ہے کہ حضرت صدیقہ رٹھاٹٹ کے بارے میں عدل و انصاف سے کام لیس۔ ای میں پچھ آواز بلند ہو گئی۔ پاس بی بنت الصدیق رٹھاٹٹ بھی طفرت میں بیت الصدیق رٹھاٹٹ بھی۔ اس کی بیویاں آپ کو اللہ کی قشم دیتی بیاں کہ آپ مورٹ خورت عائشہ رٹھاٹٹ کی بارے میں عدل و انصاف سے کام لیس۔ اس میں پچھ آواز بلند ہو گئی۔ پاس بی بنت الصدیق رٹھاٹٹ بھی۔ خورت صدیقہ فرما تھیں۔ ان سے بول چال شروع کر دی اور بڑا بھلا کہنا شروع کیا۔ حضور ملٹھ یا بار بار حضرت عائشہ رٹھاٹٹ کی طرف

اس حدیث کے علاوہ آپ نے قرآن میں یوسف صدیق علیات کا یہ قول بھی پڑھا ہو گاکہ آپ اپنے بھائیوں سے فرماتے ہیں تم ہی بدترین درج والے ہو اور جو تم بیان کررہ ہواس کا حققی علم اللہ ہی کو ہے۔ یہ آپ نے اس وقت فرمایا تھا۔ جب بھائیوں نے آپ سے کما تھا کہ اگر بنیامین نے چوری کی ہے تو کیا ہوا اس سے پہلے اس کا بھائی یوسف بھی چوری کرچکا ہے تب آپ نے یہ جواب دیا۔ لیکن انہیں نہ سایا دِل ہی دِل میں کمہ لیا۔ کیونکہ اپنے تئیں چھپانا تھا اور اگر ظاہر کر دیتے تو وہ مصلحت زائل ہو جاتی۔ حدیثوں پر نظر ڈالنے والے الی مثالیں بہت سی پالیں گے۔ وباللہ التوفیق۔

فرافین کی بحث کا حاصل کے انکاری حفرات کہتے ہیں کہ یہ دلیلیں جو تہمارے قیاس کی دیواروں کو جڑ سے اثار کی بین بین بین بین بین بین ہوت کا حاصل کے حدد دیتی ہیں اور تہمارے قیاس کی جمع کردہ بھوی کو تیز و تد ہوا کی طرح آن کی آن میں اثرا کرلے جاتی ہیں اور تہماری قیاس کے حقیقی ان بین بین بین بین بین بین بین سے تعدر میں سے قطرہ اور پہاڑ میں سے تکر۔ تہمارے قیاس میں ہی جو تناقض ہم نے بتلایا ہے 'واللہ! یہ تو گویا دیگ میں کا ایک چاول ہے اس میں ناظرین نے دیکھ لیا ہو گا کہ ایک چیز میں قیاس دو رایا ای جیسی چیز میں ای قیاس کو تھا دیا۔ یہ تو اپنے قیاس میں خود قیاس سے بھی ہمٹ کے اور جمال ان کے ہاتھ سنت و کہا ہے جان خود انہوں نے ہی خود قیاس کا خلاف کیا ہے۔ ہو خالی ہاتھ رہ گئے۔ جیسے ہم نے ان کے سیکڑوں قیاسات ایسے دکھا دیے جمال خود انہوں نے ہی خود قیاس کا خلاف کرتے ہوں؟ ان میں سے کوئی جو ہمیں ایک ہی حدیث ایس دکھا دے جو صرت ہو صبح ہو غیر منسوخ ہو اور ہم اس کا خلاف کرتے ہوں؟ اس میں سے کوئی جو ہمیں ایک بی حدیث ایس دکھا دے جو صرت ہو صبح ہو غیر منسوخ ہو اور ہم اس کا خلاف کرتے ہوں؟ اس عند خود قیاس سے خورا دوبارہ پڑھ جائے اور بقین مائے کہ واللہ! یہ تو ڈھیر میں سے دانہ ہے۔ نہ ہم رائے سے فلرست تممارے سامنے ہے ذرا دوبارہ پڑھ جائے اور بقین مائے کہ واللہ! یہ تو ڈھیر میں سے دانہ ہے۔ نہ ہم رائے سے خلاف حدیث کریں نہ قیاس سے نہ تقلید سے۔

دیکھو جو سینکڑوں قیاسات تمہارے ہم نے پیش کیے جنہیں تم چھوڑ چکے ہو انہیں سامنے رکھ کراللہ کے ڈر سے کہو کہ کیا قیاس دین ہے؟ اگر ہے تو تم نے دین کو کیوں چھوڑا؟ اور اگر دین نہیں تو جو دین نہیں اسے دین کیوں مانتے ہو؟ اور پھر کیوں دو سروں سے منواتے ہو؟ سنو! جبکہ تم قیاس کو شرعی چیز سمجھ کر پھر بھی چھوڑ سکتے ہو۔ تو ہم جو کہ اسے شرعی چیز بھی نہیں مانتے کیوں نہ چھوڑیں؟ سنو! قیاس کا ظاف اگر تم کر سکتے ہو جسے کہ تم نے ان مثالوں میں کیا جو ہم نے وارد کی ہیں اور جن کے سوا اور بھی بے شار ہیں۔ تو پھر کیا وجہ کہ ہم اس کی مخالفت سے جھیکیں؟ خصوصاً اس وقت جبکہ ہم قیاس کو نصوص کے مقابلے پر ترک کرتے ہیں۔ پھراگر قیاس کو ترک کرنا بے دینی ہے تو تم نے خود اسے ترک کرکے دکھایا اور اگر اس کو

ترک کرنا دین ہے تو دین کے خلاف جو ہواس کے بے دینی ہونے میں شک ہی کیا ہے؟

نا ظرین کرام! فریقین کے دلائل آپ نے ملاحظہ فرمالیے یہ معلوم ہوتا ہے کہ دو سمندر ہیں جن کی مد نہیں۔ دونوں موجیس کے در اس کی مار رہے ہیں۔ یا دو اشکر ہیں جو ٹڈی دِل ہیں جو ایک دو سرے پر ٹوٹ پڑے ہیں۔ جن کے گھوڑوں کی ٹایوں کی گرد نے آسان کو چھیالیا ہے۔

یہ معلوم ہوتا ہے کہ ان کی دلیلوں کے جلے کوہ شکن ہیں۔ ان کے بیانات کی گرائیاں زمین دوز ہیں ان کے جلے سے ہمادروں کے پے پائی ہو جائیں گے۔ ہر ایک اپنے دلائل کے وقت شیر معلوم ہوتا ہے۔ ہر ایک کتاب و شقت و آثار اپنے بیانات میں لا رہا ہے اور اس صفائی سے پیش کرتا ہے کہ گردن جھک جائے بلکہ دِل بہ جائے۔ ہر عالم مان لے ہر حاکم تشلیم کر لے۔ ایک بالنے نظر زبردست عالم بھی زیادہ سے زیادہ بھی کر سکتا ہے کہ ان دونوں جماعتوں نے جو کما ہے اس سجھ لے اور اپنی قدر جائے۔ اپنی وسعت سے آگے نہ براصل و فصل کو جان لے۔ پس ہر ایک ناظر کو چاہیے کہ اس مقام میں اپنی قدر جائے۔ اپنی وسعت سے آگے نہ برجے۔ سمجھ لے کہ یہ برب جو تھم کے کام ہیں۔ علم کی پر ختم نہیں۔ ایک سیر ہوتو دو مرا سوا سیر ہے۔ ہاں جو صاحب اپنی تشین اس میدان کے شہروار جائے ہوں اور ان بزرگون کا ہم پلہ سمجھتے ہوں وہ ان دونوں فریق میں مجلس کا کمہ قائم کریں اور اللہ اور رسول کی مرضی کا فیصلہ صادر فرمائیں۔ دین اللہ بی کا ہے ' تھم اس کے لیے ہے۔ انتایاد رہے کہ اس جیسی پر مغز بحثوں میں صرف ہے کہہ دینے ہوئی حاصل نہیں ہوتا کہ ذہبی قاعدہ ہیہ ہے۔ جمور و اصحاب ذہب کا فیصلہ سے جہ جمین اس مسئلہ میں آئی آئی وجوہ حاصل ہیں۔ فلال کو پندرہ بزرگوں نے صبح کم اہے اور فلال کو سات نے فیصلہ ہے۔ ہمین اس مسئلہ میں آئی آئی وجوہ حاصل ہیں۔ فلال کو پندرہ بزرگوں نے صبح کم اے اور فلال کو سات نے اور اگر اس سے آگے بوسے تو کہہ دیا کہ اس پر نص ہے۔ اس لیے بھگڑا مٹ گیا۔ گو وہ نص قرنِ اجماع میں ہو' واللہ المستعان و علیہ التکلان۔

ان وونوں جماعتوں میں ورمیانی ورسے کے لوگوں کا کلام اور میزان بھی ازاری ہو ونوں جماعتوں میں ورمیانی ورسے کے لوگوں کا کلام اور میزان بھی از الشوری : ۱۵) ہے دونوں مثل دو بھا ہو سے بیس جس طرح کتاب اللہ اجتلاف اور تناقض و تضاد سے بھا ہوں کے بیں۔ احکام اللہ اجتلاف اور تناقض و تضاد سے بیاک ہم میزان صحح بھی اس نقصان سے دور ہے اور ان دونوں میں بھی آئیں میں کوئی خالفت اور ضد نہیں۔ بلکہ چونکہ یہ دو سرے کا ساتھ دینے والے ایک دو سرے کا ساتھ دینے والے اور ایک دو سرے کے موافق و مطابق بیں۔ میزان صحح نص صحح کا مقامل بھی نہیں ہوتا۔ نہ نص صحح قیاس صحح کے تضاد میں ہے۔ نصوص شارع کی دو قتمیں ہیں۔ اخبار اور احکام۔ نہ تو اخبار خلاف عقل صحح ہوتے ہیں نہ احکام۔ ہاں ان دونوں کی دو دو قتمیں ہیں۔ ایک تو مطابق عقل اجمالاً اور تفصیل دو سری قتم وہ کہ عقل اس کے مستقل تفصیل ادراک سے عاجز ہے۔ گو مطابق عقل اجمالہ اسے پالے۔ یہ حال اوا مرو احکام الی کا ہے۔ کہ بعض تو اس قتم کے ہیں کہ جن کی شمادت میزان و سری سے بھی ہے نہ سمجھا جائے کہ وہ خالف ہے۔ نہیں بلکہ خلاف بھی نہیں۔ پس جیسے کہ اخبار کے لحاظ سے شرعی خبیں صرف اسی دو قتم کی جیاں میں دو قتم کی جیاں میں جہ کوئی مخالف قیاس و میزان کی میران صحح خبیں ہیں جو اس دا میں جو اس اجمال کی تفصیل کے لیے پہلے دو زردست قاعدوں کا سمجھ لینا ضروری ہے۔ ایک تو یہ کہ ذکرامری میران صحح خبیں ہے۔ اس اجمال کی تفصیل کے لیے پہلے دو زردست قاعدوں کا سمجھ لینا ضروری ہے۔ ایک تو یہ کہ ذکرامری میران صحح خبیں ہے۔ اس اجمال کی تفصیل کے لیے پہلے دو زردست قاعدوں کا سمجھ لینا ضروری ہے۔ ایک تو یہ کہ ذکرامری

محیط ہے۔ اس نے تمام مطفین کے افعال کا احاطہ کرلیا ہے۔ خواہ وہ تھم ہوں' خواہ ممانعت ہو۔ خواہ اجازت ہو' خواہ معانی ہو۔ اس کی مثال ٹھیک طور پر ذکر قدری کی ہم دے سکتے ہیں کہ وہ بھی ازروئے عِلم و کتابت و قدر کے محیط کل ہے۔ بندوں کے تمام کام جو رہتی دنیا تک ہونے والے ہیں خواہ وہ شرعی ہوں یا نہ ہوں سب قضا و قدر میں گھر گئے ہیں۔ اسی طرح امرو نمی اباحت و عفو بھی۔ تمام ان چیزوں کو محیط ہیں جن کے بجالانے کی بندوں کو تکلیف دی گئی ہے۔ ان دونوں مقدموں کے بعد ابنی ابنے کہ بندوں کے افعال میں سے کوئی فعل ان دو قدموں سے خارج نہیں یا تو وہ قدری اور کوئی ہوگی۔ یا شرعی اور امری مقدموں کے بعد ہوگا پر لیقین بانو اور عقیدہ رکھو کہ جو کچھ تھم احکام اللہ کو دیئے تھے جن جن چیزوں سے اللہ کو روکنامنظور تھا جو چیزیں حالل کرئی تھیں جن کو حرام کرنا تھا جن سے درگزر کرنا تھا۔ وہ سب اپنی اور اپنے رسول کی زبان سے اللہ تعالی نے کائل طور پر بیان فرما دیا۔ اگر یہ نہ ہو تا تو آج ہم دین اللی کو کائل دین نہ کہ سکتے حالانکہ دنیائے اسلام اس اپنے دینِ اسلام کو کائل دین بیان فرما دیا۔ اگر یہ نہ ہو تا تو آج ہم دین اللی کو کائل دین نہ کہ سکتے حالانکہ دنیائے اسلام اس اپنے دینِ اسلام کو کائل دین بھرپور عطا فرہائیں۔ (المائدة : ۲۰) ہاں اسے ہم تسلیم کرتے ہیں کہ بہت لوگوں میں اتن سمجھ نہیں ہوتی کہ وہ دالات کلام اللہ و کلام الرسول کو اور اس کی وجہ کو اور اس کے موقع کو معلوم کرلیا کریں لیکن یہ قصور قدم ہے نہ نقصان دین۔

کون ہے جو اس ہدایت ہے افکار کرے؟ کہ مرات سمجھ ہیں لوگوں کے درمیان فرق ہے اور وہ بھی انا جس کی بابت

کوئی مقدار نہیں بتلائی جا سمتی۔ جے صرف اللہ ہی جانا ہے اگر ہرایک کی فہم و فراست بکسال ہوتی تو پھر علمی درج کیے اور
کیوں قائم ہوتے؟ دیکھتے حضرت داؤد علیاتا اور حضرت سلیمان علیاتا دونوں کے علم و حکمت کی قرآن میں اللہ تعالی نے ثنا خواتی
کی ہے۔ لیکن کھیتی کے فیصلے کی قتم میں حضرت سلیمان علیاتا ہی کو مخصوص فرمایا ہے۔ حضرت عمر فاروق برا پڑھ مضرت ایوموی کی ہے۔
ریازی مشہور کتاب میں لکھتے ہیں کہ جو واقعہ تیرے سامنے آئے خوب فہم و فراست سے فیصلہ کرنا۔ حضرت علی کرم اللہ
وجہ فرماتے ہیں کہ ہمارے پاس کوئی خاص چیز نہیں۔ بجواس فہم کے جو داد خدا ہے۔ ابوسعید بڑا پڑھ کا قول ہے کہ ہم سب میں
حضرت ابو بکر بڑا پڑھ سب سے زیادہ علم والے ہیں۔ حضور مائی کیا نے حضرت عبداللہ بن عباس بڑا پڑھا کے دعا کی کہ اللی اسے
حضرت ابو بکر بڑا پڑھ سب سے زیادہ علم والے ہیں۔ حضور مائی کیا نے حضرت عبداللہ بن عباس بڑا پڑھا کے دعا کی کہ اللی اسے
حضرت ابو بکر بڑا ہو ہے واصل مقصود ہے وی میں مجھ حاصل کر لینے سے بیہ ضروری نہیں کہ ہر ایک ایسا محض تاویل و
حقیقت کا معلوم کر لینا ہے جو اصل مقصود ہے وی میں علم و لیافت والوں ہی کا کام ہے۔ تفیراسے نہیں کہ ہر ایک ایسا محض تاویل و
تفیر کا بھی جانے والا ہو۔ یہ مضبوط اور ٹھوس علم و لیافت والوں ہی کا کام ہے۔ تفیراسے نہیں کہ ہر ایک ایسا محضور میں کہ کہ کوئی تحریفی تاویل کو
دی معنی کو ادھر سے ادھر کر ڈالے۔ جید علماء پر اس کا باطل ہونا روز روش کی طرح روشن ہے اور خود اللہ کو بھی بطلان

یمال لوگوں کے تین قتم کے خیالات ہیں۔ ایک قیاس و رائے کی ضرورت کے بارے میں تنین گروہ جاعت کا قوقل ہے کہ احکام ضرورتوں پر محط نہیں ہیں۔ ان میں وہ لوگ بھی ہیں جو یمال تک کہ گزرتے ہیں کہ جو ضرور تیں دنیا میں پیش آتی ہیں ان میں سے فیصدی ایک بھی احکام میں موجود نہیں ہے۔ پس انسان کو جس طرح اور جنتی ضرورت قرآن و حدیث کی ہے اس سے کہیں زیادہ ضرورت قیاس کی ہے۔ واللہ! انہوں نے جو مقدار آپ ذہن میں احکام اللی کی سمجھ رکھی ہے وہ مقدار ان کے ذہن کو تو ہے لیکن احکام قرآن و حدیث کی نہیں ہے۔ یہ بزرگ ایک بہت بوی دلیل پیش کرتے ہیں اور اپنے نزدیک اسے لاجواب اور ائل

مانتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ دنیا کی ضرور تیں اور پیش آنے والے واقعات تو اس قدر ہیں کہ کوئی انہیں گھر نہیں سکتا اور احکام شرع جتنے بھی ہوں آخر ہیں تو گئے چئے۔ پھر گئی چئی مخصوص چیز اس چیز کو کیسے گھیر لے گی جو بے انتہا ہے۔ یہ دعویٰ کرتا کہ متنائی چیز غیر متنائی چیز کو محیط ہے۔ یہ دعویٰ سرتاپا غلط اور بالکل واہیات ہے۔ صراحتاً محال ہے۔ ممکن ہے ہماری کتاب کے پیٹے والوں اور خصوصاً منطق سے دلچیں رکھنے والوں کے زبمن میں یہ دلیل کچھ وقعت رکھتی ہو۔ لیکن ہمارا خیال ہے کہ ہمارے جواب کے بعد اس دلیل کی بے وقعتی اور سفلہ بن بالکل کھل جائے گا اور یہ کوہ تہمیں کاہ معلوم ہونے گئے گئے ہم اس کا جواب کئی طرح پر دیتے ہیں۔

سنیا! اوّل جواب تو یہ ہے کہ یہ بہت ممکن ہے کہ افراد الامّنای اپی قسموں میں آجائیں۔ ہر نوع کے ماتحت بہت سے افراد ہوں جنہیں نوع شامل ہو اور اس طرح وہ المّنای افراد اس نوع کے ماتحت آجائیں۔ دو سرا جواب یہ ہے کہ انواع افعال کو کس نے کہا کہ وہ غیر متناہیہ ہیں۔ بلکہ ہم تو کتے ہیں کہ اعراض بھی متناہیہ ہیں۔ پی انواع افعال اور اعراض کل متناہیہ ہیں۔ تیسرا جواب یہ ہے کہ اگر انہیں غیر متناہی بھی مان لیں۔ لیکن یہ تو ظاہر ہے کہ بندوں کے جو افعال قیامت تک وجود میں آنے والے ہیں وہ تو یقیناً متنابی ہیں۔ اب اس طرح ہو جائے گا کہ رشتے داروں کی دو قسمیں ہیں۔ ایک قسم مباح جیسے پچا ک پھو پھی کی لڑکیاں۔ ماموں کی خالہ کی لڑکیاں اور ان کے سواحرام۔ اسی طرح وضو کو تو ڑنے والی چیزوں کا حصر ہو جاتا ہے۔ پھر کھو پھی کی لڑکیاں۔ ماموں کی خالہ کی لڑکیاں اور ان کے سواحرام۔ اسی طرح دونے کو فاسد کرنے والی چیزوں کا بیان ممکن ہے پھر کہ دیا جائے گا کہ باتی کی اور چیزیں وضو کو تیز فاسد نہیں کرتی۔ اسی طرح عشل کو واجب کرنے والی چیزیں عدت کو واجب کہہ دیا جائے گا کہ ان کے سوا روزے کو کئی چیز فاسد نہیں کرتی۔ اسی طرح عمل کو واجب کرنے والی چیزیں عدت کو واجب کرنے والی چیزیں۔ محرم کو جو کام ممنوع ہیں وہ وغیرہ وغیرہ بیں اس طرح ہر چیز گھر کھتی ہے۔ ہر چیز محصور ہو سکتا۔

تیرسب نجس ہیں اور شیطانی کام ہیں تم ان سے بچو تاکہ فلاح حاصل کر سکو۔"(المائدة: ٥٠) پس خرایتی شراب میں ہروہ چیز
داخل ہے جو نشہ لائے خواہ وہ جی ہوئی چیز ہو خواہ بنے والی اور خواہ انگور سے بنی ہوئی ہو یا کسی اور چیز سے۔ اسی طرح میسر
یعنی جوئے میں ہروہ مال آگیا جو باطل سے حاصل کیا جائے اور ہروہ حرام کام آگیا جو آپس کے حمد بغض اور عداوت دشمنی کا
ذریعہ ہو اور ذکر اللہ اور نماز سے روکتا ہو۔ اسی طرح آیت: ﴿ قَدْ فَرَضَ اللّٰهُ لَکُمْم تَحِلّٰهَ اَیْمَانِکُم ﴾ (تحریم: ۲) میں ایک
کھائی ہوئی قتم داخل ہے اور آیت: ﴿ أُحِلَّ لَکُمْ الطّیتِبَاتُ ﴾ (مائدہ: ۵) میں ہرایک پاکیزہ کھائے پینے اور اوڑھنے کی
چیز داخل ہے۔ بلکہ حلال یویاں لونڈیاں بھی۔ اس طرح آیت: ﴿ جَزَ آؤُ مَسَتِهَ ﴾ اللهٔ میں ارپیٹ اور اون کی سزاؤں کی بے
ثیار قتمیں داخل ہیں۔ یمال تک کہ تھیڑ طمانچہ وغیرہ بھی۔ یہ صحابہ نگائی نے اس سے سمجھا۔ اس کے مطابق آیت: ﴿
وَدَ مَا مَانِ مِن ہُو اور زیران اللہ و دو سرے کے برابر
اندَّمَا حَوَّمَ رَبِّی الْفَوَاحِشَ ﴾ (اعراف: ٣٣) کی رو سے ہر بڑا کام ظاہری ہویا باطنی ہر ظلم ہر سرکشی اور زیادتی خواہ مال میں ہو
خواہ جان میں ہو یا آبرو میں ہو اور ہر شرک خواہ چھوٹے سے چھوٹا ہو، قول ہو، عملی ہو، ادادی ہو کہ اللہ کو دو سرے کے برابر
کردے لفظ میں یا قصد میں یا عقیدے میں اور ہر وہ بات جو اللہ کے نام کی جائے جس پر کوئی فرمان اللہ و رسول مائی کے کا کہ ہو
حرمت میں، نہ حلت میں، نہ واجب کرنے میں نہ ہٹا دینے میں نہ خبر دینے میں نہ نام سے نہ صفت سے نہ انکار میں نہ اقرار

پس یہ قول ہے اللہ پر لاعلمی کے ساتھ اور اس آیت میں اسے حرام قرار دیا ہے۔ پس بلا عِلم ذات اللی میں صفات اللی میں دین اللی میں زبان کھولنا حرام ہے۔ اس طرح فرمانِ باری ہے : ﴿ وَالْجُونُوحَ قِصَاصٌ ﴾ زخوں کا بدلہ ہے۔ پس ہرا یک زخم میں جس میں قصاص ممکن ہو شرعاً قصاص ثابت ہو گیا۔ اسے کوئی یہ نہ سمجھے کہ شخصیص ہو گئے۔ (ابقرة : ۲۳۳) نہیں بلکہ کمیں مفہومِ قصاص ہے جس کے معنی مماثلت اور برابری کے ہیں۔ اس طرح فرمانِ اللی : ﴿ وَعَلَى الْوَادِثِ مِنْلُ ذٰلِكَ ﴾ میں خضومِ قصاص ہے جس کے معنی مماثلت اور برابری کے ہیں۔ اس طرح فرمانِ اللی : ﴿ وَعَلَى الْوَادِثِ مِنْلُ ذٰلِكَ ﴾ میں خوراک پوشاک اسے دودھ بلانے والی کی خوراک ہروارث کے ذمہ ہو گئی خواہ قریبی وارث ہو خواہ دور کا اور فرمانِ ذیشان ﴿ وَلَهُنَّ مِنْلُ الَّذِی ﴾ الح ' (ابقرة : ۲۲۸) میں عورتوں کے تمام حقوق آگئے اور جو ان پر حق ہیں اور یہ بھی بیان ہو گیا کہ یہ لوگلا کے عرف عام پر موقوف ہے جو ان میں واجی سمجھا جائے نہ کہ ناواجی پس سُنت و قرآن دونوں اس کے پورے بورے کفیل ہیں۔

ووسمری جماعت کاخیال کل کاکل باطل ہے اور دین الی میں قیاس محض حرام ہے۔ قیاس دین میں داخل نہیں۔
یہاں تک کہ یہ لوگ قیاس جلی ظاہر کے بھی محربیں۔ ان دو چیزوں میں بھی جو بالکل ایک جیسی ہیں یہ فرق کرتے ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ شارع نے ایخام کی اصل کی شے کو قرار نہیں دی۔ یہ اس کی بھی نفی کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے خلق و امریک کوئی علت ہو۔ یمی نہیں کہ وہ دو برابر کے امریک فرق کرنا اور دو بالکل مخالف امریک فرق نہ کرنا جائز مانتے ہوں بلکہ وہ کہتے ہیں کہ ایسا یقیناً ہے ہی۔ ان کے فرد شرع میں بھی اور شرع میں بھی۔ یہ ہر مقدور کوعدل مانتے ہیں۔ ان کے فرد کی ذات باری کے کہ ایسا یقیناً ہے ہی۔ قدر اور اللہ تعالیٰ کا اجتماع۔ گویہ قول اہل کلام کی اس جماعت کا ہے جو اپنے شیک سنت و الجماعت کہ ہو این سنت والجماعت کہ اس میں اثبات نقد رہ بھی ہے اور قدریہ اور نفی کرنے والوں کا خلاف بھی ہے اور ان کے ذریب کا اتنا حسہ صحیح کہ اس عن اثبات قدر اور اللہ تعالیٰ کی مشیت کا تعلق بندوں کے افعال اختیاریہ سے ہے جیسے کہ اس کا تعلق ان کی ذات و

صفات سے ہے۔ قدر میہ جو تقدیر کے منکر ہیں ان کا میہ خلاف تو بیٹک اچھا ہے اور شرعاً ٹھیک اور صحیح ہے۔ لیکن انہوں نے جس کھلے حق کی تزدید کی ہے جو عقلاً فطرةً اور شرعاً ثابت ہے اس وجہ سے ان کے مخالفین ان پر چھا گئے ہیں۔ انہوں نے برعت کو بدعت سے رد کرنے میں کچھ اچھی نظیراہل شرع کے سامنے پیش نہیں کی۔ فساد کا مقابلہ فساد سے کرنا میہ کوئی بهتر چیز نہیں۔ ان کے اس انکار حق سے ان کے مخالفین کو ان کی تردید کا بہترین موقع مل گیا وہ ان کا تناقض اور ان کی مخالفت شرع و عقل پیش کرکے انہیں لاجواب کرسکتے ہیں بلکہ کردیتے ہیں۔

اس جاعت نے حکمت علی اور اسب کی اور قیاس کا اقرار کیا۔ چیسے ابو حسن اشعری اسب کی نفی کی اور قیاس کا اقرار کیا۔ چیسے ابو حسن اشعری اسب کے گروہ کا خیال اور ان کی جاعت اور دیگر بعض فقہاء اور مقلدین ائمہ۔ یہ بہتے ہیں کہ شریعت کی علیں محض نشان و علامت ہیں۔ ہیں۔ ہیں کہ دُعا محض علامت حصول مطلب ہے نہ کہ سب ای طرح اعمال صالحہ اور اعمال قبیحہ بھی محض علامت ہیں سبب نہیں۔ ہملائی بڑائی حاصل ہونے کا یہ سبب نہیں ہاں علامت ضرور ہیں۔ ٹھیک بی بات ان کی تمام خات و امر کی نسبت ہے۔ گو وہ ایک دوسرے سے پورا رابطہ اور ممیل رکھتے ہوں۔ یہ کتے ہیں کہ ایک دوسرے پر دلیل ہے اس سے ملا جلا ہے۔ لیکن سبہ اور عمور پر ہے۔ نہ کہ کوئی سبب اور علت اور حکمت ان میں رابطہ کرتی ہے۔ نہ اس میں کوئی تاخیر کی وجہ سے بھی ان چیوں کی مؤثر ہے۔ عموماً یہ تین فہ بب مشہور ہیں۔ لیکن طالب حق کے لیے تو یہ فہ ابہ بابیت ناک مصائب ہیں۔ ان کا آپس کا تاقیض اضطراب مخالفت اور محارضہ است جیرت میں ڈال دیتا ہے۔ بھی تو کی جماعت کے ساتھ ہو جاتا ہے اور ایک مصبت میں پینس جاتا ہے بھی ڈانواں ڈول است جیرت میں ڈال دیتا ہے۔ بھی تو کی جماعت کے ساتھ ہو جاتا ہے۔ اور ایک مصبت میں پینس جاتا ہے بھی ڈانواں ڈول ہور کر ادھر ادھر پھرنے لگتا ہے۔ بھی تو کی جماعت کے ساتھ ہو جاتا ہے۔ بھی کنارے گھڑا ہو کر ان کی سیردیکھنے لگتا ہے۔ وجہ اس کی ہد ہے کہ ان تینوں میں قالب حق ان تینوں میں شائل ہو جاتا ہے۔ بھی کنارے گھڑا ہو کر ان کی سیردیکھنے لگتا ہے۔ وجہ اس کی ہد ہے کہ ان تینوں میں وہ سے کہ ساتھ ہو اسلام کی شان ہو تا ہے۔ تی تو اس طرح الگ چمکار رہتا ہو جاتا ہے۔ بھی وار مذاہب کے مقالم میں دین اسلام۔

پی صاف راستہ اور انصاف کا مسلک جس پر سلف سے اور ائمہ سے اور فقہاء سے وہ محکوں کا اثبات اور غابات کا اثبات ہے خلق اللہ میں بھی اور حکم اللی میں بھی۔ لام تعلیل کا اور باء سبیت کا بھی اثبات ہے ' قضامیں بھی اور شرع میں بھی۔ وہ جیسے کہ صریح عقل و فطرت کا نقاضا ہے اور کتاب و میزان کا انقاق ہے تم اگر تھوڑا سا تاہل کلام سلف میں اور کلام ائمہ اہلسنت میں کرو گے تو صاف د کھے لوگے کہ وہ ان دونوں جماعتوں کے مخالف بیں جن کے اقوال عدل سے جٹ گئے ہیں۔ وہ ایک طرف معزلہ کے مخالف ہیں جو نقدر کو جھلاتے ہیں اور دو سری جانب وہ جمیہ کا بھی خلاف کرتے ہیں جو حکمت و سبب و رحمت کے معربیں۔ نہ تو وہ قدریہ کے قول کو پند کرتے ہیں جو دراصل اس امت کے بحوس ہیں اور نہ وہ جربہ کے قول کو پند کرتے ہیں جو دراصل اس امت کے بحوس ہیں اور نہ وہ جربہ کے قول کو پند کرتے ہیں جو درحقیقت قدریہ بی ہیں جو حکمت و رحمت و علت کے معربیں۔ معنی بیں ہو حکمت و رحمت و علت کے معربی ہیں۔ عوماً جتنی بدعتیں اصول دین میں نکل ہیں وہ سب انہی دو جماعتوں کی اس فضول بکواس سے ایجاد ہوئی ہیں لین جمیہ ہیں۔ عموماً جمیہ جربہ کے قائل ہیں۔ ان کے پیشوا اگرچہ لفظوں میں حکمت اللی اور رحمت اللی کے قائل ہیں۔ لیکن یہ افظ وہ ہیں جو شرمندہ معنی نہیں۔

قدریہ بھی کمالِ قدرتِ اللی اور مشیت رتانی کے مکر ہیں۔ آؤ ہم بتلائیں کہ دراصل یہ لوگ کیا ہیں۔ ان کی مہلی

جماعت تو اللہ کی ملکیت ثابت کرتی ہے لیکن حمد بغیراور یہ دو سری جماعت ایک قتم کی حمد ثابت کرتی ہے لیکن بغیر ملک کے۔
پی دہ تو عمومِ حمد کے منکرین اور یہ عمومِ مِلک کے۔ پیغیروں اور ان کے بیخ امتیوں کے ظاف یہ دونوں گروہ ہیں کیونکہ ان
کے نزدیک عام ملکیت و مِلک اور عام حمدوثاء اللہ تعالیٰ کے لیے ثابت ہے۔ جیسے کہ خود اس نے ثابت کی ہے۔ کمالِ مِلک کمالِ حمد اس کے لیے ان میں سے
کمالِ حمد اس کے لیے ہے کوئی عین اور کوئی فعل اس کی قدرت مشیت اور مِلک سے خارج نہیں۔ اس کے لیے ان میں سے
ہرایک میں حکمت و غابت ہے جس پر وہ مستحق حمدوثا ہے۔ وہ اپنی عام قدرت عام مشیت اور عام ملکیت میں صحیح راہ پر ہے۔
اس کی حمد ہے جس سے وہ اپنے مِلک میں متصرف ہے۔ الغرض جیسے کہ ان کے تین فرقے اس اصل میں سے اس کی فرع میں
اس کی حمد ہے جس سے وہ اپنے مِلک میں متصرف ہے۔ الغرض جیسے کہ ان کے تین فرقے اس اصل میں سے اس کی فرع میں
یعنی قیاس میں بھی ہی تین فرقے رہے۔ ایک بالکل منکر 'ایک قائل اور حکمتوں اور تعلیلوں اور اسباب کا منکر۔ ان لوگوں
نے مان لیا کہ بندوں کے لیے جن جن احکام کی ضرورت ہے۔ ان سب کے بیان سے شریعت خالی ہے۔ اس لیے قیاس پر انہیں رکھا گیا ہے پیرکوئی تو کہتا ہے کہ اکثر احکام اس قیاس سے ہی ثابت ہوتے ہیں اور کوئی کہتا ہے کہ بہت سے احکام اس شابت ہوتے ہیں اور کوئی کہتا ہے کہ بہت سے احکام اس سے ثابت ہوتے ہیں اور کوئی کہتا ہے کہ اکثر احکام اس قیابت ہوتے ہیں اور کوئی کہتا ہے کہ بہت سے احکام اس

لیکن چی تو یہ ہے کہ ان میوں گروہ سے حق بالا ہے حق یہ ہے کہ قرآن و حدیث کے احکام تمام حوادث کو شامل اور میں کو محیط ہیں۔ اللہ اور اس کے رسول نے ہمیں رائے قیاس پر نہیں چھوڑا۔ بلکہ تمام احکام بیان فرہا دئے۔ اس کے اور اس کے رسول کے الفاظ اور فیصلے اور فرمان ہمیں کافی وافی اور بس ہیں اور یہ بھی یاد رہے کہ قیاس صحیح جو حق ہوتا ہے وہ نصوص شرعیہ کے مطابق ہی ہوتا ہے پس یہ دونوں دلیلیں ہیں کتاب و میزان کی۔ بھی دلالت نص مخفی ہوتی ہے عالم کا ذہن اس تک پہنچ نہیں سکتا۔ پس وہ قیاس کی طرف گھوم جاتا ہے۔ پھر موافقت نص معلوم ہو جاتی ہے پس وہ قیاس کی موافقت یا جاتا ہے اور بھی اس کی مخالفت کھل جاتی ہے تو وہ فاسد ہو جاتا ہے۔ یہ ضروری ہے کہ نفس الامرمیں قیاس کی موافقت یا خالفت کتاب و منت سے ہوگی ضرور۔ لیکن بھی مخفی رہ جائے یہ بہت ممکن ہے۔

حق کا ایک راستہ بند کرنا باطل کے گئی راستے کھولتا ہے دور دانی کی جب ایک جگہ انہوں نے تک کی تو دوسری جگہ انہیں وسعت کرنی پڑی' ایک حق ہاتھ سے چھوٹا اور بیسیوں باطل مٹھی میں تھام لئے۔ قیاس صحح کے انکار نے مثیل و مقلیل' حکمت و مصلحت سے انکار کرایا۔ اس میزان عدل کو چھوڑنا تھا کہ دو سری طرف انہیں بھاگنا پڑا ظاہر میں اور استحاب میں انہوں نے کوئی حکم نصا سمجھا تھا اسے اثبات میں رکھا اور اس کی برواہ نہ کی کہ اس کے پیچھے کیا ہے؟ جہال نہ سمجھا وہال انکار کر دیا اور استحاب کا حمل کیا۔ گو انہوں نے نصوص کی طرف توجہ کرنے میں بہترین قدم اٹھایا ان کی مدد اور ان کی حفاظت اور ان پر کمی اور چیز کو مقدم نہ کرنے میں انہوں نے اللہ کو اور مسلمانوں کو راضی کر لیا۔ تقلید کو باطل قیاسوں کو خوب رد کیا۔ نفس قیاس میں بھی قیاس والوں کی غلطیال نکال کر انہیں میران سے بہت بہتر جگہ اور کھلے ہوئے واضح مقام پر اسے میدان سے بہت بہتر جگہ اور کھلے ہوئے واضح مقام پر اسے میدان سے بہت بہتر جگہ اور کھلے ہوئے واضح مقام پر اسے میدان سے بہت بہتر جگہ اور کھلے ہوئے واضح مقام پر اسے میدان سے بہت بہتر جگہ اور کھلے ہوئے واضح مقام پر اسے میدان سے بہت بہتر جگہ اور کھلے ہوئے واضح مقام پر اسے میدان سے بہت بہتر جگہ اور کھلے ہوئے واضح مقام پر اسے میدان سے بہت بہتر جگہ اور کھلے ہوئے واضح مقام پر اسے میدان سے بہت بہتر جگہ اور کھلے ہوئے واضح مقام پر اسے میت بہتر جگہ اور کھلے ہوئے واضح مقام پر اسے میدان سے بہت بہتر جگہ اور کھلے ہوئے واضح مقام پر اسے میدان سے بہت بہتر جگہ اور کھلے ہوئے واضح مقام پر اسے ہوئے واضح مقام پر اسے ہوئے واضح مقام برا

اس جماعت سے چار وجہ سے غلطی ہوئی ہے۔ ایک تو یہ کہ اس نے صبح قیاس کو بھی رد کر دیا۔ مخالفین قیاس کی خطا خود حدیث میں علت موجود کسی جگہ اس علت کا عموم اس طرح جاری جس طرح لفظ کا عموم

لیکن تاہم انہوں نے اس کا مطلق لحاظ نہ کیا اور اس تھم میں اس مسئلے کو داخل نہ کیا۔ اس کی مثالیں سنیے!

آ ایک شخص کو جو بکثرت شراب پیتا تھا حد کے لگ بچنے کے بعد کسی نے ملعون کما قو حضور طاقیم نے فرمایا اسے لعنت نہ کرید اللہ اور رسول سے مُخبت رکھتا ہے۔ یہ علت عام ہے اور اس سے کھلے طور پر واضح طریق پر اابت ہے کہ اللہ اور رسول کے محب کو لعنت کرنا ممنوع ہے۔ ﴿ آپ کا یہ فرمان کہ اللہ رسول جہیں پالتو گدھوں کے گوشت سے منع کرتے ہیں۔ یقیناً وہ گندی چیز ہے اس فرمان کا ظاہری کھلا مطلب صاف صاف یمی ہے کہ قرآن و حدیث ہرگندی چیز سے تہیں روکتی ہے۔ ﴿ فرمان قرآن کہ مردار اور بوقت ذرئ بما ہوا خون اور سور کا گوشت تم پر حرام ہے یقیناً وہ رجس یعنی نجس ہے۔ (الانعام: ۱۳۵) اس کاصاف مطلب یمی ہے کہ ہر نجس چیز کا کھانا ممنوع ہے۔

﴿ بلی کے بارے میں آئے کہ ہروہ جانور جو تممارے آس پاس گھومتے پھرتے ہیں وہ جو تممارے اردگرد گھومتے رہتے ہیں۔ یہ فرمان گویا یوں سمجھاتا ہے کہ ہروہ جانور جو تممارے آس پاس گھومتے پھرتے ہیں وہ جس نہیں اس کی مثالیں ہماری روزمو کی گفتگو سے سنیا ہم کسی سے کمیں کہ یہ کھانا نہ کھاؤاس میں زہرہ تو اس کامطلب بی ہے کہ جس کھانے میں کہ یہ کھانا نہ کھاؤاس میں زہرہ تو اس کامطلب بی ہے کہ جمارے قول کا مقصود یک وہ نہ کھانا چاہیے۔ جب ہم کسی سے کمیں کہ اس عورت سے نکاح نہ کرنا یہ بدکارہ تو ظاہرہ کہ ہمارے قول کا مقصود یک ہماعت ہیں۔ جب ہم کسی سے کمیں کہ اس عورت سے نکاح نہ کرنا ہی بدکارہ تو ظاہر الله ہیں۔ دو سری غلطی اس جماعت سے یہ ہوئی کہ نصوص کی دلالت جن بہت ہی چڑوں پر تھی انہوں نے اس نہ سمجھ کراان تمام چڑوں کو اس تھم سے خارج کر دیا۔ اس کے اشارے اور عمیہ اور ایماء اور عوف کو نظر انداز کر دیا۔ اس کی مثالیس سنیا! قرآن میں مال باپ کو آف کہنے سے منع کیا تو انہوں نے کما آف کہنا ہی منع ہے 'اس میں مارنا گائی دینا اور کسی اور صورت سے ان کی اہانت کرنا داخل نہیں۔ پس انہوں نے قہم کتاب اللہ میں بھی کو تاہی کی جیسے کہ فہم قیاس صبح میں جو حق چڑ ہے۔ تیری غلطی اس جماعت کی ہیہ ہو کہ انہوں نے استعواب کے درج کو اس کے حقیق درج سے بہت لہا کر دیا اور اس کے مصداق پر جزم کر لیا بسبب ان کے عدم علم ناقل کے۔ حالا نکہ عدم علم بانعدم نہیں ہے۔ پھر استعواب میں لوگوں نے تنازع کیا ہے۔ ہم یماں اس کے اقسام اور اس کے مراتب بیان کر سے بیں۔ درج بیں۔

استعجاب کے اقسام اور مراتب دوام اثبات۔ جب تک کہ اثبات رہے۔ یا دوام نفی جب تک کہ منفی رہے۔ اس کے معنی ہیں دوام سعحاب کی قشمیں تین ہیں۔ آ استعجاب برأة اصلیہ ﴿ استعجاب وصف مثبت۔ عظم شری کے لیے جب تک کہ اس کا خلاف فابت نہ ہو۔ ﴿ استعجاب عظم اجماع جو محل نزاع میں ہے۔

کی نبیت تو گزارش ہے کہ اس میں لوگوں کا تنازع ہے۔ فقہاء اور اصولی حضرات کی ایک جماعت کا قول ہے کہ مسلم اقال وہ دفع کے لائق تو ہے لیکن باقی رکھ سکنے کے قابل نہیں ہے۔ بعض حفیہ کا خیال بھی یمی ہے۔ اس کا مطلب بیہ ہے کہ اس سے ان کی بلت تو ٹالی جا سکتی ہے۔ جو تغیر حال کے مدعی ہوں۔ لیکن کسی امر کا اپنی اصلیت پر باقی رہنا اس سے طابت نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ اس کی بقائی پر وہ متندہ مصداق تھم پر نہ کہ اس بات پر کہ اس کی تغیر کرنے والا کوئی نہیں۔ اب اس کے مان لینے کے بعد بیہ ہو گا کہ جب ہم کوئی دلیل انکار کرنے والی یا ثبوت کرنے والی نہ پائیں گے تو ہم بھی خاموثی

افتیار کریں گے نہ علم ثابت کریں گے نہ علم کی نفی کریں گے۔ بلکہ ہم استعجاب سے ان کا دعویٰ دفع کریں گے جو اس علم کو ثابت کر رہے ہوں۔ اب استعجاب سے دلیل لینے والے کا حال وہی ہو گا جو استدلال کرنے والے کے ساتھ معرض کا حال ہوتا ہے۔ وہ دلالت کا مافع ہوتا ہے۔ جب تک کہ متدل ثبوت کافی نہ دے نہ یہ کہ وہ اس کے دعوے کی نفی پر کوئی دلیل لاتا ہو۔ یہ حال اور ہے اور معارض کا حال اور ہے' معارض کا تو رنگ ہی اور ہے اور معترض کا رنگ اور ہے۔ معرض دلیل کی دلالت کو تسلیم نہیں کرتا ہے۔ اکثر اصحابِ مالک و شافعی و احمد کی دلالت کو تسلیم نہیں کرتا اور معارض اسے تسلیم کرکے اس کے خلاف دلیل پیش کرتا ہے۔ اکثر اصحابِ مالک و شافعی و احمد بی خیرہ اس کے خلاف دلیل پیش کرتا ہے۔ اکثر اصحابِ مالک و شافعی و احمد بی خیرہ اس کے خلاف والی پر باقی رکھے جس پر وہ تھا۔ یہ کہتے ہیں کہ جب خالب مگان سے ہے کہ کہ اس کو ای پر باقی رکھے جس پر وہ تھا۔ یہ کہتے ہیں کہ جب غالب مگان سے ہے کہ ناقل نہیں تو غالب مگان ای پر ہوگیا کہ یہ جمال تھا وہیں ہے۔

وہ استعجاب وصف جو عظم کا مثبت ہے تاوقتیکہ اس کا ظاف ثابت نہ ہو۔ اور یہ ججت ہے جیے کہ استعجاب علم ووم موجوم طمارت اور عظم حدث اور استعجاب بقاءِ فکل اور بقاءِ بلک اور مشغولی ذمہ جو ہے جب تک اس کا ظاف نہ ثابت ہو۔ اس پر عظم کی تعلیق کی دلالت شارع کے شکار کے اس مسئلہ کے بتلانے ہے ہوتی ہے کہ اگر تو اپنے تیر مارے ہوئے شکار کو پائی میں ڈوبا ہوا پائے تو اسے نہ کھا۔ کیا معلوم کہ تیرے تیر نے اسے مادا یا پائی نے اس کی جان لی؟ فراتے ہیں اگر تیرے شکاری کون کہ تو نے سے مادا یا پائی نے اس کی جان لی؟ فراتے ہیں اگر تیرے شکاری کون کہ تو نے سے مادا یا پائی نے اس کی جان لی؟ فراتے ہیں اگر تیرے شکاری کون کہ تو نے سے مادا یا گیا یا نہیں؟ تو اصل اپنی جھو ڈا ہے نہ کہ انہیں۔ وزیحہ میں اصل تحریم تھی اور جب اس میں شک رہا کہ موجب حلت پایا گیا یا نہیں؟ تو اصل اپنی جگہ رہی اور وہ میں اپنی اصلیت پر ہی سمجھا گیا یعنی پاک اور پائی محص شک ہے دا کل شدہ محض شک ہے اور وہ باوضو ہے تو صرف شک ہے اسے وضو کرنے کا عظم نہیں وہا بلکہ فربایا کہ جب تک ہوا نگلنے کی آواز نہ من لے یا بدبو نہ پائے لوئے نہیں۔ اس طرح چو نکہ نماز کا اس کے ذب نہیں ویا بلکہ فربایا کہ جب تک ہوا نگلنے کی آواز نہ من لے یا بدبو نہ پائے لوئے نہیں۔ اس طرح پونکہ نماز کا اس کے ذب کیوں فرح کردیا؟ اس لیے کہ ہم کہتے ہیں کہ عور تیں اصل تو حرام ہیں شریعت نے اجنبیت کی شرط پر بعد از نکاح طال کی ہیں کردے کہ پھر نکاح جو بیشی تھا اسے ایک معرف میں کوئی نہ رہا۔ پس بی عظم آنخصرت بھی ہی شرط پر بعد از نکاح طال کی ہیں اس طرح ہے آئی۔ جس کا محاد ض بھی کوئی نہ رہا۔ پس بی عظم آنخصرت بھی ہی بانکل درست ہے اور اصل حرصت بھرا پی جگہ آئی۔ جس کا محاد ض بھی کوئی نہ رہا۔ پس بی عظم آنخصرت بھی ہی بانکل درست ہے اور اصل حرصت بھرا پی جگہ آئی۔ جس کا محاد ض بھی کوئی نہ رہا۔ پس بی عظم آنخصرت بھی ہی بانکل درست ہے اور اصل حرصت بھرا پی جگھ اور ڈھیک قبل ہی جب انگل درست ہے اور اصل حرصت بھرا پی جگھ اور انگل اور وہ شافت ہے۔ وہائلہ التوفیق۔

فقماء کا اختلاف اس خاص قتم کے فیصلے میں نہیں ہاں اس کے بعض احکام میں ہے۔ کیونکہ یہ مسئلہ دو متعارض اصلوں کا جاذب ہے۔ اس کی مثال میں ہم امام مالک روائیہ کا یہ مسئلہ پیٹ کرسکتے ہیں کہ جسے شک ہو کہ اس کا وضو ٹوٹ گیا یا نہیں؟ اسے نماز پڑھنا منع ہے جب تک کہ وہ نئے سمرے سے وضو نہ کر لے۔ یماں بھی دو اصلوں کا معارضہ ہے 'طمارت میں تو اصل بقاء طمارت ہے اور نماز میں اصل بقا ہر ذمہ ہے۔ اگر کوئی کے کہ ہم صرف شک سے اسے طمارت سے خارج نہیں اصل بقا ہر ذمہ ہے۔ اگر کوئی کے کہ ہم صرف شک سے اسے طمارت سے خارج نہیں کرتے تو اس کا جواب یہ ہے کہ ہم شک کے ساتھ اسے نماز میں داخل نہیں کرتے۔ اس لیے کہ نماز شک کے ساتھ ادا ہوگ ہو حقیقی ادائیگی نہیں ہے۔ اگر کما جائے کہ وضو سے حدث تو یقیناً ہٹ چکا تھا پھرشک کی وجہ سے لوٹ نہیں سکا۔ تو جواب یہ ہے کہ براۃ اصلیہ کا یقین وجوب سے اٹھ چکا تھا پھرشک سے اعادہ نہیں ہے۔ رہی حدیث جس میں ہے کہ حدث کے شک کی

وجہ سے نماز نہ چھوڑے وہ ہمارے مخالفین سے زیادہ ہمارے لئے کار آمدہ۔ کیونکہ نماز شروع کردیے کے بعد اس طمارت کو جو یقین ہے شک کی وجہ سے نیست و نابود نہ کی جائے۔ یہ اور بی بات ہے اور شک کے ہوتے ہوئے نماز کو شروع کرنا اور بی بات ہے۔ اس طرح امام مالک روایت کے زودیک اس مخص پر تین طلاقیں شار کرنا لازم ہے جے شک ہے کہ آیا اس نے ایک طلاق دی ہے یا تین۔ اس لیے کہ طلاق کا ہونا تو یقینی ہے اور حق رجعت کا باقی رہنا نہ رہنا گئی ہے۔ لیکن جمهور کا قول اس مسلے میں زیادہ صحیح ہے۔ اس لیے کہ نکاح کا ہونا یقینی امرہ جو شک سے زائل نہیں ہو سکتا۔ یقین نکاح کے مقابلے میں شک طلاق زائل نہیں ہو سکتا۔ یہ مسلم پہلے مسلے کی نظیر نہیں۔ یعنی طہارت کے شک کے ساتھ نماز کا شروع کرنا۔ اس لئے کہ وہال مشغول ذمہ ہے اور اس سے فارغ ہونے میں شک رہتا ہے۔ اگر کما جائے کہ مسلد طلاق میں بھی اصل تو حرمت ہی ہے اور حلت میں شک ہے اس کا جواب بیہ ہے کہ حرمت تو نکاح کے ساتھ ذاکل ہو چکی ہے۔ نکاح کے اٹھا دینے والی چیز میں اب شک ہے تو یہ ٹھیک ای مسئلے جیسا مسئلہ ہو گیا کہ کوئی شخص یقینی وضو کے بعد نماز شروع کر دے اور پھروضو کے ٹوشخے میں شک پیدا ہو جائے۔ اگر اس پر یہ اعتراض ہو کہ طلاق کی وجہ سے حرمت یقینی ہے اور رجعت کی وجہ سے حلت میں شک ہے تو تحریم کی جانب بہت کچھ قوی ہو جائے گی۔ اس کا جواب یہ ہے کہ رجعیت حرام نہیں۔ یہ مرد اس عورت کے ساتھ غلوت كرسكتا ہے وہ عورت اس كے وكھانے كو زينت كرسكتى ہے۔ اسے للچاسكتى ہے۔ بلكم مرد كو وطى كابھى حق ہے اور خود وطی ہی جہور کے نزدیک رجعت ہے۔ اس میں صرف امام شافعی رطاق کا خلاف ہے۔ تمام احکام میں یہ اس مرد کی بوی ہے۔ سوائے باری وغیرہ کی تقیم کے اور اگر بالفرض رجعیت محرمہ مان بھی لی جائے تو اس قول میں کلام ہے کہ اس کی حرمت يقيني ہ- کیونکہ اگر اس سے مراد تحریم مطلق ہے تو اسے تو ہم بقین نہیں مانتے اور اگر اس سے مراد مطلق تحریم ہے تو وہ لازی نس ہے کہ تین طلاقوں سے بی ہو۔ کیونکہ مطلق تحریم ایک سے بھی ہو جاتی ہے اور تین سے بھی۔ ثبوت عام ثبوت خاص کولازم نہیں۔ یہ تو ظاہری بات ہے۔

ون کی بابت سنے! استعجاب علم اجماع جو محل نزاع میں ہو اس میں فقہاء اور اصولی حضرات کا اختلاف ہے کہ وہ مسوم مجت ہے یا نہیں ایک قول تو یہ ہے کہ یہ ججت ہے۔ مزنی میرنی ابنی شاقلا ابنی حالا ابو عبداللہ رازی کا یمی قول ہے۔ دو سرا قول یہ ہے کہ یہ جہت نہیں۔ ابو حالہ ابو الطیب طبری واقعی ابو یعلی ابنی عقیل ابو الخطاب حلوانی اور ابنی زرعونی کا یمی قول ہے۔ ان کے پاس دلیل یہ ہے کہ اجماع اس صفت پر تھاجو نزاع سے پہلے کی تھی۔ جیسے کہ اجماع صحت صلوة پر نماذ کی حالت میں پانی کو دیکھنے سے پہلے۔ لیکن جب پانی دکھ لیا پھر اجماع نہ رہا تو یماں استعجاب نہ رہا۔ اس لیے کہ دعوی اجماع محل نزاع میں ممتنع ہے اور استعجاب امر قابت کے لیے ہوتا ہے تو اس کے جوت کا استعجاب ہوتا ہے۔ یا امر منفی کے لیے ہوتا ہے تو اس کے جوت کا استعجاب ہوتا ہے۔ یا امر منفی کے لیے ہوتا ہے تو اس کے جوت کا استعجاب نو ہوتا ہے۔ یا امر منفی کے لیے ہوتا ہے تو استعجاب نفی ہوتا ہے۔ یہلی جماعت کہتی ہے کہ تم نے جو پھے بیان کیا اس کی عابت یہ ہے کہ اجماع ہوا محل نزاع میں نہیں اس تو جم خود مانتے ہیں۔ ہمارا یہ دعویٰ ہی نہیں کہ محل نزاع میں اجماع ہے ہم تو جس چیز پر اجماع ہوا ہما میں نہیں اس کے حال کا استعجاب مانتے ہیں تاو قتیکہ اسے زاکل کرنے والی چیز قابت نہ ہو جائے اور لوگ کتے ہیں جبکہ کوئی تھم اجماع سے قابت ہو قبات کے ذاکل ہو جائے تو لازم آئے گا کہ تھم ہے دلیل قابت ہو گیا۔ اثبات کرنے والے جواب دیتے ہیں اس کے بعد بھی تھم کو زاکل نہ وائے تو لازم آئے گا کہ تھم ہے دلیل قابت ہو گیا۔ اثبات کرنے والے جواب دیتے ہیں اس کے بعد بھی تھم کو زاکل نہ مانا جائے تو لازم آئے گا کہ تھم ہے دلیل قابت ہو گیا۔ اثبات کرنے والے جواب دیتے ہیں کہ تھم فابت ہے۔ لیکن اس کا جوت اجماع سے معلوم ہے تو اجماع علت جوت نہیں۔ نہ سبب جوت ہے تاکہ اس کہ کہ تھم فابت ہے۔ لیکن اس کا جوت اجماع سے تو اجماع علت جوت نہیں۔ نہ سبب جوت ہے تاکہ اس کہ کہ تھم فابت ہے۔ لیکن اس کا جوت اجماع سے تاکہ اس کے کہ تھم فابت ہے۔ لیکن اس کا جوت سبب جوت ہے تاکہ اس کے کہ تھم فابت ہے۔ لیکن اس کا جوت نہیں۔ نہ تا کہ اس کے کھوں کہ تھم فابت ہے۔ لیکن اس کا جوت نہیں تا کہ اس کے کہ تارہ کیا کہ تو ایکوں کی تو ایکوں کی خواب دیتے تاکہ اس کے کونے کہ تو ایکوں کی کون کی تو ایکوں کیا کو کی کون کون کی کون کی کون کون

زائل ہونے سے علم کا زائل ہو جانا لازی ہو۔ اجماع تو صرف اس پر دلیل ہے کہ فی الواقع اس کی سند کوئی نص ہے یا کسی نص کے معنی ہیں۔ ہمیں معلوم ہے کہ اجماعی مسئلہ نفس الامر میں ثابت ہے اور دلیل کا عکس نہیں ہوتا۔ پس انفاء اجماع نے علم کی نفی لازم نہیں۔ ہو سکتاہے کہ وہ پھر بھی باقی ہی ہو۔ گویہ بھی ہو سکتاہے کہ وہ بھی اُٹھ جائے۔

لکن چو نکہ اصل میں بقا ہے اور بقا کے لیے کی نے سب کا ہونا ضروری نہیں۔ ہاں اس کے اصلی جُوت کی بقا ضروری ہے۔ ہاں اس کے خلاف جو نیا تھم جاری کیا جائے وہ مختاج ہے اس بات کا کہ پہلے تھم کے اُٹھ جانے کی کوئی مضبوط دلیل ہو اور اس دو سرے تھم کے جاری ہونے کی بھی الی ہی دلیل ہو۔ پس اس نے تھم کے لیے بہت ی چیزوں کی ضرورت ہے جو پہلے تھم کی بقا کی صورت میں ضروری نہیں تھیں۔ پس بقا اولی ہے بنبیت تغیر کے۔ اس کی ٹھیک مثال براہ وَمہ کے حال کا استعمال ہے۔ کیونکہ وہ اس چیز کے وجود سے پہلے جو یہ وہم والے کہ یہ مثغول سے بری تھا۔ ہاؤجود اس کے اصل برات ہے۔ حق یہ یہ دلیل جن سے دولوگ اس سے استدلال کے ای طالت میں قائل ہیں جب رائا وہ نہیں استعمال براہ والی چیز کی معرفت ہو جائے ان کے نزدیک تو اس سے دلیل لینا ان کے لیے جائز ہی نہیں جو نقل کرنے والی دلیلوں کو نہ پہچانتا ہو۔ جیسے کہ استعماب سے دلیل وہ نہیں کے مثل کرنے والی دلیلوں کا عارف نہ ہو۔ الغرض استعماب سے دلیل اس وقت لی جاتی ہو۔ جیسے کہ استعماب سے دلیل وہ نہیں مائل کردیے دائل کے ای طالت میں بو الغرض استعماب سے دلیل اس وقت لی جاتی ہو۔ جیسے کہ شریعت جمریہ کی بقا کا قطعی فیصلہ کر دیا۔ جیسے کہ شریعت جمریہ کی بقا کا قطعی فیصلہ کہ وہ غیر منوخ ہے اور اگر اس پر اس کا مقتضی نہ ہونا ظاہر ہو گیا ہے تو نقل کی نفی ظاہر ہو گی۔ جیسے کہ نماز کی طالت میں بانی کا دکھے لینا منوخ نہیں تو راگر اس پر اس کا مقتضی نہ ہونا ظاہر ہو گیا ہے تو نقل کی نفی ظاہر ہو گی۔ جیسے کہ نماز کی طالت میں بانی کا دکھے لینا وضو کہ نہیں تو راگر اس پر اس کا مقتضی نہ ہونا ظاہر ہو گیا ہے تو نقل کی نفی ظاہر ہو گی۔ جیسے کہ نماز کی طالت میں بانی کا دکھے لینا وضو کہ نہیں تو راگر اس پر اس کا مقتضی نہ ہونا ظاہر ہو گیا ہے تو نقل کی نفی ظاہر ہو گی۔ جیسے کہ نماز کی طالت میں بانی کا دکھے لینا وضو کہ نہیں نہیں نہیں رہتا۔

ای طرح سے ہروہ چیز جس کے وضو کے توڑ نے میں نزاع واقع ہو اور اس پر عنسل کا وجوب ہو۔ اس لیے کہ اصل میں اس کی پاکیزگی کا باقی رہنا ہی ہے۔ چیسے کہ وضو کے باطل ہونے میں اختلاف ہے اس صورت میں کہ پاخانے پیٹاب کی چیسے کہ وضو کے باطل ہونے میں اختلاف ہے اس صورت میں کہ پاخانے پیٹاب کی چیسے کہ علاوہ سے کوئی خاست نگلے۔ یا انہی دو جگہ سے کوئی نادر چیز نگا۔ یا عورت کو شہوت سے ہاتھ لگائے۔ یا آگ پر کی ہوئی چیز کھائے 'یا میت کو عنسل دے۔ وغیرہ وغیرہ۔ اس میں استعجاب حال کا عقیدہ ممکن نہیں۔ یمال تک کہ اس کے لیے اس چیز کے باطل ہونے کا جو موجب انتقال ہے ورنہ وہ خگ میں ہی رہے گا۔ اگر صحت ناقل اس پر ظاہر نہیں ہوئی جیسے کہ فاس کی خبر اس کے اظہار اور اس کی شول کا عظم ہیں ہی رہے گا۔ اگر صحت ناقل اس پر ظاہر نہیں ہوئی جیسے کہ اس کے اظہار اور اس کی شول کا عظم ہے اس کی نصدیق و تکذیب کا عظم نہیں کیا گیا۔ حالا تکہ یہ دونوں چیزیس اس میں ممکن ہیں باوجود اس کی خبر انتخاب حال سے استدلال اس کی خبر بغیر بھی ممکن ہیں باوجود اس کی خبر اس کے استعجاب حال سے استدلال اس کی خبر بغیر بھی مکن ہیں بو سکتا تھا۔ اس وجہ سے وہ ایک شبہ وہ گاجی کی اس نے شہادت دی ہے۔ جب اس کا عادل ہونا ظاہر ہو جائے گا تو شک ہے اس سے اس چیز میں بھی شک واقع ہو گاجس کی اس نے شہادت دی ہے۔ جب اس کا عادل ہونا ظاہر ہو جائے گا تو ہی دیک پوری دلیل بن جائے گی۔ مجبول لوگوں کی شہادت اس وقت تو براۃ فاس کی شہادت سے بھی نیادہ ضعیف ہو جاتی ہے۔ اس لیے کہ شاہد میں معلوم ہے۔ اس لیے کہ شاہد میں معلوم ہے۔ بین دلالت کا وجود اس صورت میں ممکن ہے اس لیے کہ اس کا چ بھی ممکن ہے۔

فصل ا اس کے جبت ہونے کی ایک دلیل میہ بھی ہے کہ اوّلاً جس کے علم پر اجماع ہوا ہے اس کا محل حال بدل جائے۔

جیسے تبدیل زمانہ۔ تبدیل مکان تبدیل شخص۔ ان اُمور کا تبدل و تغیراس استعجاب کا مانع نہیں جو اس کے تبدل سے پہلے اس کے لیے ثابت ہو چکا ہے۔ اس طرح اس کے وصف و حال کا بدل جانا بھی اس کا مانع نہیں۔ جب تک کہ یہ نہ ثابت ہو جائے کہ شارع نے اس نے وصف کو ناقل مقرر کیا ہے کہ وہ مثبت کو منفی کر دے گا جیسے کہ دباغت کی کھال کی نجاست کا دُور کرنے والا بتلایا اور شراب کے سرکے کو حرمت کے حکم کا ناقل بتلایا۔ کرنے والا بتلایا اور شراب کے سرکے کو حرمت کے حکم کا ناقل بتلایا اور احتلام کے ہونے کو براۃ اصلیہ کے حکم کا ناقل بتلایا۔ اب استعجاب حکم اجماع کے گر جانے کا موجب نہیں۔ نماز کی حالت میں پانی کو دیکھنے کا نزاع 'خریدار کے پاس کی عیب کا نوپید ہو جانے کا نزاع 'کو بچہ ہو جانے کا نزاع 'اس حکم کو اٹھانے کا موجب نہیں جو اس سے پہلے ثابت تھا۔ پس معرض کا قول مقبول نہیں کہ حکم استعجاب نزاع نوپید سے زاکل ہو اٹھانے کا موجب نہیں جو اس سے پہلے ثابت تھا۔ پس معرض کا قول مقبول نہیں کہ حکم استعجاب نزاع نوپید سے زاکل ہو گیا۔ اس لیے کہ اختلاف ثابت شدہ حکم کو اٹھا نہیں سکتا۔ ہاں اگر معرض اس بات پر کوئی دلیل قائم کرے کہ اس شعال محرف کو خود شارع نے نقل حکم کی دلیل بنایا ہے تو اور بات ہو اور ایسا ہونے پر بھی معارضہ دلیل میں ہو گانہ کہ نقصان استعجاب میں۔ اسے خوب سمجھ لو اس مستہ میں صرح حق بھی ہی ۔

فصل پوسی خطا اس جماعت کی ہے کہ ان کا عقیدہ ہے کہ مسلمانوں کے پختہ بندھن ان کی شرطیں اور ان کے کل فصل سے خطر کے معاملات میں اصل بطلاق ہے۔ ہاں کوئی دلیل ان کی صحت پر قائم ہو تو صحت ہے جب تک ان کے نزدیک کسی شرط یا عقد یا معاملہ کی کوئی دلیل قائم نہ ہو یہ اے باطل ہی سیجھتے ہیں۔ اپ اس اصول کی بنا پر ہی انہوں نے لوگوں کے صدہا معاملات شرائط اور لین دین کو باطل قرار دیا ہے۔ حالانکہ ان کے باطل ہونے پر اللہ کی طرف سے کوئی دلیل ان کے ہاتھوں میں نہیں ہے۔ جہور فقہاء کا تم ہب ان کے خلاف ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ ہر پختگی اور ہر شرط میں اصل صحت ہے۔ سوائے ان میں نہیں ہے۔ جہور فقہاء کا تم ہب ان کے خلاف ہو۔ یہی قول صحیح بھی ہے۔ اس لیے کہ باطل ہونے کا تھم حرام کرنے کا اور گنگار بنانے کا تھم ہے اور یہ ظاہر ہے کہ حرام وہی ہے جے اللہ یا اس کا رسول حرام کرے۔ گناہ کا کام وہی ہے جے اللہ یا اس کا رسول حرام کرے۔ ان کا کام وہی ہے جے اللہ یا اس کا رسول واجب کرے۔ اس طرح حرمت کے لیے جے اللہ اور رسول گناہ کا کام ہنا نے جے دین وہی ہے جے اللہ یا اس کا رسول واجب کرے۔ اس طرح حرمت کے لیے جے اللہ اور رسول کا تھم ہونا ضروری ہے۔ دین وہی ہے جے اللہ یو اس کا شریعت بنائے پس عبادتوں میں اصل باطل ہونا ہے جسے کہ محم یر کوئی دلیل نہ ہو۔

عقود اور معاملات کابیان ہونے پر کوئی دلیل نہ آجائے۔ عبدات اور معاملات کے اس اصول میں مرطول وعدوں اور معاملات کابیان ہونے پر کوئی دلیل نہ آجائے۔ عبدات اور معاملات کے اس اصول میں فرق کی وجہ یہ ہے کہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کی عبادت کا طریقہ تو وہی ہوتا ہے۔ جے وہ خود اپنے رسول کی ژبانی بتلائے۔ عبادت بندوں پر اس معبود حقیقی کا حق ہے۔ اس کے حق کی ادائیگی کی صورت وہی ہے جو وہ مقرر کرے اور جس پر وہ اپنی رضامندی ظاہر کرے اور جے وہ آپ شریعت بنائے۔ لیکن لین دین شرائط معاملات وہ اس کی طرف سے معافی میں ہیں جب تک کہ کسی سے وہی روک نہ دے۔ دیکھیے مشرکین ان اصولوں کے خلاف سے جن کی ندمت جناب باری تعالیٰ نے کی۔ جے اس نے حام نہ کیا تھا اسے انہوں حمام نہ کیا تھا اسے انہوں کے عبادت سمجھا۔ اس پر بھی ان کو ڈائنا گیا۔ اگر بالفرض اس کی اباحت و حرمت نہ بھی ہوتی تاہم وہ معاف سے پر بھی نہ ان کی عبادت سمجھا۔ اس پر بھی ان کو ڈائنا گیا۔ اگر بالفرض اس کی اباحت و حرمت نہ بھی ہوتی تاہم وہ معاف سے پر بھی نہ ان کی حمال وہ ہو ہے۔ اللہ حمال کرے اور حرام وہ ہے جے اللہ حرام کی حرمت کا حق ہوتا نہ ان کے باطل کرنے کا۔ اس لیے کہ طال وہ ہ ہے اللہ حلال کرے اور حرام وہ ہے جے اللہ حرام

کرے اور جس سے خاموثی ہو وہ معافی میں واض ہے۔ پس ہرایک وہ شرط 'وہ عقد اور وہ معالمہ جس سے خاموثی ہے اس کی حرمت کا قول جائز نہیں۔ اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی رحمت کی وجہ سے اس سے خاموثی کی ہے نہ کہ بھول کریا مہمل چھوڑ کر۔ پھراس وقت کوئی اب میں اصلی حرمت کیے کہ سکتا ہے؟ جبکہ نصوص نے ان کی اباحت کی تصریح کر دی ہے اور جنیں جرام کمنا تھا انہیں الگ کر دیا ہے۔ جناب باری نے عقود کی وفاکا تھم دیا۔ وعدول کو پورا کرنے کو فرمایا۔ ایماندارول کی تحریف میں ارشاد فرمایا کہ ''وہ اپنی امانوں اور عمد کے عمدہ تمہبان ہوتے ہیں۔ (المؤمنون : ۸) اور جگہ ہے جب وہ عمد کرتے ہیں پورا کرتے ہیں اور جگہ ہے جب وہ عمد کرتے ہیں پورا کرتے ہیں اور جگہ ہے جب ایماندارو! کیول وہ کتے ہو جو کرتے نہیں ہو۔ اللہ کو یہ بات سخت ناپند ہے کہ تم وہ کہو جو نہ کرو۔ ''(الصف : ۳) اور آیت میں ہے ''جو اپنی عمد کو پورا کرے اور اللہ سے ڈرے وہ متقی ہے اور متقی محبوبِ اللی ہیں۔ ''
کرو۔ ''(الصف : ۲) اور آیت میں ہے '' شیانت کرنے والوں کو اللہ محبوب نہیں رکھتا۔'' (الانفال : ۵۸) اور بھی اس مضمون کی بہت سی آیتیں قرآن کریم میں ہیں۔ '

صیح مسلم شریف میں فرمان رسول مقبول مقبول مقبول علی است کہ چار حصالتیں جس میں ہوں وہ پورا منافق ہے اور جس میں ان میں سے ایک ہواس میں اتا ہی نفاق ہے جب تک کہ اسے نہ چھوڑے۔ (۱) جب بات کرے جھوٹ بولے۔ (۲) جب عمد كرے تو روے (٣) جب وعدہ كرے خلاف كرے - (٣) جب جھڑا كرے گالياں على اور حديث ميں ہے تين چزيں منافق کی علامت ہیں گو وہ نماز پڑھے روزے رکھے اور اپنے تنین مسلمان سمجھے۔ (۱) جب بات کرے جھوٹ بولے۔ (۲) جب عهد كرے بورا نه كرے۔ (٣) جب امانت ركھا جائے خيانت كرے۔ صحيحين ميں ہے ہربد عمد كے لئے ايك جمندا اس كى بدعمدی کی مقدار کے مطابق بلند گاڑ دیا جائے گا اور قیامت کے دن بآوانے بلند ندا ہو گی کہ بیہ ہے فلاں بن فلال کی غداری اور حدیث میں ہے کہ تمام شرطوں سے زیادہ حقدار پورا کرنے کی وہ شرطیں ہیں جن سے تم شرمگاہیں حلال کرتے ہو۔ سنن ابوداؤد میں ہے حضرت ابورافع بوالتر فرماتے ہیں کہ مجھے قریش نے رسول الله ساتھیا کے پاس بھیجا آپ پر نظریں پڑتے ہی میں عمد کو توڑ شیں سکتا۔ نہ قاصدوں کو روکتا ہوں تم ابھی تو ان کے پاس واپس چلے جاؤ۔ اگر تمہارے ول میں اسلام اسی طرح رہے جیسے اب ہے وہ تم پھر آسکتے ہو۔ چنانچہ میں واپس چلاگیا اور پھر آن کر مشرف بد اسلام ہوا۔ صحیح مسلم میں ہے حضرت حذیفہ راتھ فرماتے ہیں کہ بدر کی الزائی میں میں اس لیے شامل نہ ہو سکا کہ میں اور ابوحسل نکلے۔ کفار قریش نے ہمیں پر لیا اور کما کہ تم محر (التی ا) کے ارادے سے جا رہے ہو ہم نے کما نہیں ہمارا یہ ارادہ نہیں بلکہ ہم تو مدینے جا رہے ہیں أنهول نے ہم ہے الله كاعمد وميثاق لياكہ ہم مدينے لوٹ جائيں گے اور آپ كے ساتھ اس جماديس شركت نه كريں گے۔ یمال کنچے ہی ہم نے حضور طاقید کو خردی۔ آپ نے فرمایا جاؤ واپس اوٹ جاؤ ہم ان کاعمد پورا کریں گے ہمیں صرف اللہ کی بدد ډرکار ہے۔

سنن ابی داؤد میں حضرت عبداللہ بن عامر بوالتہ سے مروی ہے کہ حضور ملتی الم بمارے گھر میں تھ میری ماں نے مجھے یہ کہہ کر بلایا کہ آپکھ دول گی آپ نے فرمایا کیا واقعی تم اسے پھھ دینا چاہتی ہو؟ میری دالدہ نے جواب دیا کہ بی ہال مجور دول گی آپ نے فرمایا اگر پھھ بھی نہ دیتیں تو یہ بھی تہمارے ذہے ایک جھوٹ لکھا جاتا۔ صیح بخاری شریف کی قدی حدیث میں گی آپ نے فرمایا اگر پھھ بھی نہ دیتیں تو یہ بھی تہمارے ذہے ایک جھوٹ کلما جاتا۔ میکی بن کر جھڑوں گا ایک تو وہ جو میری وجہ ہے کہ جناب باری فرماتا ہے تین مخصول کی طرف سے قیامت کے دن میں آپ مدعی بن کر جھڑوں گا ایک تو وہ جو میری وجہ

ے دیا گیا پھراس نے غداری کی۔ دو سرا وہ جس نے کسی آزاد کو بحیثیت غلام بچا اور اس کی قیت کھائی۔ تیرا وہ جس نے کسی مزدور سے کام کاج اجرت پر لیا اور پھراس کی اجرت نہ دی۔ حضرت عمر بن خطاب بڑا ٹی نے زبانہ جاہلیت میں مسجد حرام میں ایک رات اعتکاف کرنے کی نذر مائی تھی آپ نے انہیں اس نذر کے پورا کرنے کو فرمایا جالانکہ وہ شرع سے پہلے کی نذر تھی۔ حضور میں ہے کا فرمان ہے کہ مومن کا وعدہ واجب ہے۔ آپ کا فرمان ہے کہ اپنے بھائی سے کوئی وعدہ کر کے اس کا خلاف نہ کراس سے آپس میں عداوت پیدا ہوتی ہے۔ فرماتے ہیں جس نے کسی نیچ سے کما آمیں تھے کچھ دول گا پھرنہ دیا ہے بھی جھوٹ ہے۔ فرماتے ہیں مسلمانوں پر ان کی کی ہوئی شرطول کی پابندی ضروری ہے اور حدیث میں ہے کہ لوگ اپنی اپنی شرطول پر ہیں جب تک کہ وہ حق کے مطابق ہوں۔ یہ یاد رہے کہ اس مسئلے کا دارو مدار صرف انمی دونوں حدیثوں پر نہیں بکہ اس بر ہے جو پہلے بیان ہو چکا۔

ان ولیلول کا جواب ہیں بھی سدیں کام کرنے گئے ہیں بھی تو کمہ دیتے ہیں کہ یہ مندوخ ہیں بھی کہ ہیں مخصوص ان ولیلول کا جواب ہیں بھی معارضہ قائم کرتے ہیں۔ مثلاً صفور ساتھ کا بہ فرمان کہ لوگ الی شرطیں کیوں کرنے گئے ہیں جو کتاب اللہ میں نہیں۔ جو شرط کتاب اللہ میں نہ ہو وہ باطل ہے۔ گو سو شرطیں موں کتاب اللہ بی زیادہ حق ہو اللہ کی شرط بی زیادہ مضبوط ہے اور فرمان کہ جو ایسا عمل کرے جس پر ہمارا تھم نہ ہو وہ موں کتاب اللہ بی زیادہ حق ہو ہو اللہ کی شرط بی زیادہ مضبوط ہے اور فرمان کہ جو ایسا عمل کرے جس پر ہمارا تھم نہ ہو وہ مورود ہے۔ فرمان اللی ہے کہ اللہ کی مدود ہے آگے برجنے والے کچے طالم ہیں۔ (البترة: ۱۹۲۹) اور بھی اس پر ہمارا تھم نہ ہو وہ کہتے ہیں کہ ان نصوص سے ہروہ عمد عقد شرط۔ وعدہ باطل شمرتا ہے جس کا بحم یا نص یا اباحت کتاب اللہ میں نہیں کہتے ہیں کہ ایک تمام شرطیں وغیرہ جن کا وجوب یا اجازت قرآن و صدیث کے لفظوں میں نہیں وہ چار وجہ میں سے ایک سے خالی نہیں۔ یا تو اس محص نے اس میں اب اس کی اباحت لازم کرلی ہے جو اللہ رسول کی حرمت کردہ چز ہی یا اس کے برظاف اباحت کی حرمت یا وجوب کا گرا ویٹا یا گرائے ہوئے کو واجب کر لیتا۔ ان کے سوا کوئی پانچویں صورت نہیں اب اگر تم نے شرط کرنے والے کو اور عقد کرنے والے کو اور وعدہ اور محالمہ کرنے والے کو ان تمام چزوں کا مالک بنایا تو تم دین اللی سے بالکل کی طرف سے کوئی جواب بن پر ہے۔ دریافت کی طرف سے کوئی جواب بن پڑے۔ دریافت کی طرف سے کوئی جواب بن پڑے۔ کہ کہ اس صورت میں آپ کی طرف سے کوئی جواب بن پڑے۔

جہور کا جواب کا جواب ہے ہے کہ منسوخ ہونے کا تہمارا دعویٰ بالکل غلط ہے۔ اسے مان کر تو یہ لازم آتا میں جواب کا جواب ہے کہ یہ نصوص دینِ اللی میں نہیں ہیں نہ ان پر عمل طال ہے بلکہ ان کی مخالفت واجب ہے تم یہ تو بتلاؤ کہ تہمارے پاس اس کی کیا دلیل ہے؟ جب دلیل نہیں تو بے دلیل دعویٰ شنوائی کے لائق کب ہے؟ پھر تہمیں استعجاب اور سیبت کی آڑ پکڑنی کیا نفع دے سکتی ہے؟ تہمارا ان دلاکل کی تخصیص کا دعویٰ کرنا بھی ایسابی بے دلیل ہے۔ پھر ان ادلہ کی عمومیت کیسے باقی رہے گی؟ بتلاؤ اس تخصیص کی تہمارے پاس کون می دلیل ہے؟ تہمارا یہ قول کہ ان کی سندیں کزور ہیں سنوا بعض کی سندکی کروری سب کی کروری تو نہیں ہو سکتی؟ یہ اصولی چیزہ کہ ضعیف کو بھی بطور شہادت پیش کرسکتے ہیں۔ یہ کہنا کہ ان میں معارضہ ہے یہ بھی ثابت نہیں۔ سنے پہلے یہ معلوم کرلینا چاہیے کہ حضور ہے ہے اس فرمان کر بھے ہیں۔ یہ کہنا کہ ان میں معارضہ ہے یہ بھی ثابت نہیں۔ سنے پہلے یہ معلوم کرلینا چاہیے کہ حضور ہے گئے گئے کہ اس سے مراد صرف کتاب اللہ قرآن کریم میں نہیں ہیں۔ بلکہ وہ حدیث شریف سے بی کی گئی ہیں۔ پس کتاب اللہ سے کہ اکثر شروط صحیحہ قرآن کریم میں نہیں ہیں۔ بلکہ وہ حدیث شریف سے بی کی گئی ہیں۔ پس کتاب اللہ سے نہیں۔ اس لیے کہ اکثر شروط صحیحہ قرآن کریم میں نہیں ہیں۔ بلکہ وہ حدیث شریف سے بی کی گئی ہیں۔ پس کتاب اللہ سے نہیں۔ اس لیے کہ اکثر شروط صحیحہ قرآن کریم میں نہیں ہیں۔ بلکہ وہ حدیث شریف سے بی کی گئی ہیں۔ پس کتاب اللہ سے نہیں اس کی کہ اگر شروط صحیحہ قرآن کریم میں نہیں ہیں۔ بلکہ وہ حدیث شریف سے بی کی گئی ہیں۔ پس کتاب اللہ سے نہیں بیں۔ اس کیے کہ اکثر شروط صحیحہ قرآن کریم میں نہیں ہیں۔ بلکہ وہ حدیث شریف سے بی کی گئی ہیں۔ پس کتاب اللہ سے نہیں بیں۔ بلکہ وہ حدیث شریف سے بی کی گئی ہیں۔ بس کتاب اللہ سے اس کی کی گئی ہیں۔ بس کتاب اللہ سے بی کی گئی ہیں۔ بس کتاب کی

مراد تھم الی ہے۔ جیسے آپ کا بید فرمان کہ تم کتاب اللہ کو لازم پکڑے رہو اور دانت کے بدلے دانت توڑنے کا تھم دیتے وقت آپ کا بید فرمان کہ کتاب اللہ میں قصاص ہے۔

پس كتاب الله كا اطلاق جيك كه كلام اللي ير آتا ہے۔ ايسے بى عكم اللي ير بھى آتا ہے جو عكم اس نے اپنے رسول ما الل کی زبانی بیان فرمایا ہے۔ اب ہم مانتے ہیں کہ جو شرط عظم اللی میں نہ ہو وہ مخالف عظم اللی ہے اور یقیناً وہ باطل ہے۔ جبکہ اللہ اور رسول سی ای ایسلہ ہے کہ آزاد کرنے والا نسبت آزادگی کا مالک ہے اور کوئی محض اس کے خلاف شرط کرتا ہے تو اس کے مردود ہونے میں کیا کلام ہے؟ لیکن اس سے بیہ تو ہرگز ثابت نہیں ہو سکتا کہ جن شرطوں کی حرمت کے بیان سے سکوت ہے۔ وہ بھی باطل اور حرام ٹھریں گی۔ حدود اللہ سے تجاوز کرجانا یمی ہے کہ اس کے تحال کو یا اس کے مباح کو حرام قرار دیا جائے۔ اس کے واجب کو گرا دیا جائے۔ بیر حد سے گزرنا نہیں کہ جے اس نے بیان نہ فرمایا ہو اسے مبل سمجھا جائے۔ بیہ تو معاف کردہ چزیں ہیں۔ ہاں انہیں حرام کمنا بیٹک یہ اللہ تعالی کی حدیدی سے آگے قدم بردهانا ہے۔ اس طرح تم نے جو جار صورتوں میں حصر کر کے شرطوں کا متضمن ہوتا بیان کیا ہے اس میں بھی تم سے آیک پانچویں صورت چھوٹ گئی ہے "وہی حق ہے وہ یہ کہ احکام کا تعلق اسبب سے ہے۔ حرام کو حلال کرنے والے اسبب ہیں۔ حلال بھی اسبب کی وجہ سے حرام ہو جاتا ے جو واجب نہ ہو وہ واجب ہو جاتا ہے اور جو واجب نہ ہو وہ اسباب سے واجب ہو جاتا ہے۔ یہ احکام کا تغیر نہیں بلکہ ب خود احکام میں داخل ہے۔ اللہ ہی طال حرام واجب غیرواجب کرنے والا ہے ای نے اسباب پر ان کے احکام مقرر فرمائے ہیں۔ اب جو اسباب بندہ فراہم کرلے ویساہی تھم ان پر مرتب ہو گا۔ دیکھتے لونڈی کو خرید لے مکسی عورت سے فکاح کرے تو ظاہر ہے کہ اس سے پہلے کے اور اس کے بعد کے احکام میں فرق ہے۔ پہلے حرمت تھی اب طلت ہو گئی اس لونڈی کو چ دے' اس عورت کو طلاق دے دے تو وہی صلت حرمت سے بدل جائے گی۔ پیلے ان کے حقوق جو اس پر واجب عظم اب وہ وجوب سارا جاتا رہے گا۔ اس طرح سے عقد کا عمد کا نذر کا اور شرط کا الزام ہے۔ جب عقد ہو گیا جب معاملہ طے ہو گیا تو جس كاوه مالك نه تھا مالك بنا اس شرط كے ساتھ جو اس كى تابع ہے۔ فرمان بارى ہے كه رضامندى سے جو تجارت مو- پس جس پر خریدار اور بائع رضامند ہو جائیں وہ مباح ہے۔ اگر ان میں کوئی ایسی شرط ہو جو خلاف کتاب اللہ نہ ہو بیشک وہ معتبر سمجی جائے گی۔ کیونکہ رضامندی اس شرط کے تابع ہے اور رضامندی نے ہی اس کی چیز کو اس کی کی ہے۔ پھراس شرط کو لغو قرار دینا اور ان دونوں پر وہ لازم کرتا جو اُنہوں نے اپنی خوشی واجب نمیں کیا نہ اللہ اور رسول نے ان پر لازم کیا ہے۔ ب بالكل بى ناجائز ہے۔ كى كو حق نسيس كه جس شرط كى حرمت ثابت نسيس اسے لغو قرار دے۔ حلال كو حرام كرنے والا بھى ايسا بی بڑا ہے۔ جیسا بڑا حرام کو حلال کرنے والا۔ اسے لغو قرار دینا جو اللہ اور رسول کے نزدیک لغو نہیں یہ تو نری دھیگا مشتی ہے۔ اس گروہ نے جیسے کہ معتبر شرطوں کو ممل کر دیا وسرے گروہ نے ممل شرطوں کو معتبرمان لیا۔ صبح راہ سے دونوں کے قدم پیسل گئے۔ صحیح فیصلہ کن امریہ ہے کہ ہروہ شرط جو تھم اللی کے خلاف ہو باطل ہے اور ہروہ شرط جس کی تھم باری میں حرمت نہیں وہ معتبرہ۔ وباللہ التوفیق۔

رائے قیاس کرنے دالوں کی پانچ زبردست اصولی غلطیاں قرآن و مدیث کا مطالعہ کریں نہ یہ عقیدہ رکھا کہ جمیں اللہ رسول کی باتیں بس بیں۔ احکام اسلام کا نحصار انہی دو میں ہے۔ بلکہ ان کے اس طبقے نے جو عشق قیاس میں مجنوں بنا ہوا

ہے یہاں تک کمہ دیا کہ فیصدی ڈھائی ادکام بھی قرآن و حدیث میں نہیں ہیں۔ اس لیے ہیے ہی کے ساتھ رائے قیاس کی ٹوہ میں لگ گئے۔ انہوں نے قیاس شبہ کو بھی لے لیا۔ انہوں نے ادکام کا تعلق ان اوصاف کے ساتھ کردیا جن کے ساتھ ان کا تعلق شرعاً ثابت ہی نہیں۔ انہوں نے از خود علیں نکال نکال کران پر مسائل ڈھالنے شروع کر دیئے طلانکہ ان علتوں کا تعلق شرعاً ثابت نہیں۔ فہر آگے بڑھے اور ادکام قرآن و حدیث میں معارضہ اور خالفت قائم کرنے گئے۔ آپوں بیان شارع علائل سے فابت نہیں۔ پھر آگے بڑھے اور ادکام قرآن و حدیث میں معارضہ اور خالفت قائم کر دیا۔ کبی معدیثوں کو قرز نے مرو رائے تو بھی تو قیاس کو تھم رتانی اور رسول میں تھیم کی۔ پھر بھی جو چنہیں کبی اس کے خلاف کر دیا۔ بھی حدیثوں کو قرز نے مرو رائے کے لیے مشہور اور غیر مشہور پر ان کی تقدیم کی۔ پھر بھی جو چنہیں کہ انہوں نے سمجھا کہ قرآن و حدیث تمام مسائل کے لیے کائی نہیں۔ بہت سے ایسے واقعات ہیں جن کا تھم ان دونوں میں نہیں۔ دو سرے یہ کہ اکثر ادکام قرآن و حدیث میں انہوں نے قیاس سے خالفت اور معارضہ پیدا کر دیا۔ تیسرے یہ کہ انہوں نے اپنے عقیدے کا ایک جز اسے بھی بنالیا کہ بہت سے احکام شرعیہ میزان و قیاس کے خلاف ہیں اور قیاس سراسرعدل ہے نہیں اور قیاس سراسرعدل ہے دیا انتقار کیا ہے جن کا اعتبار شریعت نے ان علتوں اور وصفوں کو لغو قرار دیا جن کا اعتبار کیا ہے جن کا اعتبار شریعت نے کہا۔ اس کی تفصیل گر رکھی ہے۔ پانچویں سے کہ خود نفس قیاس میں بھی انہوں نے معارضہ کیا اس میں بھی یہ نود نفس قیاس میں بھی انہوں نے معارضہ کیا اس میں بھی یہ نود نفس قیاس میں بھی انہوں نے معارضہ کیا اس میں بھی یہ نہوں نے ذریعت کے نہوں کے معارضہ کیا اس میں بھی یہ نود نفس قیاس میں بھی انہوں نے معارضہ کیا اس میں بھی نہوں نے دہوں کیا ہوں جو نہوں کیا ہو کہا ہے۔

اس جماعت کے فاف ہمارے این وہ ہے۔ اول یہ اس کے خواف ہمارے اس جگہ تین عقیدے ہیں وہ ہمی من لیجے۔ اول یہ میں کوئی ضرورت ہی نہیں۔ دو سرے یہ کہ باوجود قرآن و حدیث کے ہم اجتماد قیاس اور رائے کو بالکل باطل اور قائل گرا دینے اور ہٹا دینے کے جانے ہیں۔ یہ کہ باوجود قرآن و حدیث کے ہم اجتماد قیاس اور رائے کو بالکل باطل اور قائل گرا دینے اور ہٹا دینے کے جانے ہیں۔ یہ کہ ہمارا عقیدہ ہے کہ احکام شرع سب جو قرآن و حدیث کے لفظوں میں ہیں وہ باوجود کانی ہونے کے اور ہمان ہونے کو ہمان عقل اور موافق قیاس ضحی۔ باوجود کانی ہونے کے اور ہمان ہونے کو اور عقل سلیم اور فطرت مستقید کے فلاف نہیں۔ یاد رہے کہ یہ تین بیانات اس کتاب کی جان ہیں۔ ان سے ایک مضف عالم شریعت کی قدرد منزلت اس کی آسانی اور وسعت' اس کی برزگی اور شرافت معلوم کر سکتا ہے اور تمام اور دیوں سے اس کی برتری اور برائی جان سکتا ہے۔ اسے معلوم ہو جائے گا کہ برال ایک طرف ایک طرف ایک کوئی انسان ایسا نہیں جس عام ہے۔ اصول و فروع چھوٹے اور برنے کل احکام آپ کی شریعت میں آپکے ہیں۔ پس جس طرح کوئی انسان ایسا نہیں جس عام ہے۔ اصول و فروع چھوٹے اور برنے کل احکام آپ کی شریعت میں آپکے ہیں۔ پس جس طرح کوئی انسان ایسا نہیں جس کی طرف آپ رسول نہ ہوں۔ ای طرح کوئی قران ہے کہ جن تین چیزوں کے بیان کی طرف اس وقت ہم قلم اضاتے ہیں ان کی طرف اس وقت ہم قلم اضاتے ہیں ان کے این کو جم پورا تو کیا ادھورا ہمی ادا میں کرتے ہیں اور اس بر ہمروسا سی ہمی سکتا ہے بلکہ مع دلا کل اس کے ذہن میں ہمی آسکتا ہے۔ ہم اللہ سے مدد طلب کرتے ہیں اور اس پر ہمروسا رکھتے ہیں۔

## اِس بات کابیان اور ثبوت که قرآن و حدیث میں سارے مسائل ہیں اور قرآن و حدیث نے مسلمانوں کو رائے قیاس وغیرہ کامختاج نہیں رکھا

اس بات کے ثبوت کے لیے آپ بطور تمہیر کچھ من لیجئے۔ قرآن و مدیث کے الفاظ کی دلالت کی دو قسمیں ہیں۔ حقیقیہ ۔ اور اضافیہ۔ حقیقیہ تو متعلم کے قصد و ارادے کے ماتحت ہے۔ اس دلالت میں نہ اختلاف ہوتا ہے نہ ہیر پھراور اضافیہ سننے والے کی سمجھ اس کی عقل اس کے ادراک اس کے ذہن کی تیزی اس کے علم اور اس کی سخن شناسی پر موقوف ہے۔اس میں بہت کچھ فرق بر جاتا ہے۔ جیسا سننے والا ہو گا ویسا ہی وہ سمجھ گا۔ سنیے! حضرت ابو ہریرہ دولتہ اور حضرت ابن عمر والته سب صحابہ رمی تنظیم سے زیادہ حدیث کے روایت کرنے والے ہیں۔ لیکن ان دونوں سے قہم و سمجھ میں حضرت صدیق اکبر رہا تھ اور حفرت عمر بنالته اور حفرت على بنالته اور حفرت ابن مسعود بنالته اور حضرت زيد بن ثابت بنالته بهت زياده بره جراه كريس-بلکہ حضرت عبداللہ بن عباس بھیﷺ ان دونوں سے اور حضرت عبداللہ بن عمرو رہالتہ سے بھی بہت زیادہ فقیہ ہیں۔ آنخضرت النائيل كا فرمان تھاكہ اے عمرا توبيت الله جائے گا اور اس كاطواف كرے گا۔ اس سے حضرت عمر بناتھ نے سمجھ ليا تھاكہ حديبيد والے سال یہ پیشین گوئی بوری ہونی چاہئے۔ لیکن حضور سی اللہ اس فعم عمر کا انکار کیا کیونکہ اس فرمان میں کوئی ایسا لفظ نہیں جو یہ دلالت کرتا ہو کہ کس سال یہ ہو گا؟ قرآنِ کریم میں سحری کھاتے رہنے کے تھم کا آخری وقت سفید دھامے کاسیاه دھاگے سے متاز ہو جانا ہے۔ اس سے حضرت عدی بن حاتم زائھ نے خود دھاگے ہی مراد لیے ہیں جس کا آنخضرت مالیا نے انگار کر دیا۔ آپ کا فرمان ہے کہ جس کے ول میں رائی کے دانے کے برابر بھی تکبر ہو وہ جقت میں نہ جائے گا۔ اس سے جن صحابہ و اللہ اللہ اللہ عدہ کیڑے اچھی جوتی کا استعال بھی تکبر میں داخل ہے آپ نے اس فیم کا انکار کر دیا اور فرما دیا کہ مراد تکبرے حق کو دھکا دینا اور مسلمانوں کو حقیر سمحمنا ہے۔ آپ کا فرمان ہے کہ جو اللہ سے ملنا چاہے اللہ بھی اس کی ملاقات کو پیند فرماتا ہے اور جو اللہ کی ملاقات کو ناپیند رکھے اللہ خود بھی اس سے ملنا ناپیند رکھتا ہے۔ اس سے جن لوگوں نے سمجھ لیا کہ اس سے مراد موت کا چاہنا ناچاہنا ہے تو آپ نے اس فهم کا انکار کر دیا اور فرما دیا کہ اس سے مراد موت کے وقت موت کے فرشتوں کی موجودگی میں کافر کا عذابوں کی خرس کر اللہ کی ملاقات کو تمروه سجھنا اور مومن کا سکرات کے وقت بشارت جت س كرملاقات بارى كو محبوب ركهنا ب- قرآن كريم كى آيت : ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسِبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾ (انشاق: A) لینی نیکوں سے آسان حساب لیا جائے گا' کو حضرت عائشہ رہے آتا فرمان رسول مان کے جس سے حساب میں پکڑ وکڑ ہوئی وہ عذاب کیا جائے گا سے معارض سمجھ لیتی ہیں تو حضور مالیا فرماتے ہیں کہ آسان حساب سے مراد صرف بیثی ہے نہ کہ سختی ے یوچھ کچھ۔ قرآن کریم کی آیت ہے کہ ﴿ مَنْ يَعْمَلْ سُوءً يُخْزَبِهِ ﴾ (نساء: ١٢٣) جو برائی کرے گابدلہ پائے گا۔ اس سے بعض حضرات نے سمجھا کہ ہربدعمل کی سزا قیامت کے دن ہو گی اور بیہ ظاہر ہے کہ معصوم کوئی بھی نہیں تو حضور مالیکیل نے فرما دیا کہ یہ سزا دنیوی رنج وغم محنت و تکلیف سے بھی ہو جایا کرتی ہے یہ ضروری نہیں نہ لفظ ہیں کہ قیامت ہی کو یہ بدلہ دیا جائے گا۔

قرآنِ كريم كا فرمان ہے كہ جو ايمان لائے اور اپنے ايمان كو ظلم سے لتھيرا نہيں ان كے ليے امن ہے اور وہ راہ يافته بيں۔ (الانعام : ۸۲) اس سے جن لوگوں نے يہ سمجھا كہ گناہ كرنے والے امن و ہدايت سے دُور بيں تو حضور ماليا نے اس فهم کا انکار کر دیا اور فرمایا کہ اس سے مراد شرک ہے اور دو سری آیت قرآن پیش کی جس میں حضرت لقمان کا اپنے بیٹے سے بید

کمنا ہے کے شرک ظلم عظیم ہے۔ (لقمان: ۱۳) آپ خود بھی اگر پورے تذہر سے قرآنِ کریم کے طرز بیان کے الفاظ سامنے

رکھیں تو یہ مطلب واضح ہو جاتا ہے اس لیے کہ جناب باری نے یہ نہیں فرمایا کہ اُنہوں نے اپنی جانوں پر ظلم نہ کیا۔ بلکہ

فرمان ہے کہ اُنہوں نے اپنے ایمان کو ظلم سے تحییر نہ لیا ہو۔ لبس کے معنی ایک شے کو دو سری شے سے ڈھانپ لیتا ہے اور

اس پر چو طرف سے چھا جاتا ہے۔ ایمان کو کوئی چیز ڈھانپ نہیں لیتی نہ چو طرف سے گھیرتی ہے سوائے کفر کے پس مراد اس

آیت میں بھی شرک یعنی کفر ہے۔ اس کا بیان اس آیت: ﴿ بَلَی مَنْ کَسَبَ سَیّنَةٌ وَّا حَاظَتْ بِهِ خَطِینَتُهُ ﴾ الخ ' (بقرہ: ۱۸)

میں ہے۔ اس میں یہ آیت بھی ہے ﴿ وَکَیْفَ اَحَافُ ﴾ (الانعام: ۱۸) الخ ' پس اس بیان کے بعد حضرت حق سجانہ و تعالیٰ کا

مران ہے اور نمایت عدل و سچائی کا فرمان ہے کہ جو ایمان لائے اور ظلم سے اسے چھپا نہ دے وہ امن و ہدایت کا پورا پورا

مستق ہے۔ اس سے صاف ظاہر ہے کہ ظلم سے مراد شرک ہے۔

کلالہ کا مطلب حضرت عمر بڑا تھ کی سمجھ میں نہیں آتا بار بار کے سوال پر بھی اس کو پوری طرح سمجھتے نہیں حالانکہ حضرت صدیق بڑا تھ اس سمجھ لیتے ہیں۔ آپ سمجھ اور فہم کے اختلاف کی سیر کے لیے اس فرمان رسول بڑا تھا کو دیکھتے کہ آپ گریا ویالتو گدھوں کے گوشت سے منع فرماتے ہیں تو کوئی تو کہتا ہے کہ اس کی علت بیہ ہے کہ ان میں سے خمس علیمدہ نہیں کیا تھا۔ کوئی سمجھتا ہے کہ اس لیے کہ لوگوں کے پاس بار برداری اور سواری کے جانوروں کی کی تھی۔ کوئی کہتا ہے اس لیے کہ وہ بہتی کے آس باس تھے۔ لیکن حضرت علی کرم اللہ وجہ اور بڑے بڑے بڑرگ صحابہ بڑی تھے نے سمجھا کہ وجہ ممانعت اس کے گوشت کا نجس ہوتا ہے ہی وجہ خود مدیث میں بھی ہے اور یک مقصود رسول اکرم ساتھا کا ہے۔ آیت قرآنی : ﴿ واتیت مصرت عمر والت کے این ہر بہت بڑا باندھنا بھی جائز ہے اور اس نے اپنا یہ خیال کے خلاف پیش کیا۔ جس کا آپ نے اقرار کیا۔

قرآنِ کریم کی ایک آیت میں ہے کہ حمل اور دودھ پڑھائی کی مدت تمیں ماہ کی ہے۔ دو سری آیت میں ہے کہ مائیں اولاد کو دو سال کائل تک دودھ پلا سکتی ہیں جو رضاعت کا پورا زمانہ کائل کرنا چاہتے ہوں۔ ان دونوں آیتوں کو ملا کر حضرت ابنِ عباس شکھا نے سمجھا کہ حمل کی کم ہے کم مدت چھ جمینے کی ہوتی ہے۔ لیکن حضرت عثمان بڑاتھ نے اسے نہ سمجھا بلکہ الیک ایک عورت کو زناکاری کی حد رجم لگانے کا قصد کرلیا۔ تو حضرت ابن عباس شکھٹا نے آپ کو یہ سمجھایا اور یاد دلایا پھر آپ نے بھی اس کا اقرار کرلیا۔ آخضرت ساتھا کی حدیث ہے کہ جمھے لوگوں سے جماد کرنے کا تھم دیا گیا۔ یمال تک کہ وہ لا اللہ الا اللہ کسی۔ جب وہ اس کے قائل ہو جائیں تو جمھ سے اپنی جان و مال بچالیں گے۔ گر حق اسلام کا نقاضا ہو تو نہیں۔ اس سے حضرت عمر بڑاتھ کی سمجھ میں زکوۃ نہ دینے والوں سے لڑائی کرنا نہیں آیا۔ یمال تک کہ امیرالمؤسنین حضرت صدیق اکبر بڑاتھ خضرت عمر بڑاتھ کی سمجھ میں زکوۃ نہ دینے والوں سے لڑائی کرنا نہیں آیا۔ یمال تک کہ امیرالمؤسنین حضرت صدیق اکبر بڑاتھ آپ سے بیان کیا تو آپ سے بیان کیا کہ بہ حکم شراب کو شامل نہیں۔ فی الواقع آگر خوردخوض عمر کیا ہو گئے ہو تو کی بات خاب کو باتھ بھی نہ لگایا جائے ہیں کی وجہ سے بھی کہ تو تو سے کہ وہ تو کہ کہ تو کو باتھ بھی نہ لگایا جائے ہیں کی وجہ سے بھی نہ ہونے کو تقوے کے ساتھ مقید کیا ہے اور تقوے کا اقتضا ہو جو کی جائے کہ حرام چیز کو ہاتھ بھی نہ لگایا جائے ہیں کی وجہ سے بھی نہ ہونے کو تقوے کے ساتھ مقید کیا ہے اور تقوے کا اقتضا ہے ہے کہ حرام چیز کو ہاتھ بھی نہ لگایا جائے ہیں کی وجہ سے بھی نہ ہونے کو تقوے کے ساتھ مقید کیا ہے اور تقوے کا اقتضا ہے ہے کہ حرام چیز کو ہاتھ بھی نہ لگایا جائے ہیں کی وجہ سے بھی

آیت ان چیزوں کو شائل نمیں جو حرام محض میں۔ بعض لوگوں نے آیت ﴿ وَلاَ تُلْقُوْا بِا يَلِدِيْكُمْ إِلَى التَّهْلِكَةِ ﴾ (بقرہ: ۱۹۰) سے محمد لیا کہ کفار کے مجمع میں گھس کر جماد کرنا نادرست ہے۔ اس پر حضرت ابوابوب انساری بڑائھ نے صحیح مطلب آیت کا سمجھلیا کہ یہ اپنے تئیں ہلاکت میں ڈالنا نمیں ہے۔ جو اس آیت میں منع ہے۔ بلکہ یہ تو انسان کا اللہ کی رضاجوئی میں اپنے تئیں کھپا دیتا ہے اور اپنے نفس کو خود ہلاک کرنا۔ جس سے اللہ روکتا ہے وہ تو ترک جماد ہے کہ ہم دنیا اور اس کی آبادی میں مفتون و مشغول ہو جائیں۔ حضرت الصدائی بڑائھ بطور شکایت کے فرماتے ہیں کہ لوگو تم ایک آیت قرآنی پڑھتے ہو اور اس سے جو مطلب نمیں وہ لیتے ہو۔ وہ آیت ﴿ یَا ایُّهَا الَّذِیْنَ آمَنُوْا عَلَیْکُمْ اَنْفُسَکُمْ لَا یَصُورُکُمْ مَنْ صَلَّ اِذَا الْهُتَدَیْتُمْ ﴾ (ماکدہ دے) ہو تو گراہوں کی گراہی تہیس کوئی (ماکدہ یہ بنچائے گا۔"

سنویں نے رسول کریم علیہ افضل الصلوۃ والسلیم سے سنا ہے کہ لوگ جب خلافِ شرع اُمور کو دیکھ کرائیس نہ بدلیں گئے تو بہت ممکن ہے کہ اللہ تعالی ان پر اپنا کوئی عام عذاب نازل فرمائے۔ پس آپ نے صاف فرما دیا کہ تم جو اس آیت سے سجھتے ہو وہ تمہاری سجھ کا قصور اور قیم کی غلطی ہے۔ ابنِ عباس شاھا جیسے مانے ہوئے مفسر قرآن پر یہودیوں کے اس گروہ کا جم مشکل پڑ جاتا ہے 'جو حپ خاموش تھے لیکن اللہ کے احکام کی خلاف ورزی بھی نہیں کی تھی۔ آپ کو ان کے بارے میں تردو تھا کہ عذاب آئی میں بی تھی۔ آپ کو ان کے بارے میں تردو تھا کہ عذاب آئی میں بی جے بان کیا اور سمجھایا کہ وہ نجات پانے والوں میں اور صحیح بات بھی یہی ہے۔ اس لیے کہ اللہ تبارک وتعالی نے ان چپ رہنے والوں میں تھے نہ کہ عذاب پانے والوں میں اور صحیح بات بھی یہی ہے۔ اس لیے کہ اللہ تبارک وتعالی نے ان چپ رہنے والوں کے بارے میں فرمایا ہے ﴿ وَإِذْ قَالَتُ أُمَّةٌ مِنْهُمْ لَمْ تَعِظُونَ ﴾ الخ (الاعراف: اللہ تبارک وتعالی نے ان چپ رہنے والوں کو کیوں تھیمت کرتے ہو۔ جنہیں اللہ عزوجل ہلاک کرنے والا ہے یا ان پر کئے ہوئے گو تخی سے بیان کیا ان پر غقے ہوئے گو کئی سخت تر عذاب آثار کیا 'ان پر غقے ہوئے گو آئے سامنے ان سے پچھ نہ کما۔

لکن جو جماعت اپنا فرض ادا کر رہی تھی ان سے موافقت کی اور یہ ظاہر ہے کہ نیکی کا تھم برائی سے روک یہ فرض کفایہ ہے۔ جب یہ لوگ اس پر کمرسہ تھے اور یہ جماعت اسے انجام دے رہی تھی تو باتی پر سے وجوب ساقط ہو گیا۔ پھر دہ اپنی خاموثی سے ظالم نہیں ہو سکتے۔ جنہیں عذاب کیا گیا ان کی نبست قرآن کا فرمان ہے کہ وہ تصبحت اللی بھلا بیٹھے تھے اور معنوعات باری میں سرکشی کے ساتھ مشغول تھے۔ اس سے بھی ظاہر ہے کہ چپ رہنے والے عذاب اللی سے نیچ گئے۔ حضرت ابن عباس بھی تھا اور شک شبہ جاتا رہاتو ہے حد خوش ہوئے اور انہیں اپن چاس بھا نے جب اپنی کہ سور آ ﴿ اِذَا جَاءَ ﴾ النی عباس بھی اور انعام میں دی۔ حضرت عربن خطاب بواللہ ایک مرتبہ صحابہ کرام بھی تھی سے سوال کرتے ہیں کہ سور آ ﴿ اِذَا جَاءَ ﴾ النے کی نبست تمہاری معلومات کیا ہیں؟ جواب ملتا ہے کہ اس میں اللہ تعالی اپنی مقال کیا تو حضرت ابن عباس بھی تیزی ہو جائے آ کہ جب مکہ فتح ہو جائے میں حضور ساتھ کو آ پ کے انتقال کی خبردی گئے ہے۔ یہ س کرام پر المؤمنین نے فرمایا بس بھی جانتا ہوں۔ خیال فرما سے میں حضور ساتھ کو آپ کے انتقال کی خبردی گئے ہے۔ یہ س کرام پر المؤمنین نے فرمایا بس بھی ہی جانتا ہوں۔ خیال فرما سے میں حضور ساتھ کو آپ کے انتقال کی خبردی گئے ہے۔ یہ س کرام پر المؤمنین نے فرمایا بس بھی ہی جانتا ہوں۔ خیال عرب کی میں بھی جانتا ہوں۔ خیال فرما سے میں حضور ساتھ کی کہ سے نہیں رکھا بلکہ اسے معلی کی حدرت ابن کی علی عرب کی کو دے گا اور اس کے علم سے نہیں رکھا بلکہ اسے معلق کیا ہے۔ اس اپنی نئی فحت سے جو وہ قد کمہ کی صورت میں اپنے نبی کو دے گا اور

لوگوں کو اس سے دین میں جوق در جوق داخل فرما دے گا ظاہر ہے کہ یہ چیز وجہ و سبب استغفار نہیں ہے۔ اس سے معلوم ہو

گیا کہ سبب استغفار کوئی اور ہی امر ہے اور وہ امر آپ کی اجل کا آتا ہے۔ پس یہ بھی نعمت و انعام ہے اللہ رہ العالمین کا کہ
وہ اپنے بہرے کو قوبہ نصوحہ اور استغفار کی آخر وقت توقیق دے تاکہ وہ اپنے پروردگار سے اس حالت میں ملاقات کرے کہ
وہ گناہوں سے پاک صاف ہو چکا ہو اور بچی خوثی اور سرور سے اللہ سے ملے۔ آخضرت مان کیا کسی وقت بھی تہی تہی و جھ اللی
دہ عافل نہ سے پھر بھی فتح کے بعد اس کا خصوصیت سے حکم دینا اس لیے ہے کہ اس ذکر میں اور برجہ جائیں تاکہ بھترین
رفیقوں کی طرف سفر کرنے کے قریب درجات میں اور اضافہ ہو جائے۔ اس طرح یہ بھی ظاہر ہے کہ توبہ استغفار کی مشروعیت
عمل کے خاتمہ پر ہوتی ہے۔ ج کے ختم پر 'قیام لیل پر' توبہ استغفار مشروع ہے۔ خود آپ نماز سے فارغ ہوتے ہی تین مرتبہ
توبہ استغفار کیا کرتے تھے۔ وضو کے پورا کرنے کے بعد اس دُعاکم ہے ((اللهم احعلنی من التوابین واحعلنی من التوابین واحعلنی من عبورت کے لیور اس کے بعد اس دُعال مالحہ کے بعد استغفار کیا کہ موت ہے۔ پس جس مخصوص
عبادت کے لیے آپ کی بعث تھی لیمن تبلغ رہالت اور جماد فی سمیل اللہ جب یہ کامل ہو چکی 'سارا دین محلوق اللی کو پہنچ چکا۔
جماد کا اثر بھی ظاہر ہو چکا کہ اُم القرکی فتح ہو گیا جماعتیں کی جماعتیں دین اللی میں آگئیں تو اب حکم ہو تا ہے کہ شیج و حمد اور جماد کو باسات ہو چگی۔

سے ہے کہ قرآن و حدیث کے تیجے میں لوگوں کی فیم و فراست کیال نہیں ہوتی۔ بلکہ اس میں بہت کھے خلاصہ کلام تفاوت اور کی بیٹی ہوتی ہے۔ ایک ہی آہت ہے ایک فیض ایک یا دو حکم سجھتا ہے۔ تو دو مرا اس سے دس بلکہ اس سے بھی زیادہ احکام سجھ لیتا ہے۔ بعض کا فیم صرف الفاظ تک ہی رہتا ہے۔ بیان 'ایکا' اشارہ ' عبیہ ' افتبار وغیرہ تک اس کی رسائی نہیں ہوتی۔ بیس اس سے بھی زیادہ تیز فیم ہوتے ہیں۔ وہ ایک آبت کو دو مری آبت سے ملا کر بہت باریک معنی تک پہنچ جاتے ہیں اور مفرد لفظ سے جو معنی زہن میں نہیں آتے ' اسے حاصل کر لیتے ہیں۔ بہ تو صرف داو فحدا ہم بہت کم اہل علم ہیں جو اس مرتبہ تک چڑھ جاتے ہیں۔ ورنہ عوباً ذہن میں فرہ بات نہیں آتی جو دو آبتوں کے ملائے سے حاصل ہو سکتی ہے۔ اس کی مثال میں وہی اور والا حضرت این عباس فرائع کا واقعہ یاد کر لیجئے کہ ایک آبت میں ہے کہ حمل اور دودھ چھٹائی کا زمانہ تعیں میٹے کا ہے۔ (احقاف: ۵۱) دو سری آبت میں ہے کہ مائیں اپنے بچوں کو کائل دو سال تک زیادہ دودھ پلا عتی ہیں۔ (البقرة: ۱۳۳۳) ان دونوں کو ملا کر حضرت این عباس فرائع عبارے کی سورت کی اقل و آخر آبت کی کم سے کم مدت چھ مینے کی ہے۔ اس طرح حضرت ابو بکر صدیتی واٹھ نے نے دادا کے ہوتے ہوائیں کو وریثہ نہیں کی کم سے کم مدت چھ مینے کی ہے۔ اس طرح حضرت ابو بکر صدیتی واٹھ نے نے دادا کے ہوتے ہوائیں کو دورثہ نہیں کی کم سے کم مدت چھ مینے کی ہے۔ اس طرح حضرت ابو بکر صدیتی واٹھ نے نے دادا کے ہوئے ہوائیں کو دورثہ نہیں دلوایا۔ آخضرت میں گالہ کہ وہ ہو جو بالہ کی صورت میں مال زاد بھائی کو چھٹے جسے کا دارث کیا تھا۔ پس مسکہ صاف ہو جاتا ہے کہ کاللہ دو اور الا دالہ ہو بینی اور یہ اور کہ مول در ادالہ کی صورت میں مال زاد بھائی کو چھٹے جسے کا دارث کیا تھا۔ پس مسکہ صاف ہو جاتا ہے کہ کاللہ دی

اب ہم چند مسائل جن میں قیاس آرائی کی ضرورت نہیں کا اختلاف ہے۔ علائکہ وہ قرآن و مدث میں صاف

صاف آ پچے ہیں۔ ساتھ ہی ہم ان مسائل کو بھی بیان کریں گے جن کو قیاس سے بیان کیا گیا ہے حالانکہ ان مسائل کا بیان بھی حدیث و قرآن میں ہے۔ ان میں قیاس کی مطلق ضرورت نہ تھی۔ تاہم ان میں قیاس آرائیاں کی گئی ہیں۔ سنے!

مشتركه فرائض كا ہے- دلالت قرآن اس بات ير واضح ہے كه مال زاد اولاد اس صورت ميں ثلث ك بهلامستكم ساتھ مخصوص ہے۔ فرمانِ قرآن ہے ﴿ وَإِنْ كَانَ رَجُلٌ يُؤْرَثُ كَلاَلةً ﴾ الخ ونساء: ١٢) يعني اگر كوئي مردیا عورت کلالہ مراہو اور اس کا بھائی یا بهن ہو تو ان میں سے ہرایک کا چھٹا حصّہ ہے۔ اگر وہ اس سے زیادہ ہوں تو وہ سب ایک تمائی میں شریک ہیں۔ یہ محم مال کی اولاد کا ہے۔ اگر ہم ان کے ساتھ مال باپ کی اولاد کو داخل کریں تو ظاہر ہے کہ وہ سب ایک تمائی میں شریک نمیں رہتے۔ بلکہ ان کی مزاحت اس میں ان کاغیر کرے گا۔ اگر کما جائے کہ مال باپ کی اولاد بھی ان ہی میں ہے باب کی قرابت کو لغو قرار دے کر تو اس کا جواب میر ہے کہ میر محض وہم ہے اس لیے کہ اللہ سجانہ وتعالی نے آیت کے شروع میں فرمایا ہے کہ اس کا بھائی یا بس ہو تو ان دونوں میں سے ہرایک کے لیے چھٹا حسہ ہے ، پھر فرمایا ہے کہ اگر وہ اس سے زیادہ ہوں تو وہ تمائی حصے میں شریک ہیں اس میں سے ایک کا اور ان کی جماعت کا تھم بیان فرما دیا۔ پہلا تھم ایک کا مخصوص اس کے ساتھ۔ دو سرا تھم سب کا اور مخصوص ان ہی کے ساتھ۔ جو اولاد سگی ہو لینی ایک مال باپ کی۔ ان كى نسبت فرمان جل وعلايه به : ﴿ إِنِ امْرُقُ اهَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌّ ﴾ الخ والناء : ١٥١ يعني اكر كوئي مخص مرجائ اس كا لڑکا نہ ہو اور اس کی بہن ہو تو اہے اس کے لڑکے کا آدھوں آدھ ملے گا اور وہ خود بھی اپنی بہن کاوارث ہے اگر اس کی اولاد نہ ہو۔ بہنیں اگر دو ہیں تو ان دونوں کے لیے ترکہ کا دو شک ہے اور اگر بہن بھائی مرد و عورت ہیں تو ہر مرد کا حصد دو عورتوں کے برابر ہے۔ یمال باپ کی اور مال باپ کی اولاد کا تھم بیان فرمایا۔ ایک کا بھی اور جماعت کا بھی۔ ہر تھم اس کے ساتھ مخصوص ہے۔ پس اس میں ان کے سوا اور کوئی شریک ان کا نہیں ہو سکتا۔ ٹھیک اسی طرح مال زاد اولاد کا حکم ہے۔ پس معلوم ہوا کہ ہرقتم دوسری قتم سے غیرہے۔ ایک دوسرے کے ساتھ شامل نہیں اور قتم دوم مال باپ یا صرف باپ کی اولاد ہے اجماعاً اور قتم اول مال کی اولاد ہے۔ اس پر بھی اجماع ہے اور بعض صحابہ کی قرأت میں بھی لفظ من أم موجود ہے۔ بيد تفیرو توضیح ہے ورنہ سیاق آیت سے بھی یہ بات بوری طرح واضح ہے۔ یمی وجہ ہے کہ جناب باری تعالی نے میاں ہوی کے حصے والی آیت میں مال زاد بھائی کا ذکر کیا۔ میال ہوی کا حصہ مقرر ہے۔ جس سے وہ نہیں نگلتے اور بطور عطیہ کے انہیں کچھ نہیں پنچا۔ اس آبت میں عطیہ میں سے کسی کا ذکر نہیں کیا۔ بخلاف ان کے جن کا ذکر ماں باپ کے حصہ کے ذکر کے ساتھ ہوا ہے جو آیت اس سے پہلے ہے کہ ان کی جنسیت کا حصر عصب ہونے میں ہے۔ اس لیے میال بوی کے ورثے کے بیان والی آیت میں مال زاد بمن بھائیوں کے بیان میں لفظ ﴿ غَیْرَ مُصَاّرتِ ﴾ (انساء : ۱۱) فرمایا اور مال باپ کے ورث کی آیت میں بیہ لفظ نهيس فرماياً-

اس لیے کہ عموماً انسان زوجیت اور سوتیلے معاملے میں ضرر پنچانے پر تل جاتا ہے کیونکہ عصبیت نہیں بخلاف اپی اولاد اور اپنے مال باپ کے کہ عموماً انہیں ضرر نہیں پنچاتا ہی جبکہ آیت قرآن کے لفظوں نے مال زاد بھائیوں کو ثلث دلوایا تو کسی کو اس میں کمی کرنے کا کوئی افتیار نہیں۔ سکے بھائی بہن یہ بالکل ہی الگ جنس کے ہیں یہ اپنے ہیں عصبہ ہیں۔ ان کے بارے میں فرمان رسول اللہ طاق کے کہ فرائض حصہ داروں کو دے دو پھر جو بچے وہ اس مرد کے لیے ہے جو قرابت داری میں سب سے اولی ہو۔ جو مسلم ہے اس میں فرائض کے بعد کچھ بھی نہیں بچتا ہی عصبہ کو ازروئے الفاظ دلیل کچھ نہیں ملے گا۔ قیاس حضرات کا یہ کہنا کہ مان او کہ ہمارا باپ گدھا تھا یہ بالکل غلط قول ہے۔ حسنا بھی اور شرھا بھی۔ اس لیے کہ باپ کو گدھا ناتا مان کو گدھا مان کو گدھا ناتا ہے اور جب کما جائے کہ اس کا وجود حشل عدم کے مان لیا جائے گا قد جواب دیا جاسے گا کہ یہ بھی باطل ہے۔ اس لیے کہ اللہ تعالی نے سکے بھائیوں کا اور سوتیلے بھائیوں کا موجود حشل معدوم کے کیسے ہو جائے گا۔ شرھا بھی یہ باطل ہے۔ اس لیے کہ اللہ تعالی نے سکے بھائیاں کا اور سوتیلے بھائیوں کا اور سوتیلے بھائی ایک ہو بوں اور سدس اور سدس کا نصف فاضل ہو تو سوتیلے بھیئے ہوں گے اور سوتیل کے اور سوتیلے بھی خواج میں کرتے؟ حق تو یہ ہوں گا اور جب یہ جائز ہے کہ باپ انہیں کم ولوائے یہ بھی جائز ہے کہ باپ انہیں کم ولوائے یہ بھی جائز ہے کہ باپ انہیں کم ولوائے یہ بھی جائز ہے کہ باپ انہیں کم ولوائے یہ بھی جائز ہے کہ باپ انہیں کم ولوائے یہ بھی جائز ہے کہ باپ انہیں کم ولوائے یہ بھی جائز ہے کہ باپ انہیں کم ولوائے یہ بھی جائز ہے کہ بالکل محروم کر دے۔ جو قرابت مقال ہو جس میں مرد و عورت بہت زیادہ ہوں اس کے احکام معروف نہیں ہوتے۔ کی قاعدہ نہ کا فرائض وغیرہ میں ہے۔ دیکھو سے بھائی کو سوتیلے بھائی جیسا ہم نہیں کرتے خواہ سوتیلا باپ کی طرف سے ہو خواہ مال کی طرف سے ہو خواہ مال کی طرف سے ہو کہ اے بطور فرض کے مال کی قرابت داری کی وجہ سے سدس دیں اور پھر باپ کی قرابت داری کی وجہ سے سدس دیں اور پھر باپ کی قرابت داری کی وجہ سے سدس دیں اور پھر باپ کی قرابت داری کی وجہ سے سدس دیں اور پھر باپ کی قرابت داری کی وجہ سے سدس دیں اور پھر باپ کی قرابت داری کی وجہ سے سدس دیں اور پھر باپ کی قرابت داری کی وجہ سے سدس دیں اور پھر باپ کی قرابت داری کی وجہ سے سدس دیں اور پھر باپ کی قرابت داری کی وجہ سے سدس دیں دیں اور پھر باپ کی وجہ سے سدس دیں دیں اور پھر باپ کی وجہ سے سدس دیں دیں وہ بی باپ کی دونوں قرابطوں کی دونوں قرابطوں کی دونہ کی دونوں قرابطوں کی دونوں قرابطوں کی دونوں کی دونوں کی دونوں قرابطوں کی دونوں کی دون

اور پچاکے لڑکے کو اس قرابت کی وجہ سے تقسیم کیا جائے۔ اس کاجواب میہ ہے کہ وہاں جمہور کا یمی قول ہے اور واقع میں ٹھیک بلت بھی کی ہے اگرچہ شری اور ان کے ہم قول لوگوں نے سب کاسب اے دلوایا ہے۔ جو چھازاو بھائی مال زاد بھائی ہے۔ جیسے کہ اس وقت جبکہ سگا چھاڑاو بھائی ہو تا۔ لیکن ان دونوں میں جمہور کے قول پر فرق یہ ہے کہ بیشک یہ دونوں چازاد بھائی ہونے میں تو برابر کے ہیں لیکن سوتیلے بھائی مستقل ہیں۔ وہ باپ کے ساتھ ملے جلے نہیں ہیں کہ سکے چھازاد بھائی کی طرح کردیے جائیں۔ یمال تو قرابت مال کی الگ ہے چھاکی قرابت سے بخلاف مال کی اس قرابت کے جو ہمارے مسئلے میں ہے کہ وہ باب کی قرابت سے بھی متحد ہے۔ اچھا وہ ولیل بھی سنتے جاؤ جو واضح کردے کہ شرکت کانہ ہوناہی میچے ہے۔ اگر ان میں باپ کی طرف کی بہنیں ہو تیں تو ان کا حصہ دو مگث تھا اور فریضہ کا عول ہوتا۔ اگر ان کے ساتھ ان کے بھائی بھی ہوتے تو بید سب گر جاتیں اور بھائی کانام مشوم ہو تا۔ پس جبکہ بد باپ کی موجودگی میں عصبہ ہو جاتی ہیں تو ابت ہوا کہ وہ مجمی انسیس نفع بھی پنچاتا ہے اور مجھی نقصان بھی اس کا وجود اس کے عدم کے مشابہ ضرر کی حالت میں نسیس ہے۔ اس طرح بلپ کی قرابت جبکہ بھائی بمن اس کی وجہ سے عصبہ ہو گئے تو وہ بھی انہیں بھی نقع اور بھی نقصان پنچانے والاہوا۔ شان عصبہ بھی یمی ہے۔ عصبہ بھی تو سارا ہی مال سمیث جاتے ہیں۔ بھی اکثر مال لے جاتے ہیں۔ بھی بہت تھوڑا اور بھی خالی ہاتھ ہی رہ جاتے ہیں۔ پس جو شخص عصبہ کو اس حال میں دلوائے جبکہ حصول نے تمام مال کو سمیٹ کیا ہے۔ اس نے یقیناً اصول قیاس کا بھی خلاف کیا اور الفائ دلیل سے بھی ہٹ گیا۔ اگر کما جائے کہ یہ استحمان ہے ہم کمیں گے ہو لیکن خلاف کتاب اللہ بلکہ خلاف قیاس میح بھی ہے۔ یہ تو مال زاد بھائیوں پر ظلم ہے جبکہ ان سے لیا جاتا ہے اور ان کے غیروں کو دیا جاتا ہے۔ اگر چہ وہ میت کی طرف سے دیت اوا کرتے ہیں اور اس کے خرچ بھی چکاتے ہیں۔ لیکن اس سے بدلازم نہیں آتا کہ بدان کے شریک ہو جائیں جو نہ دیت دیتے ہیں نہ اس کی میراث میں خرچ کرتے ہیں۔ دیکھو عورت کی طرف سے دیت دینے والے

اس کی محصیال کے اور پچاکی اولادوں کے اور بسن بھائیوں کے لوگ ہوا کرتے ہیں۔ لیکن اس عورت کی میراث کا مالک اس کا خاوند اور اس کی اولاد ہوتی ہے چیسے کہ رسول اللہ سٹھا کی حدیث میں صاف موجود ہے۔ اس طرح یہ بھی محال نہیں کہ اس گی اولاد دیت تو دے لیکن میراث سوتیلی اولاد لیے۔

پائی رہی تیسری حالت لین اولاد بھی نہ ہو اور صرف ماں باپ ہی وارث بھی نہ ہوں یہ صورت صرف میاں ہوی کی موہودگی گی ہے۔ پس اب اس صورت میں یا تو وہ ثلث کل کا دلوائی جائے۔ یہ تو مفہوم قرآن کے بیسر خلاف ہے۔ یا اسے سدس دلوایا جائے۔ لیکن یہ بھی ممتنع ہے اس لئے کہ جناب باری نے یہ حصہ اس کا دو جگہ بیان فرمایا ہے۔ بچوں کی موجودگی سدس دلوایا جائے۔ لیکن یہ بھی ممتنع ہے اس لئے کہ جناب باری نے یہ حصہ اس کا دو جگہ بیان فرمایا ہو گئے تو ظاہر ہے کہ میاں یا ہوی جب اپنا حصتہ لے پیل اور بس بھا تیوں کی موجودگی میں۔ پس جب یہ اور یہ دونوں ہی محال ہو گئے تو ظاہر ہے کہ میاں یا ہوی جب کہ میاں کے حقد ار مال باپ ہیں۔ اس میں ان کا اور کوئی شریک نہیں۔ یہ بچا ہوا مال گویا کل مال ہے جب کہ میاں یا ہوئی نہ ہوئے۔ پس جبکہ اخلاث کی تقسیم اس کی یہ کرتے ہیں تو واجب بی ہے کہ خاوند عورت کے حقے کے بعد کے باتی ملی گائیس میں اس طرح یہ کرلیں۔

اگر اعتراض کیا جائے کہ یہ تو ہملاؤ کہ اگر مال مثلاً دادا کے ساتھ ہو چھا کے ساتھ ہو' بھائی کے ساتھ ہو' یا اس کے لؤک کے ساتھ ہو ہوائی کے ساتھ ہو' یا اس کے لؤک کے ساتھ ہو تو چھر بھی بھی عظم تم کیے اور کمال سے نکالو گے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ جب مال کا یہ حصّہ باپ کے ساتھ ہو اور اس سے ہم درج کے عصبہ جو ہیں ان کے ساتھ تو اس کا یہ حصّہ بطور اولی ہے۔ یہ تعبیہ کے باب سے ہے۔ ایک اعتراض اور بھی ہے کہ یہ کال شک اس وقت لیتی ہے جبکہ اس کے ساتھ اور ان عصبہ کے ساتھ جو کہ باپ کے سواہیں فاوند یا ہوی ہو۔ جبکہ وارث صرف مال باپ ہی خاوند یا ہوی ہو۔ اللہ سجانہ وتعالی نے تو اس کے لیے کال شک صرف اس وقت مقرر کیا ہے جبکہ وارث صرف مال باپ ہی ہوں۔ لیکن جبکہ دادا اور مال ہو چھا اور مال ہو۔ بھائی کالڑکا ہو اور میال ہوں میں سے کوئی ہو۔

چر بھی اسے شکث کال کیوں دیا جاتا ہے۔ حالانکہ ماں باپ بی وارث نہیں ہیں۔ اس کا جواب سنے سجیہ سے اور دلالت اولی سے کیونکہ جب باپ کی موجودگی میں اسے شکث ملتا ہے تو پھر پچا کے لڑکے کے ساتھ کیوں نہ ہلے گا؟ اور جبکہ یہ میاں بیوی میں سے کسی کے ساتھ ہو تو ظاہر ہے کہ اسے صرف وہی ملے گا۔ عور انفل کے بث جانے کے بعد نیچ۔ بالفرض اگر سارا مال فرائض کی تقسیم میں بٹ گیا تو اسے پچھ بھی نہ ملے گا۔ مثلاً ماں ہے فاوند ہے اور ماں زاد بھائی ہے۔ بخلاف باپ کے۔ اگر کما جائے کہ تم اس کا حکم کمال سے لیتے ہو؟ جبکہ عصبہ کے ساتھ وہ ہوں جن کے حصے مقرر ہیں سوائے لڑکوں اور بیوی کے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ یہ صرف اس صورت میں ہوتا ہے کہ جب سوتیلے لڑکے ہوں یا سگی بمینیں ہوں یا سوتیلی بمینیں ہوں۔ ایک ہوں یا نیادہ۔ اللہ تعالیٰ نے اسے بھائیوں کے ساتھ چھٹا حصہ دلوایا ہے۔ اس کی دلالت اس پر ہے کہ وہ شک لے گ جب ایک ہوں یا نیادہ۔ اس کی دلالت اس پر ہے کہ وہ ثلث لے گ جب ایک ہوں یا نیادہ۔ اس می محابہ بھائی کا نازع ہے۔ جبور تو دو کو جع میں واغل کرتے ہیں۔ حضرت این عباس جائے اس کے انکاری ہیں۔ ظاہر لفظ سے زیادہ ترب تو انہی کی نظرہے اور معن سے زیادہ قریب جبور صحابہ رہی تھی کا نظرہے۔ اس لیے زیادہ نے اسے مدس دلوایا ہے۔ اس لیے زیادہ نے اس سے کہ وہ گا ہوں باس جب کہ ایک تو اس کے ساتھ اس کے لئے شک ہو گا۔ ہاں جب بمن قریب جبور صحابہ وہ اس کے ساتھ اس کے لئے شک ہو گا۔ ہاں جب بمن اپنی زیادتی میراث کی وجہ سے اس لیے آگر ایک ہو بمن ہو یا بھائی تو اس کے ساتھ اس کے لئے شک ہو گا۔ ہاں جب بمن وہ کا اور اس سے زیادہ کا تھم میں ہو

ای طرح اگر بہنیں باپ کی طرف کی ہوں یا سگی ہوں تو بھی دو اور دو سے زیادہ کاحصہ برابر ایک ہی ہے۔ اس اس کا جاب اس کا کھیت ہوں ہے۔ اس میں کوئی فرق نہیں۔ یہ نمایت ہی لطیف فنم و فراست ہے اور صبح قرآن فنمی ہے پھر بہی قاعدہ فردوں میں بھی جاری رہا۔ باپ کا اثر کا ہو یا ماں باپ دونوں کا کیونکہ اقتضاء معنی بہی ہے بعن سدس کو وافر کرنا۔ جس سے وہ روک دی گئی تھی۔ کیونکہ ایک سے زیادہ ہیں۔ ان کی اس زیادتی پر اور ان کی جانب کی رعایت پر نظر کر کے اور اس وجہ سے بھی کہ فرائض کے مسائل کا قاعدہ یہ ہے کہ جس تھم میں جماعت ایک سے مخص ہو اس میں دو اور دو سے زیادہ شریک ہیں۔ جسے مال کا اثر کا اور اثر کیاں اور جسے بوتیاں اور سگی بہنیں یا باپ کی طرف کی بہنیں۔ اس قاعدے کے مطابق جو روک ہے وہ یمال بھی جماعت کے ساتھ مخصوص ہے جس میں دو اور دو سے فیادہ کی بہنیں۔ اس قاعدے کے مطابق جو روک ہے وہ یمال بھی جماعت کے ساتھ مخصوص ہے جس میں دو اور دو سے فیادہ کی بہنیں۔ اس قاعدے کے مطابق دو اور دو سے فیادہ کی بہنیں یا باپ کی خصوص ہے جس میں دو اور دو سے فیادہ کی بہنیں۔ اس قاعدے کے مطابق فوق اثنتین فلکن فلکنا ما تو فی (نساء: ۱۱) کے تھم میں دو اثر کیاں بھی داخل ہیں۔ گوشت دخول میں اختلاف ہے۔ جس کا بیان ان شاء اللہ العزیز آئے گا۔

پس ٹھیک ای طرح لفظ اخوۃ جو جمع ہے اس میں دو بھائی ہی داخل ہیں۔ ای طرح لفظ اخوۃ مثل لفظ ذکور اناٹ بنات اور بنین کے ہے۔ ان سب کے اطلاق کے وقت مراد جنس ہوتی ہے جو ایک سے بڑھی ہوئی ہو اگرچہ دو سے زیادہ نہ ہو۔ پس جو تھم ان میں سے کسی کے جمع کے ساتھ معلق کیا جائے اس میں دو کا بھی وہی تھم ہوتا ہے۔ جیسے اقرار 'وصیت' وقف وغیرہ۔ لفظ جمع سے مراد بھی نفس متکثر بھی ہوتی ہے خواہ اس کی زیادتی ایک سے ہی ہویا دو سے ہی ہو یا دو سے ہی ہو یا دو سے ہی ہو یا کہ جسے کہ بھی ہی گئی کے لفظ سے ارادہ تعدد کا ہوتا ہے۔ خواہ وہ زیادتی ایک سے ہویا اکثر سے جیسے: ﴿ فُم اَ اِرْجِعِ الْبَصَرَ كُوّتَيْنِ ﴾ (ملک: ٣) یمال دلالت بکثرت و بار بار نظر پھرانے سے ہے۔ اس طرح دو کا استعال جمع میں اور جمع کا استعال دو میں قریبے کے ساتھ عمویاً مروج ہے۔ اللہ سجانہ و تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿ وَإِنْ كَانُوْآ اِنْحُوۃً وَ جَالاً وَ اِسَاءً فَلِلدَّكُو مِفْلُ حَظِّ الْاَنْفَيْنُونِ ﴾ (نساء: ۱۵)

یعن اگر بھائی بمن ہوں تو مرد کا حصہ دو عورتوں کے برابر ہے۔ پس بید شائل ہے ایک بھائی اور ایک بمن کو بھی۔ جیسے کہ ایک سے زیادہ کو شائل ہے۔ اخوۃ کا لفظ ہو یا اور الفاظ جمع ہوں اس سے مراد بھی جنس بھی ہوتی ہے اور تعدد مراد نہیں ہو تا۔ جیسے فرمانِ باری تعالی ہے ﴿ اَلَّا بِیْنَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ اِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوْا لَكُمْ فَا خُصْدُوهُمْ ﴾ (آل عمران: ۱۵۱) اور بھی اس سے مراد عدد ہوتا ہے بغیر کسی معنی عدد کے موتے ہیں اور معدود مراد عدد و سے بیاں معنی عدد کے ہوتے ہیں اور معدود معنین مقصود ہوتا ہے۔ اقل تو شائل ہوتا ہے داحد کو بھی اور اس سے زیادہ کو بھی۔ خانی شائل ہوتا ہے دو کو اور دو سے زیادہ کو جب مطلق ہو اور جب مقید ہو تو قید کے ساتھ مختص ہو جاتا ہے۔ ایک کو۔ خالث شائل ہوتا ہے تین کو اور اس سے زیادہ کو جبکہ مطلق ہو اور جب مقید ہو تو قید کے ساتھ مختص ہو جاتا ہے۔ ایک وجہ دلالت اور بھی سنے! جس سے خابت ہوتا ہے کہ آیت ﴿ فَانْ کُانَ لَهُ إِخْوَةً ﴾ (نساء: ۱۱) سے مراد دو اور دو سے زیادہ وجہ دلالت اور بھی سنے! جس سے خابت ہوتا ہے کہ آیت ﴿ فَانْ کُانَ لَهُ إِخْوَةً ﴾ (نساء: ۱۱) سے مراد دو اور دو سے زیادہ ہیں۔

سِنے ارشاد باری ہے: ﴿ وَإِنْ كَانَ رَجُلُ يُوْرَثُ كَلاَلَةً ﴾ الخ وضاء: ١١) اس میں لفظ ﴿ كَانُوا ﴾ ہے جس میں ضميرغير جح كى ب ﴿ فَهُمْ شَوْكَاءُ فِي الثُّلْثِ ﴾ (نساء: ١١) يهال بحى ذكر جمع كى ضميرے كيا ب اور فرمايا ب ﴿ فَهُمْ ﴾ پحراسم ظاہر بھی جمع لائے ہیں ﴿ ﴾ فرمایا ہے۔ مالانکہ اس سے پہلے ﴿ أَحُ أَوْ أَخْتُ ﴾ كالفظ ہے اس طرح آیت میں واحد كالحم بھی بيان فرما دیا اور اس کا اینے سوا اور سے جمع کا تھم بھی بیان فرما دیا اور یہ قطعی طور پر دو کو بھی شامل ہے۔ دیکھتے فرمان ہے: ﴿ فَإِنْ كَانُوْآ اكْفَرَ مِنْ ذَالِكَ ﴾ (نساء: ١١) أكر اس سے زيادہ ہوں يعنى ايك بھائى ايك بسن سے۔ يہ ظاہر ہے كه بس بھائى ك چھوے سے زیادتی مراد نیں۔ بلکہ واحد سے زیادتی مراد ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ فرائض میں جمع کاصیعہ ایک سے زیادہ کے لیے مطلقاً آیا ہے۔ تین ہوں تو اور اس سے زیادہ ہوں تو۔ اس کے مثل یہ آیت ہے : ﴿ وَإِنْ كَانُوا اِنْحَوَةً ﴾ الخ (نباء: ١٧١) اس كى وضاحت اس سے بھى ہوتى ہے كه لفظ جمع كمي صرف دو كے ساتھ مخصوص ہوتا ہے جبكه بيان ہو اور خوف التباس نہ ہو۔ جیسے وہ جمع جو مضاف ہو اشنین کی طرف۔ جس میں مضاف جز ہو مضاف الیہ کا۔ یا مثل جز کے ہو۔ جیسے ﴿ قلوبهما ایدیهما ﴾ ای طرح اشین کو اور اس سے زیادہ کو بھی شال ہو تا ہے۔ جبکہ بیان موجود ہو- یہ شمولیت تو بطریق اولی ہے۔ اس کے تین احوال ہیں۔ ایک تو اس کا مخص ہونا دو کے ساتھ۔ دو سرے ان کی صلاحیت ان دو کے لئے۔ تیسرے اس کا اختصاص دو سے زیادہ۔ یہ حال اس کے اطلاق کے وقت ہو تا ہے۔ ہاں تقید کے وقت قید کے ساتھ مخصوص ہو تا ہے۔ اس کی میں حقیقت دونوں جگہ میں ہوتی ہے۔ ہرلفظ کی دلالت اطلاق و تقیید کے وقت۔ دونوں استعال میں حقیقت ہوتی ہے۔ اس تمام تقریر سے طاہرے کہ جمهور صحابہ وی تعجم حضرت ابن عباس وی الله کا سمجم سے بمتر اور احسن ہے۔ مال ك تجاب مين دوك ساتھ يسے ك فنم سحاب عسريتين مين ابن عباس بي ك فنم سے بالاتر ب- قواعد فراكس جمهور ك قول کی شمادت دے رہے ہیں۔ جب مرد عورت ایک طبقے میں جمع ہوں۔ جیسے لڑکا لڑکی وادا دادی باب مال محالی بمن اس صورت میں یا تو مرد کو بہ نسبت عورت کے وگنا وہ گیا ہے یا برابر لیکن کمیں بھی عورت کو مرد سے دگنا نمیں ویا جاتا۔ یہ تو فرائض خداوندی کے بالکل خلاف ہے۔ شریعت کی معلمت اور حکمت بھی اس کی انکاری ہے۔ دیکھو جب کسی میت کے واربی صرف اس کے مال باپ ہی ہوں تو شریعت نے باپ کو مال سے دگنا دلوایا ہے۔ اولاد کی موجودگی میں دونوں کو برابر دلوایا ہے۔ کہیں بھی ماں کو بلیہ سے زیادہ نہیں دلوایا۔ پس جو مال میاں ہوی سے رکج جائے اس میں ان کی تمائیاں ہوں گی- رہی ا قضاء كتاب الله كاب اوريى صحح ميزان ب- ميال بيوى كاحصه تومشل فرض و وصيت كے بند كه قرابت كے لئے اور

بال باپ قرابت کی وجہ سے لیتے ہیں ہے دونوں اپنی اوالا کے ورثے کے مستقل حقدار ہیں جبکہ میاں گویا ہوی کو ان کا مقررہ حصہ بینے چکا۔ چو تکہ ہے دونوں ایک ہی طبقہ میں ہیں۔ اس لیے باقی ان کے درمیان مگٹ مگٹ مگٹ مگٹ مور کیا گیا۔ یہل پر دو اعتراض اور ہیں ایک تو ہے کہ یہاں برابری ہے۔ اس لیے کہ ان ہیں سے ایک قم است جمیع مال کا مگٹ کیوں شیں دیے؟ اس سلے بیں کہ یوی جب چو تھائی سے لیے گا اور مگٹ مال لے لیے گا باقی باپ کا ہو جائے گا۔ یہ اس سلے بیں کہ یوی جب چو تھائی سے لیے گا اور مگٹ مال لے لیے گا باقی باپ کا ہو جائے گا۔ یہ یقیناً اس سے بہت زیادہ ہے جو اس لے لیا۔ پس یمال تم نے تاحدہ پر اکیا اور است مگٹ کائل داویا۔ دو سرا اعتراض ہے ہے کہ منظ صافحین میں دادا ہو۔ اس کا جواب ہے کہ مولف صافحین میں سے ان دونوں غربوں کی طرف ایک بہاہت کی تی ہے۔ اول کی طرف امام محمد بن سیرین اور ان کے موافقین میں دادا ہو۔ اس کا جواب ہے کہ موافقین میں سے ان دونوں غربوں کی طرف ایک بہاہت کی گئی ہے۔ اول کی طرف امام محمد بن سیرین اور ان کے بعد کے امرام اس کے مشکر ہیں اور میزان کی روسے انبی کا قول زیادہ صحیح ہے اور والائٹ کتاب سے قرب ترجی ہی ہی ہے۔ اس لیے کہ اور سو سے نگل جاتے ہیں۔ بلکہ دوارت کتاب سے کہ کرام اس کے مشکر ہیں اور میزان کی روسے انبی کا قول زیادہ صحیح ہے اور والائٹ کتاب سے قرب بر بھی ہی ہی۔ اس کی خور اس سے بی بی اور اس سے دور ہو جاتے ہیں۔ اس صورت میں باپ کو رہے اور سدس ملے گا اور مال اس کے برابر نہ ہوگی اور اور اوا اس سے براہ واوا والا مسئلہ ووروں نہیں سکاتو نامی بوگیا کہ باقی بھی والی جاسے اور واوا اس سے برجہ جائے طالانکہ ہی دادا سے نورہ جی نامی ہے کہ اور واوا اس سے برجہ جائے طالانکہ ہی دادا سے نورہ جی نامی ہی ہی نامین ہو گیا کہ بی فرائوں ہی جی خوادی جائے اس کا حقد میں نہیں ہے اور ہو بہ بھی نامین سے کہ اس بھی خوادی جائے اور واوا اس سے برجہ جائے طالانکہ ہی دادا سے نیادہ قریب ہے۔ دادا سے دور و بی ہی نامین ہے وادا کی جائے اس کا حقد میں نہیں ہے اور ہو بہا ہے اور ادار اس کے دور جائے اس کا حقد میں نہیں ہے اور بو بوائی جائے اس کا حقد میں نہیں ہے اور بید بھی نامین سے کہ اس سے اور بید بھی نامین سے کہ اس سے جو اس کے دور اس کے دور اس کی دور جائے کی ان کو اس کا مقد میں نامی کائی کائی کائی کا سے۔

یہ ہے ان میں ہو صحابہ نے نصوص سے سمجھایا تو باعتبار معنی کے یا باعتبار اولی ہونے کے یا باعتبار اس کے کہ فرع کو دو اصلوں میں سے جو اس سے نوادہ مشاہہ ہو اس سے طائی چاہئے۔ اس سے یا لفظ کی سعیہ سے یا اس کے اشارے سے یا اس کے فوا سے یا والات ترکیب سے لینی ایک نفس کو دو سری نفس سے طاکر یہ والات والات والات اقتران کے سوا اور چیز ہے اور اس میں سل طافت صحت اور باریل بھی زیادہ ہے۔ بیسے بہلے بیان ہو چکا ہے۔ الفرض قیاس محض اور میزان میح یمی ہے کہ ماں باپ کے ساتھ مثل بیٹی کے بیٹے کے ساتھ مثل بیٹی کے بیٹے کے ساتھ اور مرد مثل بین کے بھائی کے ساتھ ہو اور جاری گوریت کی جان کے کہ مان مرد عورت ایک ہی جن کے بین اور بناب باری علیم و حکیم نے وکوریت کی جان ہو کے بین اور مال کی اولاد کے بین اس میں بین بین بخلف ذو جین اور اولاد کے کہ ان کا مستقل رشتہ ہے باتی کے جو عصبہ بین ان کا تعلق مرد سے بعد بین بین بخلف ذو جین اور اولاد کے کہ ان کا مستقل رشتہ ہے باتی کے جو عصبہ بین ان کا تعلق مرد سے بیل بیت بخلاف ذو جین اور اولاد کے کہ ان کا مستقل رشتہ ہے باتی کہ جو عصبہ بین ان کا تعلق مرد سے بیل بیت بخلاف نور ہو تیا ہو جہ ہوں۔ میں اور وہاں بیت قاعدہ جاری نہیں وہاں مرد عورت کے بارے میں اور مور مثل بین اور مرد مثل عصبہ ہونے کے ہو لیکن ماں کی وجہ سے جمال تعلق ہو وہاں یہ قاعدہ جاری نہیں وہاں مرد عورت کے بارے میں اور وہائی ہو کے بارے میں اور اولاد کی کے بارے میں اور وہائی ہونے کے بارے میں اور میان بیت بناؤ کی دیا ہی قبل کی بارے بین عباس بی اور کی کی بارے میں اور وہائی کی قبل یہ بناؤ کی در آن کی دیا ہی میں مناز کی در آن کی دلالت اس کی شدے دیا ہی قبل کی میاں بی بیات کی بی میں مور کی مورت نے دیا ہی دیا ہی دیا ہی در آن کی دلالت اس کی عباس بی بناؤ کی در آن کی دلالت اس کے میٹ کا ذرکر کہاں سے مشاخ کا ذرکر کہاں ہے وہوں تو یہ دورت کے دورت کی کی مال کا گلہ میں بی بیات میں میں میں میں میں میں میں میں دیا ہی در آن کی میں در وہوں کی کی مال کا گلہ میں کین میں در آن کی میں در وہوں کی دورت کی کی مال کا گلہ میں کیاں کا گلہ دیا ہی در آن کی میں در میں کی میں کی دورت کیا کیا

کہ مال خاوندیا ہوی کے ساتھ ہو۔ یا جیسے بھی فرمایا ہو۔ بلکہ کتاب اللہ کل کے ثلث سے اس صورت میں منع کرتی ہے۔ اگر اس صورت میں بورا ثلث دلوانا مقصود ہوتا تو فرمانِ قرآن اس طرح ہوتا کہ اس کی اولاد نہ ہو تو اس کی مال کا ثلث ہے تو بیٹک سے ثلث کی حقد ار مطلقاً تھی۔

لیکن جبکہ شک کو بعض احوال کے ساتھ مخصوص کیا گیا تو معلوم ہو گیا کہ شک مال کی حقدار علی الاطلاق مال نہیں ہے۔ باوجود اس کے پیر بھی کوئی اسے علی الاطلاق شک دلوائے تو قرآنِ کریم کے بید الفاظ ﴿ وَ وَدِفَهُ اَبَوْهُ ﴾ (نساء: ١١) لفظول میں زیادتی اور معنی میں کی کے لیے ہو جائیں گے اور ان کا ذکر بالکل بے فائدہ ٹھرے گا۔ رہی دو سری صورت لینی سدس میں زیادتی سدس ولوانا یہ بھی محض ناممکن ہے اس لیے کہ سدس کی حقدار بید اس وقت ہے جب لڑکے کے ساتھ ہو یا بھائی کے ساتھ ہو۔ پس دلالتِ قرآن سے خابت ہو گیا کہ میاں بیوی میں سے کسی کے ساتھ وہ سدس کی مستحق نہیں نہ شک کی مستحق ہے۔

جو مال میاں ہوی میں سے ایک کا حقد نکالنے کے بعد باقی بچاہے وہ مثل کل مال کے ہے اور وہی مال باپ کے درمیان تقسیم ہو گا۔ ان دونوں میں اصلاً کوئی فرق نہیں نہ تو قیاما ہے نہ معنا۔ اگر پوچھا جائے کہ یہ دلالتِ خطابیہ لفظیہ ہے یا صرف قیاسیہ؟ تو جواب ہیہ ہے کہ اس میں دونوں وجوہات ہیں۔ اس حیثیت سے کہ دلالتِ خطاب بعض بعض سے لی ہوئی ہے اور بعض بعض کے ساتھ معترہے۔ یہ دلالت دلالتِ لفظیہ ہے اور معنی کے اعتبار سے اور دو برابر کی چیزوں کو ملا دینے اور دو بخش بعض کے ساتھ معترہے۔ یہ دلالت دلالتِ قیاسیہ ہے۔ نصوص کی اکثر دلالتیں اس طرح کی ہوتی ہیں جو شخص اپنا مال کی مفلس جیسے حدیث میں ہے جو شخص اپنا مال کی مفلس کے پاس بعینہ پالے وہی اس کا پورا حقدار ہے۔

اور روایت میں ہے جو محص اپنا حصہ زمین یا حوالی یا باغ فروخت کرے الخ۔ قرآن میں ہے: ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يَوْمُوْنَ الْمُعْفَ الْمُعْفَى الْمُعْفَى الْمُعْفَى الْمُعْفَى الْمُعْفَى الْمُعْفَى الله الله علی الله الله علی الله الله علی اله علی الله علی اله الله علی الله الله علی ال

بہنوں کی میراث لؤکیوں کے ساتھ اور یہ کہ وہ عصبہ ہیں قرآن کی اس پر دلالت ہے اور سُنّتِ صیحہ اس بیر اللہ اسکلہ:

(اللہ) تنیسرا مسکلہ:

اے واجب کرتی ہے۔ اللہ سیانہ و تعالی فرماتا ہے ﴿ يَسْتَفْتُوْنَكَ ﴾ الخ (نساء: ۱۷۱) لوگ تجھ سے سوال کرتے ہیں تو کہہ کہ اللہ تعالی تہمیں کلالہ کے بارے میں فرمان دیتا ہے کہ اگر کوئی مخص مرجائے جس کے ہاں اولاد نہ

ہو اور اس کی بہن ہو تو اس نے جو چھوڑا اس کے آدھے کی مالکہ وہ ہے۔ اور اب یہ فحض اپنی بہن کا دارث ہو گا۔ بشرطیکہ وہ ہے اولاد مری ہو۔ یہ واضح دلیل ہے اس پر کہ اولاد نہ ہونے کے وقت بہن آدھوں آدھ مال کی مستحق ہے اور یہ بھائی اس بہن کا دارث ہو گا اور مارا مال لے جائے گا جبکہ بہن ہے اولاد مری ہو۔ اس کا اقتضایہ ہے کہ بہن اولاد کے ساتھ آدھے کی مالک نہ ہوگی اگر باوجود اولاد کے بھی اسے آدھا دلوایا جائے تو الفاظ قرآن ﴿ لَیْسَ لَهُ وَلَدٌ ﴾ (نساء: ۱۷) ہے معنی رہ جائیں مالک نہ ہوگی اگر باوجود اولاد کے بھی اسے آدھا دلوایا جائے گی۔ اور جو مقصود نہیں اس کی طرف وہم دلانے والے یہ الفاظ ہو جائیں گے۔ اس سے واضح ہو گیا کہ اولاد کی موجودگی ہیں بہن کو آدھا نہیں اس کی طرف وہم دلانے والے یہ الفاظ ہو جائیں جب بھائی اس بہن کا دارث ہو گا جبکہ وہ ہے اولاد جب بھائی اس بہن کا دارث ہو گا جبکہ وہ ہے اولاد حب بھائی اس بہن کا دارث ہو گا جبکہ وہ ہے اولاد مری ہو اس کی دلالت ہے اس پر کہ لا ولد اسے گرا دے گی۔ جیسے بہن کو اولاد بٹا دیتی ہے۔ رہی لڑکی اس کی نبست قرآن کی دلالت ہے اس پر متفقہ ہے کہ باقی کا آدھا میں مرف اس کا ایک بھائی ہو اور ایک بیٹی ہو۔ بلکہ قرآن و حدیث و اجماع کی دلالت اس پر متفقہ ہے کہ باقی کا آدھا میں سرف اس کا ایک بھائی ہو اور ایک بیٹی ہو۔ بلکہ قرآن و حدیث و اجماع کی دلالت اس پر متفقہ ہے کہ باقی کا آدھا میں سرف اس کا ایک بھائی کا ہے۔ فرمان قرآن ہے : ﴿ وَلِکُلِ جَعَلْمُ الْ اَلَیْ اللّٰ کہ بال کے لیے جے والدین اور رشتہ دار چھوڑ مرس ہم نے وارث مقرر کر دسے ہیں۔

حدیث میں ہے جن کے حصے مقرر ہیں انہیں دے دینے کے بعد جو بیجے وہ اس کے لیے ہے جو مرد ہو اور میت کاسب سے زیادہ قریبی ہو- سارے قرآن میں کوئی آیت ایس نہیں جس سے میت کی افریوں کی موجودگی میں میت کی بہن کو ورید دینے کی نفی کرتی ہو بغیر جت فرائض کے۔ ہال صراحت قرآن اس بات کی نفی کرتی ہے کہ اسے آدھا مال ملے جبکہ اولاد ہو۔ تو یمال پر تین قتمیں باقی رہیں۔ ایک تو یہ کہ اس کے لیے آدھے سے کم مقرر کیا جائے۔ دو سرے یہ کہ اسے بالکل محروم قرار دے دیا جائے۔ تیسرے بیر کہ اسے عصبہ قرار دیا جائے۔ پہلی صورت کا محال ہونا طاہر ہے اس لیے کہ بمن کا آدھے کے سوا اور کوئی حصد مقرر ہے ہی منیں۔ اسے اپنی طرف سے مقرر کرناگویا نئی شریعت گھڑنا ہے۔ تو اب دو پیچلی صور تیں باتی رہیں محروم کرنا تو بالکل صریح ظلم ہے۔ بس بھائی ایک ہی درج کے ہیں بس بٹی کی مزاحم بھی نہیں ہے۔ پھر جبکہ اڑکی کی موجودگی بھائی کے حصتے کو نہیں ہٹاتی تو بمن کے حصتے کو کیسے ہٹا دے گی۔ اگر بید لڑکی کی وجہ سے گر جائے اور اس کا بھائی بند گرے تو بھائی اس سے قوی ہو جائے گا اور ثابت ہو گا کہ میت سے بہ بہت قریب ہے حالاتکہ یہ فلط ہے بلکہ دونوں کا تعلق ميت سے يكسال اور برابر كا ہے۔ اور سني اگر بيٹي بمن كو گرا دے گا۔ جبكه صرف بمن مو بھائى نہ مو تو بمن بھائى دونول موت کی صورت میں بھی گرائے گی۔ اس لیے کہ بھائی نہ تو اس کی قوت برهاتا ہے نہ اسے کسی جگد نفع پنچاتا ہے بلکہ اسے ضرر پہنچاتا ہے۔ تبھی نقصان تبھی محرومی جیسے کہ ایک عورت اپنے چیچیے خاوند اور ماں اور دو سوتیلے بھائی اور ایک سگی بهن چھوڑ مرتی ہے تو عول کے قاعدے سے بمن کو آدھا ملے گا اور اگر اس کے ساتھ اس کا بھائی بھی ہو گا تو دونوں محروم ہو جائیں گے ایک جگہ بھی فرائض کی صورتوں میں ایس منیں جمال بھائی اسے زیادہ حصد دلواتا ہو۔ پس اگر لڑکی کے موقے سے بیار جائے اس صورت میں کہ بیہ اکملی ہو تو اس صورت میں کہ اس کے ساتھ وہ ہو جو اس کی حیثیت اور کمزور کر دیتا ہو اس کے ساتھ تو اس کا گرنا بطور اولی و اعلیٰ ہو گا اور وجہ بنیے لڑکی بھیتے کو پچازاد بھائی کو باپ کے چچاکے لڑکے کو بلکہ اس سے اوپر والے کی اولاد کو بھی محروم نہیں کرتی چروہ بمن کو کیسے محروم کردے گی؟ طالانکہ اس کی قرابت بہت مزدیک کی ہے۔ اور سنیے فرائض میں قاعدہ یہ ہے کہ دور والا نزدیک والے کے باعث محروم کر دیا جاتا ہے۔ دور والے پر نزدیک والا مقدم ہوتا ہے۔ لیکن اگر ہم نے لڑی ہے بہن کو گرا دیا تو اس قاعدے کا خلاف ہو گا۔ اس میں تو دور والے کو نزدیک والے پر مقدم کرنا ہے۔ جس کے اور میت کے درمیان بہت ہے واسطے ہیں اور بیٹی کے اور میت کے درمیان صرف ایک ہی واسطہ ہے۔ میت کے دادا کے چچا کا لڑکا تو میت کی بیٹی کے ساتھ میت کا وارث ہو جو بہت دور کے رشتے کا ہے اور میت کی بہن میت کی بیٹی کے ساتھ محروم رہے جو میت سے بہت ہی قریب ہے جو ایک ہی باپ کی پیٹے میں میت کے ساتھ رہی اور ایک ہی ماں کے رحم میں پرورش پائی۔ یہ تو سمجھ سے بہت دور اور شرعاً بہت ہی محال ہے۔

سیدیان تو تھااس کا کہ میزان عقل اور قیاس صحیح کا تقاضا اس مسئلے میں ہیہ ہے۔ اب آیت کے الفاظ کے فنم کی رو سے
سنید اللہ تبارک و تعالی نے بھائی کے بارے میں فرمایا کہ وہ وارث ہو گا ای صورت میں کہ بمن کا لڑکا نہ ہو۔ لیکن لڑکی
ہونے کی صورت میں اسے محروم نہیں کیا۔ ای طرح کا بیہ فرمان ہے کہ اگر کوئی مرے اس کا لڑکا نہ ہو اور اس کی بمن ہو تو
اس بمن کے لیے اس کے چھوڑے ہوئے مال کا آدھوں آدھ ہے۔ پس بیہ اس بات کی نفی نہیں کرتی کہ وہ لڑکیوں کے ساتھ
آدھے سے کم کی وارث ہو یا باقی کی وارث ہو جبکہ نصف ہو اس لیے کہ ہیہ اس کے سوا ہے جو مقررہ جھے کی صورت میں
اسے دیا گیا ہے جبکہ لڑکا نہ ہو۔ اس پر غور کیجے ہیہ بہت ظاہر ہے۔ ای طرح قسیس تین ہیں یا تو کما جائے کہ اس کے لیے
آدھا ہے رائی کے ساتھ یا کما جائے کہ اس کے ساتھ جب یہ تو تو اسے کچھ بھی نہ ملے گایا کما جائے کہ اس کے لیہ
آدھا ای صورت میں تو رکھا ہے جب لڑکا نہ ہو۔ اس شرط کو باطل کرنا کی طرح جائز نہیں ہو سکتا کہ ہم لڑکے کی موجودگ
میں اسے آدھا دلوا کی سرح بھر اس کے باوجود اس کا نصف کیے؟ قیاسا بھی بھی غابتہ ہا اس لیے کہ اگر اسے باوجود لڑکی ہونے کہ
میت کاللہ نہیں۔ پھر اس کے باوجود اس کا نصف کیے؟ قیاسا بھی بھی غابت ہا اس لیے کہ اگر اسے باوجود لڑکی ہونے کہ
مین اسے آدھا دلوایا گیا تو لڑکی کو آدھ سے کم پہنچ گا جبکہ عول ہو گا۔ مثلاً میاں ہے یا ہوی ہو اور لڑکی ہو اور بمن ہو ان ہو گا جبکہ عول ہو گا۔ مثلاً میاں ہو اور لڑکی ہو اور بمن ہو آئی ہونہ ہی باطل ہوا اور محروم ہونا بھی باطل ہوا۔

تو اب تیری قتم رہ گئ کہ وہ عصبہ ہو اور فرائف کے بعد جو رہے وہ اسے دیا جائے۔ یہ اور تمام عصبہ سے زیادہ اولی ہے اسلئے کہ اور سب اس سے دور کے ہیں اور فیصلہ رسول اللہ طاقیۃ کئی ہے اور بھی کیا جیسے حضرت ابنِ مسعود بڑاتھ اور صحیح میزان ہے جو کتاب اللہ کے ساتھ انزی۔ یمی فیصلہ صحابہ ڈی تھی نے آپ کے بعد بھی کیا جیسے حضرت ابنِ مسعود بڑاتھ اور حضرت معاذبن جبل بڑاتھ وغیرہ۔ اب ایک اعتراض باتی رہا اسے سنے وہ یہ ہے کہ تم نے اپنے اس قول میں آنحضرت ساتھ کی اس حدیث کا ظلاف کیا کہ فرائفن حضے داروں کو پہنچانے کے بعد جو بچ اسکا حقدار وہ مرد ہے جو اپنے رشتے میں سب سے زیادہ قریب ہو۔ پس جب ہم نے لڑی کو اسکا حصنہ دے دیا تو باقی کا مال بھائی کے لڑے کو یا پچاکو یا اسکے لڑے کو دینا چاہیے نہ کہ بمن کو اس لیے کہ میت کے رشتے میں سب سے قریب مرد یمی ہے۔ تم اس حدیث سے ہٹ گئے اور تم نے یہ مال ایک کو رہا پس حدیث پر ہمارا عمل ہوا حضور نے فیصلے پر ہم کاربند ہوئے۔ چنانچہ آپ نے لڑی کو آدھا دیا۔ لڑے کی لڑی کو چھٹا حصنہ دیا اور باتی کا بمن کو دیا۔ چونکہ یمال کوئی مرد نہ تھا اسلئے عورت کو مل گیا۔ اور بمن عصبہ قرار دی گئی۔

یہ ہے درمیانہ ندہب تمہارے قول کے درمیان اور ان کے قول کے درمیان جو بمن کو بالکل ہی محروم کر دیتے ہیں۔ یکی ندہب ہے امام اسحاق بن راہویہ رائی کا اور یکی مختار مسئلہ ہے امام ابنِ حزم رائی کھوڑی اور اسے بالکل محروم کر دیتا ہے فدہب ہے حضرت ابنِ عباس شکھ کا۔ چنانچہ جب آپ سے سوال ہوا کہ ایک میت نے لڑی چھوڑی اور ایک سوتیلی بمن چھوڑی اور مال تو آپ نے فرمایا لڑی کو آدھا دو۔ مال کو چھٹا حقہ دو۔ بمن محروم ہے 'جو نچے وہ عصبہ کا ہے۔ سائل نے کما حضرت عربی کا فیصلہ آپ کے فیالی کے کما حضرت ابنِ عباس کا فیصلہ آپ کے فیالی ہے۔ انہوں نے لڑی کو آدھا دلوایا ہے اور آدھا بمن کو دلوایا ہے۔ اس پر حضرت ابنِ عباس شکھ نے فرمایا تم زیادہ جانے ہو یا اللہ تعالی ؟ حضرت معربہ کہتے ہیں میں نے حضرت طاؤس رائی ہے ہو واقعہ بیان کیا تو انہوں نے کما میں نے آدھا ہے در اس کا لڑکا نہ ہو اور ہال بمن ہو تو اس کے لیے آدھا ہے اس چیز کا جو میت نے چھوڑا۔ (النباء: ۱۵۱) لیکن تم کتے مرجائے اور اس کا لڑکا نہ ہو اور ہال بمن ہو تو اس کے لیے آدھا ہے اس چیز کا جو میت نے چھوڑا۔ (النباء: ۱۵۱) لیکن تم کتے ہو آدھا ہے گو ولد ہو۔

ابن ابی ملیکہ ولید کتے ہیں ابنِ عباس کا فرمان ہے وہ آمرجو کتاب اللہ میں نہیں۔ فیصلہ نبوی میں نہیں اور تم اسے تمام لوگوں میں پاتے ہو یہ ہے کہ بہن کو لڑکی کے ساتھ وارث بنانا۔ اس کا جواب سنیے! حضور میلائی کے سب فرمان سیچہ بیں اور ہر ایک دو سرے کی تصدیق کرتا ہے۔ سب کو لینا ہم پر واجب ہے۔ جب تک کوئی حدیث منسوخ نہ ہوئی ہو اسے چھوڑن اللہ جائز نہیں۔ قیاس سے رائے سے اور اسماع سے اور اجماع سے حدیث رسول چھوڑی نہیں جا سکی۔ بظاہر یہ عال ہے کہ آمت کسی ایسے آمر پر اجماع کر لے جو حدیث صحیح کے صریح خلاف ہو۔ بال یہ اور بات ہے کہ اس کی ناتے کوئی اور حدیث رسول ہی ہو۔ حضور نے جو فرمایا ہے کہ حصول سے بعد جو بیچ وہ اس مرد کے لیے ہے جو میت سے بہت زیادہ قربی رشتے کا ہو یہ عام ہے لیکن اس میں سے اس فرمان کی صور تیں مخصوص ہیں۔

فرمان ہے مورت تین مخصول کی میراث سمیٹ لے گی اپنے آزاد کردہ کی' ملے ہوئے اور اپنے پرورش کیے ہوئے کی اور اپنے اس بچ کی جس پر اس نے اپنے فاوند سے لعان کیا ہو۔ اس پر تو اہماع ہے کہ عورت اپنے آزاد کردہ کی عصبہ ہونے میں اختلاف ہے اس اختلاف کے فیصلے کے لیے حدیث رسول کافی وافی ہے۔ لیکن اور دونوں صورت تو باہماع متھیٰ ہے اس اختلاف ہے اور اس کی ایک صورت تو باہماع متھیٰ ہے اس طرح جس صورت میں ہمارا نزاع ہے ہم کہتے ہیں وہ بھی اس میں سے مخصوص ہے اور دلاکل اس کے ہم نے ذکر کر دیے ہیں۔ ایک اعتراض اور بھی ہو سکتا ہے' وہ سنے۔ نبی میں تی خصوص ہے اور دلاکل اس کے ہم نے ذکر کر دیے ہیں۔ ایک اعتراض اور بھی ہو سکتا ہے' وہ سنے۔ نبی میں تی طرح کی شخصیص نہیں اس کا جواب ملاحظہ ہو تم آزاد کرنے دشتہ دار ہیں جو نسب کی رو سے وارث ہوں۔ اس میں کی طرح کی شخصیص نہیں اس کا جواب ملاحظہ ہو تم آزاد کرنے والے کو اس بمن پر مقدم کرتے ہو جو لڑکی کے ساتھ ہو طالانکہ اس کا کوئی رشتہ دار نہیں۔ وہ قرابت داروں میں سے نہیں آپ نے والے کو اس بمن پر مقدم کرتے ہو جو لڑکی کے ساتھ ہو گئے حضور کا ارشاد ہے سب سے اولی مرد کے لیے اس میں آپ نے اس کے مرد ہونے کی تاکید کی ہے تاکہ واضح ہو جائے کہ عصبہ بنفسہ مرد ہونے کہ عورت۔

لفظ رجل كمه كر آپ نے چھوڑ نہيں ديا كه مرد و عورت دونوں كو شائل ہے جيسے اس مديث ميں ہے جو فخض اپنا اسباب كى ديواليے كے پاس بعينہ پائے الخ على الفظ رجل ہے۔ اور بھى جمال كميں بيد لفظ ہے وہ مرد و عورت كے ليے عام ہے۔ بالكل اس فرمان كى طرح جو مديث ذكوة ميں ہے كہ ابن ليون نريمال صرف نر مراد ہے مادہ او نمنی مراد سے خارج ہے اور اس حدیث میں عاصب بغیرہ کا ذکر نہیں ہوا۔ پس آپ کا فیصلہ جو ثابت ہے اس سے صاف ظاہر ہے کہ بمن کو باوجود لڑکی کے اور نواسی کے وہ سلے گا جو باتی ہے۔ بمن عصبہ بغیر ہا ہے۔ پس اس فرمان میں اور اس فرمان میں کہ جو باتی رہے وہ اولی مرد کا ہے کوئی منافات نہیں ہے بلکہ ہیہ اس وقت ہے جب عصبہ بغیرہ نہ ہوں بلکہ عصبہ بنفسہ ہوں تو ان میں جو سب سے اولی اور زیادہ قریبی مرد ہو گا وہ باتی مال لے لے گا۔ لیکن جب وونوں قتم کے عصبہ جمع ہو جائیں تو حضرت ابنِ مسعود رہاتھ کی صحیح حدیث سے ثابت ہے کہ بمن کا عصبہ ہونا دور والوں سے زیادہ اولی ہے آپ نے اسے باتی کا مال دلوایا ہے اور میت کے چھازاد محائی کو نہیں دلوایا۔ عرب سب آپس میں چھازاد بھائی ہیں۔ قریب بھی اور بعید بھی۔ بالخصوص اس وقت جبکہ ابنِ مسعود رہاتھ کی حکایت فیصلہ رسول سے ہو جو فیصلہ عام اور کلی ہو تا ہے تو اس وقت تو اور ظاہر اور خوب ظاہر ہے۔

جہور کے قول کی صحت کابیان اس سے بھی ہوتا ہے کہ فرمانِ اللی ﴿ نَیْسَ لَهُ وَلَدٌّ وَّلَهُ أَخْتُ ﴾ (نساء: ۲۱۱) کا منطوق تو اس پر دلالت کرتا ہے کہ وہ نصف کی مالک ہو گی جبکہ میت کالؤکانہ ہو۔ لیکن اس کے مفہوم کا تقاضا ہے ہے کہ مسکوت یعنی جس کے بیان سے خاموشی افتیار کی گئی ہے اس کا حکم منطوق یعنی جو لفظوں میں بیان کر دیا گیا ہے اس کے برابر نہیں۔ پھر جب اس میں تفصیل نہ ہو تو اس سے مقصود مخالفت واضح ہے تو ہے واجب نہیں کہ نہ بیان کیے ہوئے کی ہرصورت بیان کردہ کی ہرصورت بیان کردہ کی ہرصورت بیان کردہ کی ہرصورت سے مخالف ہو ہے گئال باطل ہے۔ مفہوم کی دلالت تو بطریق تغلیل ہوتی ہے یا بطریق تخصیص ہوتی ہے۔ اور حکم جب کی علت کے لیے ثابت ہوتا ہے تو بعض صورتوں میں یا سب میں ممکن ہے کہ وہ نہ ہو اور اس کے قائم مقام کوئی اور علت ہو ہاں قصد شخصیص تفصیل سے حاصل ہو جاتا ہے۔ اب جبکہ ہم اس کے ورثے کی نرینہ اولاد کی موجودگی میں نفی کریں گے لؤکوں کے ہونے کی صورت میں تو ہم نے دلیل خطاب کی نفی کریں گے لؤکوں کے ہونے کی صورت میں تو ہم نے دلیل خطاب کی لیوری لے لی۔

فصل من حضور کے اس فرمان سے کہ جو باقی بیچ وہ زیادہ قریبی مرد کے لیے ہے۔ اس سے مراد عصبہ بنفہ ہیں عصبہ بغیرہ ملک نہیں ہیں۔ اس کا بیان اس سے بھی ہو سکتا ہے کہ اگر حصوں کی تقیم کے بعد بھائی بہن ہوں یا لڑکے لڑکیاں ہوں یا لوتے ہوتیاں ہوں و ظاہر ہے کہ صرف مردوں ہی کو باقی کا کل مال نہیں دیا جاتے بلکہ عور تیں بھی ان کے ساتھ شامل اور شریک ہوتی ہیں۔ نصا اور اجماعاً یہ بلت فابت ہے۔ پس بہن کالڑکی کے ساتھ عصبہ ہونا بالکل ویسائی ہے جیسے اس کا بھائی کے ساتھ عصبہ ہونا بالکل ویسائی ہے جیسے اس کا بھائی کے ساتھ عصبہ ہونا۔ اولی عصبہ کو دے دینے کی حدیث جس طرح بہن کو بھائی کی موجودگی ہیں محروم نہیں کرتی اس طرح دادا کے پیا کے لڑکے کی موجودگی ہیں محروم نہیں کرتی اس کا بھائی ہے نہیت بھوائی کی موجودگی ہیں محروم نہیں کرتی۔ اس صورت میں لڑکیوں کا حصہ نکال کر باقی کا مال ان دونوں میں بڑتا ہے۔ طلائکہ اس کا بھائی بہ نبست محروم نہیں کرتی۔ اس طورت میں لڑکیوں کا حصہ نکال کر باقی کا مال ان دونوں میں بڑتا ہے۔ طلائکہ اس کا بھائی بہ نبست گرا سکا تو یہ بھی گرا دے گا؟ جب گرائے گا نہیں تو اب چو تکہ میت سے زیادہ قریب بھی ہے۔ اس لیے بی اس مال کو لے گی نہ کہ کوئی اور۔ بال بھائی اگر ہو تو یہ اس کے ساتھ شریک رہے گریکہ میت کی قرابت داری میں دونوں برابر ہیں۔ یہ ہے صحیح قیاس اور یہ ہو دہ میزان جو دلات قرآن و حدیث کے بالکل مطابق ہے۔ اس بنا پر تو حدیث میں کوئی شخصیص ہی نہیں ہوتی بلکہ دہ اپنے پر ہی باقی رہتی ہے۔ دراصل میں طریقہ ذیادہ مطابق ہے۔ اس بنا پر تو حدیث میں کوئی شخصیص ہی نہیں ہوتی بلکہ دہ اپنے پر ہی باقی رہتی ہے۔ دراصل میں طریقہ ذیادہ موافقت والا اور زیادہ لطف والا ہے۔

اور لطف سنیے۔ فرائض کا قاعدہ یہ ہے کہ جن کے حصے مقرر ہیں ان کی جس عصبہ کی جس پر مقدم ہے۔ برابر ہے کہ

وہ صرف حقے کے ہی مستی ہوں یا حصہ کے ساتھ ہی عصبہ بھی ہوں یا بذات خودیا دو سرے کے ساتھ مل کر۔ ہمینیں جنس اہل فرائض میں سے ہیں۔ پس ہے عصبہ پر قطعاً مقدم رہیں گی۔ جیسے پچا اور ان کے لڑکے اور بھیجے۔ بوقت موجود ہونے لڑکیوں کے انہیں محروم کرنا اور دلیل میں ہہ حدیث پڑھ دینا الیابی ہے جیسے ان کے بھائیوں کی موجودگی میں انہیں محروم کر دینا ہیں ہو ویسا ہے جیسے بو تیوں کو بلکہ لڑکیوں کو ان کے بھائیوں کی موجودگی کی وجہ سے محروم کر دینا جیسے یہ نصا اور اجماعاً باطل ہے ویسے ہیں۔ اس کی اور بھی وضاحت سنے۔ قاعدہ فرائض یہ ہے کہ دور والے عصبہ قریب والوں کو عصبہ بنا دیے ہیں جبکہ ان کا کوئی حصہ مقرر نہ ہو مثلاً لڑکیاں ہیں اور بو تیاں ہیں اور ان سے پنچ لڑکے کے لڑکے کالڑکا ہے۔ وہ انہیں عصبہ بنا دے گا۔ باوجود کیلہ یہ محروم تھیں کین اس کے ظاف کہیں نہیں ہوتا کہ دور والے عصبہ قریب والوں کو باوچود ان کے حق میراث کی باوجود کیلہ یہ محروم تھیں کین اس کے ظاف کہیں نہیں ہوتا کہ قاعدے کے یکر ظاف ہے و اللہ الموفق۔ جو حدیث پیش انہیں محروم کر دیتے ہیں یہ شرعاً اور عقلاً کال ہے بلکہ شریعت کے قاعدے کے یکر ظاف ہے و اللہ الموفق۔ جو حدیث پیش کی جا رہی ہیں اللہ میں نہ ہو جیسے کہ اور الفاظ حدیث میں ہوں کے قوان سے جو بچا وہ عصبہ لے لیں گواہ وہ وہ القوہ کوں یا بالقوہ حسبہ داروں میں ہو گا۔ گواہ نے غیر کی وجہ سے وہ اپ قوان سے جو بچا وہ عصبہ لے لیں گواہ الفوہ میں ہوں گو ان سے جو بچا وہ عصبہ لے لیں گواہ میں موجودگی میں عصبہ کے اول مر کو بچھ نہ ملے گا۔ اسے تو اس وقت ملتا ہے جب اہل فرائض مطلقا معدوم ہول۔

لڑکوں کی میراث کا ہو۔ نص صرح کی دلات ہے کہ ایک لڑک اگر ہو تو اس کا آدھا ہے اور دو سے زیادہ پو قطامستکم ہوں تو ان کا دو شخت ہے۔ (الناء: ۱۱) باقی رہی یہ صورت کہ اگر دو ہوں تو ان کا کیا ہے اس کا عظم اکثر لوگوں پر مشکل پڑا ہے۔ وہ کتے ہیں کہ ہم نے اسے نبیت صححہ سے ثابت کیا ہے۔ اور لوگ کتے ہیں اجماع سے ثابت کیا ہے۔ بعض کتے ہیں بہنوں پر قیاس کر کے ان کا عظم ثابت کیا ہے۔ اللہ سجانہ وتعالیٰ نے دو بہنوں کا حصہ لفظوں میں بیان فرمایا۔ اللہ ان کر کے ان کا عظم ثابت کیا ہے۔ اللہ سجانہ وتعالیٰ نے دو بہنوں کا حصہ لفظوں میں بیان فرمایا۔ اللہ ان کا عظم ثابت کیا ہے۔ اللہ سجانہ وتعالیٰ نے دو بہنوں کا حصہ لفظوں میں بیان فرمایا۔ لڑکوں میں دو سے زیادہ کا بیان کیا دو کا نہیں کیا۔ یہاں جس کا بیان نہیں وہاں ہے اور دہاں ہی کا عظم آن نہیں وہاں لفظوں سے لیا گیا ہے۔ اب لینے کے طریقے جداگانہ ہیں۔ ایک ہی کہ آیت ﴿ یوصیکم اللہ ﴿ الٰحُ اناء : ۱۱) میں دو شکت مردوں کا ہے اور ایک ثلث کو تو تو معلوم ہوا کہ دو ثلث تی دو کا بھی حصہ ہے۔ اور جماعت کہتی ہے جب لڑکوں کے ساتھ لڑک کا تیبرا حصہ ہے چو تھائی نہیں ہے تو اس کے لیے ثلث ہونا لڑک کے ساتھ لبور اولی ہے اس کا نام سمیہ ہو ادفی ہے اس کا نام سمیہ ہو ادفی ہی ہو تو یا تو اسے اس کے ساتھ اور بھی ہو تو یا تو اسے ادفی سے اس کے ساتھ اور بھی ہو تو یا تو اسے اس کے ساتھ اور بھی ہو تو یا تو اسے اس کے ساتھ اور بھی ہو تو یا تو اسے اس کے ساتھ اور بھی ہو تو یا تو اسے اسے نو قرار دیتا ہیکہ مراد کے ظاف وہم ڈالے والے یہ الفاظ ہو جاتے ہیں یہ بھی محال ہے۔

اب تیسری قتم رہ گئی یعنی نصف حصے کا بہث کر اوپر چڑھ جانا یعنی دو ثلث ہو جانا۔ اس پر اُگرید اعتراض کیا جائے کہ پھر فوق اثنتین یعنی دو سے زیادہ کئے بیں تر تیب کلام کا حسن عنی دو کا بھی کی حکم ہے۔ ہم کہتے ہیں تر تیب کلام کا حسن تالیف کلام کی عمد گی ظاہر و باطن کی مطابقت نے اسے واجب کر دیا تھا دیکھو آیت یوں ہے ﴿ یُوْصِیْکُمُ اللّٰهُ فِیْ اَوْلاَدِکُمْ

لِلذَّكُر مِثْلُ حَظِّ الْانْتَيَيْنِ فَإِنْ كُنَّ نِسَآىً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُفًا مَا تَوَكَ ﴾ (نساء: ١١) يعنى الله تعالى كا فيصله بي ج كه تم مين سے بو مرجائے اور لڑ کے لڑکیاں چھوڑ جائے تو ہرلڑ کی سے دو ہرا ہرلڑ کے کو دیا جائے۔ اگر لڑکیاں دو سے زیادہ ہوں تو جو میت چھوڑ مرا ہے اس کے دد ثلث ان کے ہیں۔ ﴿ مُن ﴾ کی ضمیر جمع کی ہے جو مطابق ہے اولاد کے لیعنی اگر اولاد صرف لڑکیاں ہوں۔ اولاد کالفظ ہے پھر ضمیراسی کی لائے وہ بھی جمع مید بھی جمع لفظ نساء بھی جمع کالفظ ہے۔ پس دو سے زیادہ کا ہونا ضروری ہو گیا۔ اس میں ایک تکتہ اور بھی ہے کہ جناب باری نے ایک کی میراث کا ذکر تو لفظوں میں کیا اور دو کی میراث کا ذکر تنیبہا کیا جیسے کہ پہلے بیان ہوا۔ تو دو سے زیادہ کے عدد کے ذکر میں دلالت ہے اس بات پر کہ حصد دو سے زیادتی میں زیادہ نہیں ہو تا جیسے کہ ایک سے زیادتی میں حصتہ بردھ گیا اور بید کہ دو کی میراث نصاً معلوم ہو گئی اس کے بعد بھی اگر ﴿ فَإِنْ كَانَتَا اثْنَتَيْن ﴾ الخ (ساء: ١٤٦) كها جاتا تو ب فائده تكرار هو جاتى اور پر دو سے زیادہ كا تھم معلوم نه هو سكتا۔ پس فصاحت و ملاغت كا اعلىٰ ورجہ استعال کیا گیا اور نہایت اختصار کے ساتھ تھوڑے لفظوں میں بہت سابیان ہو گیا۔ اوّل و آخر کلام کی مطابقت نظم کلام کا حسن تالیف و تناسب کی خوبی سب اس میں بهترین طور پر پائی گئی۔ بخلاف اس سورت کے آخری حصے کی آیت ﴿ إِن امْرُؤُ هَلَكَ ﴾ كه نه وہال اسم جمع كو مقدم كيا نه ضمير جمع لائے جو مقتضى ہوتى كه ﴿ فَإِنْ كُنَّ نِسَآعٌ ﴾ (نساء: ١١) كما جائے۔ ايك كى میراث نصف بیان فرمائی تو ضروری تھا کہ دو کی میراث ملاین کا بیان بھی کر دیا جائے تاکہ بیہ وہم نہ ہو کہ دوسری اس کے ساتھ ہو تو اور نصف وہ لے لے گی۔ پس لڑکیوں کو گو زیادہ ہوں پھر بھی انہیں دو مکث میں شریک کر دینا دالت کرتا ہے بہنوں کی شرکت یہ بھی گو وہ زیادہ ہوں۔ لڑکیاں بہنوں سے زیادہ قریب ہیں۔ ان کی موجودگی بہنوں کے حصے کو ساقط کر دیتی ہے۔ پس ان دونوں کا بہترین بیان فی الواقع بیان کا احسن طریقہ ہے۔ دولژ کیوں کی میراث اس سے بیلن کر دی جو دو سے زائد موں اور دو بہنوں کی میراث بیان کر کے ان سے زائد کی میراث اس سے بیان کر دی۔ کیونکہ لڑکیاں جو ان سے زیادہ قریب ہیں وہاں ان کی زیادتی کا بیان لفظوں میں ہو چکا۔ پھر جبکہ مرد و عورت دونوں ہوں ان کا تھم رہ گیا تھاوہ بیان کر دیا پس جمیع ا قسام کا بیان ہو گیا۔

پانچوال مسئلہ
ان قرآن کی جو دلالت ہو وہ اگلی سب دلالتوں سے زیادہ بار کی والی ہے۔ اس کا بیان سنے! ارشاد باری باری ہے: ﴿ یُوْصِیْکُمُ اللّٰهُ فِی اَوْلاَدِکُمْ ﴾ الخ (نساء: ۱۱) تمہاری اولادوں کے بارے میں تہیں تھم اللی ہے کہ لڑک کو دو لڑکوں کے حصے کے برابر ہم اگر لڑکیاں دو سے زیادہ ہوں تو انہیں اپنے باپ کے چھوڑے ہوئے میں سے دو تمائیاں ملیں گ۔ فلاہر ہے کہ خطاب پوتوں کو شامل ہے نواسوں کو نہیں۔ ففظ اولاد شامل ہے ہراس شخص کو جو میت کی طرف منسوب ہو خواہ اس کی لڑک کی اولاد ہو۔ تر تیب تو معتبر ہوگی گر شمولیت ان سب کو ہے۔ پن صلی اولاد کے نہ ہوئے کے وقت لڑکوں کی اولاد اس تھم میں داخل ہے پس جبکہ صرف ایک لڑکی ہی ہوگی تو اس آدھ ملے گا۔ اب لڑکیوں کے حصے میں سے سدس بچا۔ اگر لڑک کا لڑکا ہے تو وہ باتی کا کل بوجہ عصبہ ہونے کے لے کا جیسے کہ حدیث کے لؤکوں میں موجود ہے۔ اگر اس کے ساتھ اس کی بہنیں بھی ہیں تو استحقاق میں وہ بھی شریک ہیں اس لئے کہ بھائی کے ساتھ لفظوں میں موجود ہے۔ اگر اس کے ساتھ اس کی بہنیں بھی ہیں تو استحقاق میں وہ بھی شریک ہیں اس لئے کہ بھائی کے ساتھ لفظوں میں موجود ہے۔ اگر اس کے ساتھ اس کی بہنیں بھی ہیں تو استحقاق میں وہ بھی شریک ہیں اس لئے کہ بھائی کے ساتھ لفظوں میں موجود ہے۔ اگر اس کے ساتھ اس کی بہنیں بھی جیں جو ہے کہ باتی کا اس مرد کو ملے گا جو میت میں جو ہے کہ باتی کا اس مرد کو ملے گا جو میت سے بین گئی ہیں۔ یہ بھی عصبہ بغیر ہا ہو۔ اس سے یہ ممانعت مقصود نہیں کہ عورت لیوے ہی نہیں جبکہ وہ عصبہ بغیر ہا ہو۔ اس سے یہ ممانعت مقصود نہیں کہ عورت لیوے ہی نہیں جبکہ وہ عصبہ بغیر ہا ہو۔ اس سے یہ ممانعت مقصود نہیں کہ عورت لیوے ہی نہیں جبکہ وہ عصبہ بغیر ہا ہو۔ اس بے بم ممانعت مقصود نہیں کہ عورت لیوے ہی نہیں جبکہ وہ عصبہ بغیر ہا ہو۔ اس سے یہ ممانعت مقصود نہیں کہ عورت لیوے ہی نہیں جبکہ وہ عصبہ بغیر ہا ہو۔ اس بے یہ ممانعت مقصود نہیں کہ عورت لیوے ہی نہیں جبکہ وہ عصبہ بغیر ہا ہو۔ اس بے یہ ممانعت مقصود نہیں کہ عورت لیوے ہی نہیں جبکہ وہ عصبہ بغیر ہا ہو۔ اس بے یہ ممانعت مقصود نہیں کہ عورت لیوے ہی نہیں بھی وہ عصبہ بغیر ہا ہو۔ اس بے یہ ممانعت مقصود نہیں کہ میں کی خواصور کی دو اس سے بی ممانعت مقصود نہیں کی کی کی اس کی دو اس سے بی ممانوں مقصود نہیں کی دورت لیو کی دورت کی دور کی دور کی کی دورت کی دورت کی دور کی کی دورت کی دورت کی دورت کی د

ساتھ بوجہ عصبہ ہونے کے باقی لے لیتی ہے کیونکہ وہ بٹی کے ساتھ عصبہ ہے۔

اگر لڑی کے ساتھ صرف پوتیاں ہوں تو وہ روپ تو اس کے ہیں کہ دو مکث لیس اگر لڑی نہ ہو۔ جب لڑی ہے اور آدھا اس نے لے لیا تو باقی کے سدس کے ان کے لیے ہونے میں کوئی مانع نہ رہا۔ دیکھئے جب الرکیاں دو شکث پورا لے لیس تو ان کے لیے پھے نہیں رہتا اور اگر لڑکیال نہ ہول تو یہ پورا دو مکث لے لیتی ہیں۔ پس جب لڑکی ان پر مقدم ہو کر آدھوں آدھ اے گئ تو دو مکث میں سے جو بچا وہ ان کا ہے۔ دراصل ائری نہ ہونے پر ان کا پورا حصر میں تھا اور میں تھم رسول مان اس ہے۔ اگر کما جائے کہ تم نے لڑے کی لڑکیوں کو کمال سے دیا؟ جبکہ لڑکیوں میں ہی دو ثلث پورا ہو جاتا ہے اور ان کے ساتھ ان کے بھائی ہوں مالائکہ نبی اللہ سٹھیا نے باقی کا اس مرو کے لیے کہا ہے جو میت کا زیادہ قریبی ہو۔ تو کہا جائے گا کہ اس کا بیان پہلے گرر چکا۔ یمی تھم ہراس عصبہ کا ہے جس کے ساتھ اس کی جنس کا اور اس کے درجے کا وارث ہو جیسے اولاد اور بھائی بخلاف چاؤں کے اور بھیجوں کے اگر کما جائے کہ چرکیے لڑکے کا لڑکا اپنے سے اوپر والوں کو عصبہ بنا دیتا ہے جو اس کے ورج میں نہیں ہیں؟ تو کما جائے گا کہ جب وہ اپنے برابر والوں کو عصبہ بناتا ہے باوجود یکہ بید اپنے سے اوپر والوں کی نسبت نیچے کا ہے تو پھراپنے سے اوپر والوں کو جو میت سے قریب ہیں کیسے عصبہ نہ بنائے گا۔ ید نیچا ہونے پر بھی انہیں نہیں گرا تا تو پھراونچا ہونے پر کیے گرا دے گا؟ پھریہ بھی یاد رہے کہ حضرت عبد اللہ بن مسعود بڑا اس کے ساتھ اس کے درج والوں کو بھی وارث نہیں بناتے نہ اس سے اوپر والوں کو بلکہ باقی کے ساتھ اسی کو مخصوص کرتے ہیں- ان کے قول کی دلیل ہد ہے کہ یہ جب اکیلی ہو تو وارث نہیں ہوتی پس این بھائی کے ساتھ بھی وارث نہ ہوگ۔ بلکہ مجوب ہو جائے گی۔ جیسے غلامی سے یا کفرے مجوب ہو جاتے ہیں۔ بخلاف اس کے کہ جب بد وارث ہوتی ہو جیسے لڑکی اور لڑکے کی لڑکی جس کے ساتھ اس كا بھائى ہو۔ اس صورت میں وہ بالانقاق اسے عصبہ بنا دے گا۔ اس ليے كه وہ وارث ہے۔ ليكن جمهور كا قول صحح ہے اس لیے کہ وہ فی الجملہ تو وارث ہے اور بید ان میں سے ہے جو بھائی کے ساتھ ہو کر عصبہ ہونے کا استفادہ کرتی ہے۔ اور یمال جو اسے نمیں ملا وہ اس لیے کہ اس کے اوپر والیال دو ملث پورا لے چکی ہیں اور حصد مقررہ کے سقوط سے عصبہ ہونے کاسقوط لازم نیس آتا۔ بالخصوص جبکہ وہ چیز موجود ہو جو اسے واجب کرتی ہے یعنی بھائی کا وجود - جب بھائی کا وجود اسے عصبہ کر دیتا ہے تو اسے میراث سے بالکل ہی روک بھی دیتا ہے اگر وہ نہ ہو تا تو بیشک بیہ حسمہ مقررہ کی وارث بنتی بیہ بھائی مشوم ہے پس عدل کا تقاضا کی ہے کہ اسے عصبہ بنا کر وارث کر دے۔ جبکہ وہ اسے حصد مقررہ کا وارث نہیں بناتی۔ یہ بھائی نفع دینے والاہے یی اصل قیاس ہے ' ہی میزان ہے اس پر دلالت کتاب اللہ ہے۔ نزاع تو سوتیلی بمن میں ہے جو سگی بمن یا سگی بمنوں کے ساتھ ہو۔ جیسے بوتی جو اوکی یا الوکوں کے ساتھ ہو۔ وباللہ التوفق۔

داداکی میراث بہنوں کے ساتھ۔ قرآن کی دلالت قول صدیق اکبر بڑھڑ اور ان کے ہمنوا صحابہ بڑگاھی پر ہے جو چھٹا مسئلے
جوشا مسئلے
جودہ ہیں جیسے حضرت ابوموی حضرت ابن عباس حضرت ابن زبیر وغیرہ بڑگھی ۔ وجہ دلالت سنیے۔ فرمانِ اللی ہے ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ ﴾ الخ (نساء: ۲۱۱) لوگ تجھ سے فتوی طلب کرتے ہیں تو کمہ دے کہ اللہ حتمیس كلالہ کے بارے میں فتوی دیتا ہے اگر کوئی مرجائے اور اس كالڑكانہ ہو اور اس كی بس ہو تو اس کے لیے ہے آدھا جو میت نے چھوڑا۔ اور بھائی بس كا وارث ہو گا اگر اس كالڑكانہ ہو الخ طاہر ہے كہ بس وارث اس وقت ہو گی جب میت كلالہ ہو۔ كلالہ کے بارے میں لوگوں كا اختلاف ہے قرآن كی دلالت حضرت الصديق بڑھؤ کے قول پر ہے كہ كلالہ وہ ہے جس كا باپ اور بیٹانہ ہو۔ جنابِ

باری کا مال زاد اولاد کے بارے میں فرمان ہے: ﴿ وَ إِنْ کَانَ رَجُلٌ یُّوْرَثُ کَلْلَةً ﴾ الخ '(نساء: ۱۱) اگر کوئی مرد وعورت کلالہ موا ہو اور اس کا بھائی بمن ہو تو ان میں سے ہر ایک کے لیے سدس ہے پس میراث کو برابر کر دیا جبکہ کلالہ ہو۔ گو ان کے درمیان فرق کیا ہے ورثے کی وجہ میں اور ورثے کی مقدار میں۔ پس جبکہ دادا کا مال زاد بھائیوں کے ساتھ ہونا انہیں کلالہ میں وافل نہیں کرتا بلکہ اس صورت میں میت پر ان سب پر اور قرابت پر کلالہ کا نام صادق ہی نہیں آتا۔ پھر باپ کا لڑکا کلالہ میں وافل نہیں کرتا بلکہ اس صورت میں میت پر ان سب پر اور قرابت پر کلالہ کا نام صادق ہی نہیں آتا۔ پھر باپ کا لڑکا کلالہ میں کسے دافل کر دے گا؟ اور اس کا وجود انہیں کلالہ کے نام کے صدق سے کیوں نہ روکے گا؟ بیہ ہم اللہ کے جمع کردہ میں بلاوجہ اور بلا دلیل تفریق کرنی۔ اس کی وضاحت کی دوسری وجہ سنے پوتا بھائیوں کو میراث سے محروم کر دیتا ہے اور بمال بھی صورت کلالہ کی نہیں رہتی کیونکہ کلالہ میں شرط ہے لڑکا نہ ہونے کی۔ اب خیال فرماسیے کہ دادا کی نبست میت کی طرف بالکل ولی ہے جیسی پوتے کی نبست۔ پس جس طرح سے بیٹا اور بیٹے کا بیٹا نیچ تک اس مسئلہ کو کلالہ سے نکال دیتا ہے اس ملکہ کو کلالہ سے نکال دیتا ہے اس طرح باپ اور باپ کا باپ بہت اوپر تک بھی۔ ان دونوں صورتوں میں کسی طرح کا فرق مطلقا نہیں ہے۔

اس کی مزید وضاحت کی تیسری وجہ اور سنیے۔ بھائیوں کی نسبت دادا کی طرف دیسی ہی ہے جیسے چھاؤں کی نسبت پر دادا کی طرف۔ دیکھو بھائی تو ہے بلپ کالڑکا اور چھا ہے دادا کالڑکا۔ پس میت کے بعد پھیا اور پردادا ایسابی ہے جیسے بھائی اور دادا۔ مسلمانوں کا اجماع ہے کہ پردادا پھیا پر مقدم ہے اسی طرح داجب ہے کہ دادا بھائی پر مقدم ہو۔ یمی کھلا قیاس ہے اور اگر اسے بھی قیاس جلی نہ مانا جائے تو ہم کمہ سکتے ہیں کہ دنیا قیاس جلی کے وجود سے خالی ہے۔

اس کی وضاحت کی چو تھی وجہ سنے! بھتے کی نبیت ہمائی کی طرف ایسی ہے جیسی دادا کے باپ کی دادا کی طرف۔ پس جب بھائی کہ سکتا ہے کہ میں دادا کے ساتھ دارث ہو سکتا ہوں اس لیے کہ میں میت کے باپ کا پچہ ہوں اور دادا اس کے باپ کا اٹرکا ہے اور دونوں کا قرب میت سے بالکل برابر ہے۔ تو پھر کیا وجہ کہ دو سری جانب سے اس کے مقابلے میں بھتجا دادا کے باپ کے ساتھ بی شور نہ مچا سکے کہ میں میت کے باپ کے دائے کا اٹرکا ہوں۔ جھے تم اس کے باپ کے باپ کے ساتھ کیوں محروم چھوڑتے ہو؟ طالا نکہ میت سے قرب میں ہم دونوں برابر کے ہیں کیا وجہ کہ تم میرے باپ کی بات تو دادا کے کیوں محروم چھوڑتے ہو؟ طالا نکہ میت سے قرب میں ہم دونوں برابر کے ہیں کیا وجہ کہ تم میرے باپ کی بات تو دادا کے ساتھ سن او اور میری بات دادا کے باپ کے ساتھ نہ سنو؟ اگر اس کے جواب میں بیہ شق نکالی جائے کہ دادا کا باپ بھی دادا ہو گئی پشتیں ہو جا سی اور بھائی کا اٹرکا بھائی نہیں ہے تو ہمارا جواب بیہ ہو گا کہ اس سے تو اور بھی ہماری بات ثابت ہوئی۔ اس لیے کہ جب باپ کا باپ باپ ہے اور دادا کا باپ دادا ہے پھر بھائیوں کے لیے میراث باپ کی موجودگی میں رہی ہی کماں؟ باس تم یہ کہ سکتے ہو کہ ہم دونا ہمیں کائی ہو گا کہ تم بال ایک خواب نہیں کرتے۔ لیکن اس پر تو ہم جیت باب کو باپ نہیں کرتے۔ لیکن اس پر تو ہم جیت باب کو باپ نہیں کرتے۔ لیکن اس پر تو ہم جیت باب کا باپ بنا دیتے ہو اور مرف اتنا ہی کہ دونا میں منازا ہمی فعل تو زیر بحث ہے کہ تم دو برابر کی چیزوں میں فرق کر کے بائیں الگ الگ کر دیتے ہو اور صاف طور سے اپنی باتوں میں ناقش کر دکھاتے ہو۔ تم اسے ایک جگہ تو باپ بنا دیتے ہو اور درمری جگہ اسے اس عمدے سے معزول کر دیتے ہو۔

اچھااس کی وضاحت کی پانچیں وجہ لیجئے۔ بلندی کی طرف نظریں ڈالئے تو آپ کو معلوم ہو جائے گا کہ داداکی نبست بلپ کی طرف ولی ہی ہے جیسی ینچ کی طرف نظریں ڈالئے سے لڑے کے لڑے کی نبست لڑے کی طرف ہے۔ یہ اس کے بلپ کا باپ ہے اور یہ اس کے لڑے کا لڑکا ہے۔ جیسے وہ میت کی طرف میت کے بلپ کو لے آتا ہے۔ ایسے ہی یہ اس کے بیٹے کو۔ پس جیسے کہ پوتا بیٹا ہے اس طرح واجب ہے کہ دادا بلپ ہو۔ یہ اعتبار بہ ہروجہ درست ہے۔ اور یمی معنی حضرت

ابنِ عباس بھٹ کے اس فرمان کے ہیں کہ کیا زید رہالتہ اللہ سے نہیں ڈرتے کہ بیٹے کے بیٹے کو تو بیٹا بٹاتے ہیں اور باپ کے باپ کو باپ نہیں بناتے؟

چھٹی وجہ لیجے۔ اللہ سجانہ وتعالی نے واوا کانام باپ رکھا ہے فرماتا ہے ﴿ مِلَّةَ اَبِيْكُمْ اِبْوْهِيْمَ ﴾ (ج : ١٨) فرمات ہے : ﴿ انتم ابا ؤكم الاقدمون ﴾ (شعراء: ٢١) حضرت يوسف كوماً اخرج ابويكم من الحنة ﴾ (اعراف: ٢٨) فرمات ہے : ﴿ انتم ابا ؤكم الاقدمون ﴾ (شعراء: ٢١) حضرت يوسف المائة كا فرمان منقول ہے : ﴿ وَاتَبَعْتُ مِلَّةَ اَبَاءِ يَى اِبْوِهِيْمَ وَاسْحَقَ وَيَعْقُوْبَ ﴾ (يوسف: ٣٨) معراج والى حديث ميں ہے يہ بين آپ كے باپ ابراہيم۔ حضور طال اللے يہوديوں سے فرماتے ہيں تممارا باپ كون ہے؟ وہ كتے ہيں فلاں۔ آپ فرماتے ہيں جھوٹے ہو بلكہ تممارا باپ فلاں ہے۔ وہ كتے ہيں بيشك آپ نے تج فرمایا۔ ٹھيك اس طرح بيثے كسينے كو بھی بيٹا كما گيا ہے۔ فرمان ہے : ﴿ يابنى ادم يابنى اسرآئيل ﴾ حديث ميں ہے اے اساعيل كے بيثو! تيراندازى كروبيئے كہ بي بھی تيرانداز تھے۔ اس طرح باپ بھی كی نسبت ایک دوسرے كو اس طرح لازم ہے كہ الگ ہو بھی نہيں سكت۔ بيٹا نہيں كملایا جا سكتا تاوقتیکہ بیٹا نہ ہو۔ پس جب تک باپ كے باپ كو باپ نہ مانا عبی سے کہ ایک و باپ نہ مانا عبی کو باپ نہ مانا عبی کہ بیٹ کہ بیٹا کہ ہو ہی بیٹا نہ ہو۔ پس جب تک باپ كے باپ كو باپ نہ مانا عبی کو بیٹا مان ہی نہیں سكت۔ بیٹا نہ ہو۔ پس جب تک باپ كے باپ كو باپ نہ مانا عبی کو بیٹا مان ہی نہیں سکت۔ بیٹا نہیں کملایا جا سکتا کو وقتیکہ بیٹا نہ ہو۔ پس جب تک باپ کے باپ كو باپ نہ مانا عبی کو بیٹا مان ہی نہیں سکت۔

ساتویں وجہ سنیے۔ دادا اگر مرجائے تو اس کے وارث اس کے پوتے ہوں گے نہ کہ اس کے بھائی۔ اس مسئلے پر اتفاق ہے۔ اس طرح باپ جب مرجائے تو اس کا وارث دادا ہو گانہ کہ اس کے بھائی۔ یمی فرمایا حضرت عمر رہالتہ نے حضرت زید رہ اللہ سے کہ میری وارث اولاد عبد اللہ کیسے ہو سکتی ہے؟ بلا میرے بھائیوں کے جب کہ میں ان کا وارث نہیں ہول بلا ان کے بھائیوں کے۔ دیکھ کیجئے کہ یہ قیاس کس قدر جلی ہے؟ اور یہ میزان کس قدر صیح ہے جس میں کوئی طعنہ اور کوئی کی نہیں۔ آٹھویں دجہ۔ فرائض اور اصول فرائض کا قاعدہ یہ ہے کہ واسطے سے لگنے والے کی قرابت جب جنس قرابت واسطہ سے ہو گی تو وہ اس سے بہت زیادہ قوی ہو گی۔ جبکہ جنس دونوں قرابتوں کی مختلف ہو۔ اس کی مثال سنیے۔ میت کالڑ کا اولاد کی قرابت سے اس کی طرف ہے اور میت کاباب باب ہونے کی وجہ سے اس کی طرف ہے۔ پس جس وقت کوئی اس کی طرف اولاد کی قرابت کی وجہ سے ہو گا۔ گو وہ دور کا ہو وہ اقوی ہو گا۔ بہ نسبت اس کے جو اس کی طرف جھکے۔ بسبب قرابت اولاد باپ کے گو قریبی ہو۔ پس ای طرح قرابت ابوۃ الابوۃ کی اگرچہ وہ اونچے چلی گئی ہو زیادہ قوی ہے بہ نسبت قرابت ہوۃ اب کے اگرچہ قریبی ہو۔ اس کا عتبار اس وقت بالکل ظاہر ہو جاتا ہے جبکہ ہم دادا کے دادا کو اور اس کے دادا کو مقدم کرتے ہیں بھائی کے اڑکوں پر گو وہ قریب ہی ہوں اور چھا پر بھی اس لیے کہ وہ قرابت جس سے دادا آتا ہے ایک جنس کی ہے یعنی الوة ے اور وہ قرابت جس سے بھائی اور تھینج آتے ہیں دو جنس کی ہے اور وہ بنوۃ ابوت ہے۔ یعنی باب کی اولاد ہونا۔ یمی وجہ ہے کہ سیتیج کی قرابت مقدم ہے دادا کی اولاد کی قرابت پر اس لیے کہ وہ قرابت باپ کی اولاد ہونے کی حیثیت سے ہے اور مید قرابت باپ کے باپ کی اولاد ہونے کی حیثیت سے ہے۔ پس چھازاد بھائی میت سے ایک ہی جنس میں ہے لین اخوة کی وجہ سے میت تک پہنچ رہا ہے بخلاف بچا کے کہ یہ میت سے دوسری جنس میں ہے ایک ابوۃ دوسرے بنوۃ آپ اس قاعدے کو عصبہ کے باب میں سمجھ لیں۔

نویں وجہ یہ ہے کہ قربی باپ کے بیٹے اگرچہ میت سے دور کے ہوں تاہم عصبہ ہونے میں دور کے باپ کی اولاد پر مقدم ہیں۔ اگرچہ وہ میت کے قریب ہی ہو۔ پس بھائی کے لڑکے کے لڑکے کالڑ کامقدم ہے قربی چچاپر اور پچپا کے لڑکے کے لڑے کالڑکا اگرچہ اور بھی نیچے ہو یہ مقدم ہے باپ کے پچاپر۔اس ہے جان ظاہرہے کہ جمال ایک ہی جنس ہو اس کا بہت دور والا بھی قائم مقام اس کے بہت نزدیک والے کے ہے پس لڑکے کالڑکا دوہیں آجائے گا جمال پچا تھا۔ پھر کیا ہوتا ہے۔ اور بھائی کے لڑکے کالڑکا دوہیں آجائے گا جمال پچا تھا۔ پھر کیا دوبہ ہوتا ہے۔ اور بھائی کے لڑکے کالڑکا دوہیں آجائے گا جمال پچا تھا۔ پھر کیا دوبہ کہ باپ کا باپ اس قاعدے ہے نکل جائے اور باپ کی جگہ وہ نہ آئے۔ اس سے وہ مثال بھی باطل ہو گئی جو بھائی اور دوا کی ایک درخت سے دی جائی تھی جس میں سے دو ناخیں نکلی ہیں یا ایک نمرسے دی جائی تھی جس میں سے دو نالے نکلے اس لئے کہ فابت ہو گیا کہ ایک جنس کی قرابت اس قرابت پر یقینا مقدم ہے جس میں دو جنسیں ہوں۔ یہ قرابت بسیط ہو اور وہ مرآب ہے پس اؤل مقدم ہے اور فائی مؤخر ہے۔ کتاب 'سنت' اجماع' اعتبار صحیح ای کا مؤید ہے۔ پھر یہ بھی ہے کہ قرابت کا قیاس قرابت پر اور ادکام شرعیہ کا ای کے مثل پر یہ اولی ہے یہ نسبت اس کے کہ ہم انسانوں کا قیاس درختوں اور نمروں پر کریں جو اصل میں شرعی ادکام کی چزیں ہی نہیں۔ پھراس قیاس پر بھی ہم کمہ کتے ہیں کہ اعلیٰ نمر ہیں سے ہی نالے کہ کیا نا کیوں نہ نکالی جائیں' شاخوں میں سے شاخیں نکالنے کی کیا نالے کی کیا نظر کے جائیں؟ درخت کی جزیر ہیں جو بے ضرورت ہیں اور وہ اصلی چز ہے جو ضروری ہے۔ ہرچز نائن خون سے نیادہ اور گی ہے یہ نبیت اپنی نظر کے۔ پس ہرچز کی اصل اس کی نظرے اولی ہے۔

دسویں وجہ: یہ قیاس اگر صحیح ہو تاتواس کا طرد بھی صحیح اتر تا۔ ناقص نہ نکاتا اس کا طرد بھائیوں کو دادا پر مقدم کرنا ہے حالا نکہ مسلمانوں کے اتفاق سے یہ باطل ہے۔ پس معلوم ہو گیا کہ یہ قیاس ہی فی نفسہ باطل اور محض غلط ہے۔ گیار ھویں وجہ یہ ہے کہ دادا قائم مقام باپ کے ہے۔ عصبہ کی ہر صورت میں تمام عصب پر یہ بھی مثل باپ کے مقدم ہے پھر کون سی چیز ہے جو بھائیوں کا اسٹن کر دے گی۔ اور انہیں خاصتًا اس قاعدے سے نکال دے گی۔

بارھویں وجہ سنے۔ اگر مان لیا جائے کہ وجہ ان کے مشٹیٰ ہونے کی ان کا قرب ہو تو ان کی تقدیم اس پر واجب ہو جائے گی اگرچہ ان کی مساوات قرب اس کا اعتبار ان کے لڑکوں اور ان کے باپوں میں بھی کرتی ہے کیونکہ اس سبب میں یہ سبب شریک ہیں جو سبب اس میں اور بھائیوں میں تھا۔ بتلاؤ اس لاجواب چیز کا کوئی جواب کی کے پاس ہے؟ تیرھویں وجہ اور لیجئے۔ دنیائے اسلام کا انفاق ہے کہ بھائی دادا کے مساوی نہیں۔ سنے! دو ہی قول ہیں ایک تو دادا کا مقدم ہونا بھائی پر۔ دو سرا دادا کا مع بھائی کے وارث ہونا۔ لیکن وارث بنانے والے بھی اسے مطلقاً بھائی جیسا ہی نہیں کرتے بلکہ بعض تو اسے مقاسمت بھائیوں کی ثلث کی طرف کر دیتے ہیں اور بھائیوں کو کم دلواتے ہیں یا انہیں محروم کر دیتے ہیں۔ مثلاً ایک میت کے وارث یہ ہیں خاوند ماں دادا ور بھائی۔ لیس اگر بھائی دادا کے بڑا ہر اور اس سے اولی ہو تا جیسے کہ ان وارث بنانے والوں کا دعویٰ ہے کہ قیاس بی کہتا ہو تو وہ اور یہ سدس میں مساوی ہوتے اور وہ اس پر مقدم ہو تا۔ اس سے ظاہر ہے کہ دادا زیادہ قوت والاہے۔ اور اس وقت دو عصبہ جمع ہیں۔ جن میں سے ایک دو سرے سے قوی ہے اس لیے مقدم ہے۔

چودھویں وجہ سنیے۔ جو لوگ دادا کے ساتھ بھائی کے ورثے کے بھی قائل ہیں ان کے ہاتھ میں نہ تو کوئی صریح آیت و حدیث ہے نہ اجماع و قیاس ہے۔ ساتھ ہی ان میں خود آپس میں تعارض اور تناقض ہے۔ ہاں جو حضرات دادا کو بھائیوں پر مقدم کرتے ہیں نص و اجماع و قیاس عدم تناقض کے پورے حقے دار یہ ہیں۔ دیکھئے وریڈ دلوانے والوں میں وہ ہیں جو اس کی مزاحت ثلث تگ کرتے ہیں وہ بھی ہیں جو سدس تک کرتے ہیں۔ والا نکہ شریعت میں کوئی ایبا نہیں کہ عصبہ اپنے چیسے عصبہ کی مقاست کرے دادا کی طرف پھراس کے بعد دادا کا حصبہ مقرر کرتے ہیں۔ اندھر تو دیکھتے کہ نہ تو اسے دو سرے عصبہ کے نما تھ عصبہ مطلقاً قرار دیتے ہیں نہ ذوی الفروض میں سے اسے علی الاطلاق گنتے ہیں نہ اسے مطلقاً مقدم مانتے ہیں نہ اسے برابر برابر کا مطلقاً مانتے ہیں۔ پھراس بے اصولی کو بھی دیکھتے کہ بھی اسے سدس حصے کا حصبہ دار مانتے ہیں اور بھی ٹکٹ کا۔ برابر برابر کا مطلقاً مانتے ہیں۔ پھراس بے اصولی کو بھی دیکھتے کہ بھی اسے سدس حصے کا حصبہ دار مانتے ہیں اور ایک صورت اور ہر شق ان کی بغیر نعال کے ہے، بغیر قیاس کے ہے۔ پھراس پو مانتی بون کو عصبہ کرتے ہیں اور ایک صورت کرتے ہیں اور انہیں کچھ نہیں دیتے بلکہ لوث کراسے باطل کر دیتے ہیں اور ان دونوں کے درمیان اس طرح تقیم کرتے ہیں کہ عورت کو بعثنا ملے دیتے ہیں اور ان دونوں کے درمیان اس طرح تقیم کرتے ہیں کہ عورت کو بعثنا ملے اس سے دگنا مرد کو۔ پھر صرف اسی مسئلے میں عول کرتے ہیں اور بھائی بمن اور دادا کے کسی اور مسئلے میں ان کے ہاں عول اس سے دگنا میں ول کے بعد اسے عصبہ بنا دیتے ہیں۔ آپ نے یہ لبریا چال دیمی ؟ ان تمام چکروں سے وہ پاک ہیں جو دادا کو مقدم کرتے ہیں۔ ساتھ ہی تاب میں ورت ہیں کی دلات بھی ان کو کامیاب کرتی ہے اور یہ کتنی بری برکت ہے کہ دادا کو مقدم کرتے ہیں۔ ساتھ ہی تاب میں ورت ہیں کی کامیاب کرتی ہے اور یہ کتنی بری برکت ہے کہ دادا کو مقدم کرتے ہیں۔ ساتھ ہی تاب کہ بیا ہوں وہ کامیاب کرتی ہے اور یہ کتنی بری برکت ہے کہ مدرت کی جاتے ہیں۔

اس کی وضاحت کی پندر ہویں وجہ سنے! حضرت صدیق اکبر بڑائھ نے دادا کو بھائیوں پر مقدم کیا۔ اور آپ کے زمانے کے تمام صحابہ میں سے ایک بھی آپ کا مخالف نہ ہوا۔ صحح بخاری میں باب ہے دادا کی میراث بھائیوں کے ساتھ۔ اس میں ہے کہ حضرت ابوبکر' حضرت ابن عباس بھائے نے آیت ﴿ یا بیکہ حضرت ابوبکر' حضرت ابن عباس بھائے نے آیت ﴿ یا بیکہ دادا باپ ہے۔ ابن عباس بھائے نے آیت ﴿ یا بیکہ آدم ﴾ (الاعراف: ۳۵) اور آیت ﴿ وَاتَّبَعْتُ مِلَّةُ ابْآءِ بی اِبْرَاهِینَم وَاسْلُقَ وَ یَعْقُوبَ ﴾ (ایوسف: ۳۵) کی تلاوت فرائی یہ مطلقاً ذکور نہیں کہ صدیق اکبر بڑائھ کے زمانے میں صحابہ بھی آئے کا خلاف کیا ہو۔ طلائکہ اس وقت صحابہ بکرت موجود تھے۔ بھی آئے۔

ابنِ عباس جُنَهُ فرات بین کہ جب میرے لؤکے کا لؤکا میرے بھائیوں کے ہوتے ہوئے میرا وارث بنے گا پھر کیا وجہ کہ میں اپنے لؤکے کا لؤک کا وارث نہ بنوں؟ ہاں حضرت علی 'حضرت ابنِ مسعود' حضرت زید بن ثابت رہی تھیا ہے اقوال مروی ہیں' انٹی۔ حضرت ابن الزبیر جُنھُ اال عواق کو لکھتے ہیں کہ جن کی بابت اللہ کے رسول مٹھی بنے نے فرمایا تھا کہ اگر میں پوری زندگی تک کسی کو خلیل بنانے والا ہو تا سوائے اللہ تعالی کے تو میں ابو بکر کو خلیل بناتا لیکن اسلامی بھائی چارہ افضل ہے لینی حضرت ابو بکر دوائی اس نے افضل ہے لینی حضرت ابو بکر دوائی اس نے افضل ہے لینی حضرت ابو بکر دوائی میں بہنچائی گئی کہ دادا تم میں قائم مقام باپ کے نہیں رکھا جاتا پھر بھی تم اس بات کی تو میں ابو بکر صدیق بوائی میں ہوتے تو تر دید نہیں کرتے۔ مروان نے کہا میں نے حضرت عثان بن عفان بوائی سے تر دید نہیں کرتے۔ میں نے کہا میں نے حضرت عثان بن عفان بوائی سے سات کی شرت میں بوائی ہو گئی کہ دادا کے بارے کہ حضرت ابو بکر صدیق بوائی سے دادا کو باپ بنایا جبکہ اس کے نیچ باپ نہ ہو۔ حضرت حسن فرماتے ہیں کہ دادا کے بارے کہ میں شقت جاتر تی ہوگی حضرت صدیق اکبر بوائی نے اسے باپ بنا دیا لیکن لوگ جرت میں ہیں۔

حضرت عمر فاروق بوالتر ایک مرتبہ حضرت عثان غنی بوالتر سے فرماتے ہیں کہ دادا کے بارے میں میری ایک رائے قائم ہو گئ اگر تم لوگ بھی میری تابعداری کرنا چاہو تو کرلو۔ آپ نے جواب دیا کہ اگر ہم آپ کی بات مان لیں تو اچھا ہے اور اگر آپ سے پہلے کے بزرگ کی بات مان لیں تو ان کی بات بھی بھترین بات ہے۔ حضرت ابو بکر دادا کو باپ قرار دے گئے ہیں۔ ان کے بعد بمن بھائیوں کو وریڈ دلوانے والے عمر عثان علی زید اور ابن مسعود رش ای ہیں۔ لیکن اقوال فاروتی تو اس میں طرح طرح کے ہیں۔ آپ نے تو زخم کھانے کے بعد اپنے لکھے ہوئے وصیت نامے کو چاک ہی کر ڈالا۔ اس وقت آپ نے صاف فرمایا کہ دادا کے بارے میں میں نے کوئی فیصلہ کیا ہی نہیں۔ آپ کے پوتے کے انقال پر آپ نے حضرت زید بن ثابت مناف فرمایا ہو شاخیں آپ کو قائم کرئی ہوں کے چیے میں تو جانتا ہوں کہ ان سے سب سے اولی اس کے ساتھ میں ہول۔ رہے حضرت علی بڑا تی ان سے مروی ہے کہ جو شخص جرافیم جنم میں اپنے تین لیلینا چاہتا ہو وہ دادا اور بھائیوں میں مول ۔ رہے حضرت علی بڑا تی اس جماعت کے فیصلہ کرے۔ عثمان بڑا تی دادا باپ مسعود بڑا تی کی نبیت سنیے ان سے مروی ہے کہ دادا باپ کی جگہ ہے۔ یہ ہیں اس جماعت کے فیاف قول صداتی اور صدیقیوں کے۔

سولھویں وجہ: آج دو ہی ذہب ہیں ایک صدیق اکبر بڑاتھ والا اور دوسرا قول زید بڑاتھ پر لیکن قول صدیق صدق والا ہور اس کے خلاف خلاف صدق ہے۔ اس میں بڑی خرابی ہے ہے کہ بید دادا کے بہنوں کی تعصیب کا متضمن ہے اور ایک جنس دو سری جنس کو عصبہ بنا دے اس کی کوئی اصل شریعت محمدید میں نہیں۔ ہاں شریعت میں مرد عور توں کو عصبہ بنا تا ہے لیکن کب؟ جنس ایک ہی ہو۔ جیسے لڑکے اور لڑکیاں یا بھائی اور بہنیں۔ ہاں کوئی صاحب بید نہ کمہ اسمیس کہ لڑکیاں اور بہنیں بھی آپس میں ایک دو سرے کو عصبہ بنا دیتی ہیں اس لیے کہ یمال مرد عور توں کو عصبہ نبیں برا۔ لڑکیاں ہیں جو بہنوں کو عصبہ بنا رہی ہیں۔ ہاں جب لڑکے ہوں تو بہنیں عصبہ نہیں ہو سکتیں۔ کیونکہ ایک طرف یعنی لڑکوں کی طرف تعصیب توی ہے۔ بخلاف ان کے قول کے جو بہنوں کو دادا کے ساتھ عصبہ بنا رہے کہ ایک طرف وجہ تعصیب توی دوسری طرف وجہ تعصیب توی

سترھویں وجہ اور بھی من لیجئے۔ دادا اور بہیں اگر تعصیب میں جع ہیں تو اب انہیں یا تو ایک ہی جنس گئے یا دو جنسی خیال کیجئے۔ دونوں شقیں باطل ہیں۔ پہلی کے باطل ہونے کی پہلی وجہ یہ کہ جت تعصیب مختلف ہے۔ دو سری وجہ یہ ہے کہ اگر یہ جنس ایک ہی ہے تو میراث میں اور محروم رہنے میں دونوں برابر ہونی چائیں جیسے بہنیں اور چچا اور ان کے لاک جبکہ دہ تنا ہوں۔ یکی معقول شرکی تعصیب ہے۔ اگر دو جنس مانی جاتی ہیں تو اس کا باطل ہونا بدیمی ہے اس لئے کہ قاعدہ فرائف کے مطابق ان کا ایک جنس ہونا ضروری ہے دو جنس کے عصبہ ہوں اور ایک ساتھ وہ وارث ہوتے ہوں۔ ایسا ہوتا ہی نہیں یہ بالکل محال ہے۔ اس کی تقریر سنے عصبہ وہ مال لیس کے جو ذوی الفروض کے بعد بچا ہو۔ پس اگر یہ جنس اس کی مستحق ہوئی تو دوسری جنس وہ کی اور دوسری ہوئی تو پہلی محروم رہی اشتراک ممتنع ہے اس لئے کہ جنس جداگانہ ہے۔ پس اس مورت میں اس کا بطلان اور بھی واضح ہے۔

اٹھار ھویں وجہ۔ شادت کے بارے میں قصاص کے ساقط ہو جانے کے بارے میں ذکوۃ اسے دینے کی ممانعت کے بارے میں آزادگی کے بارے میں چوری میں ہاتھ گئنے کے سقوط کے بارے میں جو تھم باپ کا ہے وہی دادا کا ہے اور دادا باپ ہے۔ شافعی کے نزدیک نکاح میں اجبار کے بارے میں اور جبہ میں لوٹنے کے بارے میں اور ملکیت سے آزادگی کے بارے میں اور خرج میں اجبار کے بارے میں۔ اور دادا

گوشت سے وضو کرنا کچنے لگوانے سے روزے کا جاتا رہنا۔ سلم اجازۃ حوالہ کتابت مضاربت مزارعت مسافاۃ قرض ورض بھول کر کھا لینے والے کے روزے کی صحت کج فاسد کو پورا کرنا وغیرہ یہ سب خلافِ قیاس ہیں۔ اس کے جواب ہیں میرے بزرگ استاذ نے اللہ انہیں غربی رجت کرے۔ مجھ سے فرمایا کہ شریعت میں کوئی چیز خلافِ قیاس نہیں پھر جو اس کی تفصیل آپ نے بیان فرمائی کیا عرض کروں کہ وہ کس قدر پاک صاف اور کتنی فررانیت و روحانیت والی تقی ۔ اللہ انحمیں جزائے خیر دے۔ میں اسے یہاں اپنے نفظوں میں بیان کرتا ہوں لین یہ سب پھھ لیا ہوا انھی جے ہے۔ ان کے ارشاد کی برکت ان کے فرمان کی عمد گی ان کی تعلیم کی فررانیت ان کے افغال کی روحانیت ان کا دلچیپ طریق بیان ۔ ان کے سمجھانے اور سلجھانے فربان کی عمد گی ان کی تعلیم کی فررانیت ان کے سمجھانے اور سلجھانے کی فرکیب تو کوئی کیا پاتا؟ لیکن جو پچھ میں اسے بیان کر سکتا ہوں اس کا ماصل یہ ہے کہ قیاس خود دو قتم پر ہے۔ قیاسِ صحح کی موافق ہے۔ مثلاً دو برابر کی چیزوں کو تھم میں ملا دینا اور جداگانہ دو چیزوں کا تھم بھی الگ الگ رکھنا۔ پہلی قتم کا نام قیاسِ طرو ورسری کا نام قیاسِ عکس۔ آخضرت میں بیا کی مبارک بعثت اسی روشن قیاس اور اسی پاک روش پر ہے۔ قیاسِ صحح کی مثال سنیے! اصل میں جس علت پر تھم معلق کیا گیا ہے وہ علت جب فرع میں پائی جائے اور کوئی اس کا اور معارض نہ ہو جو اس تھم کو فرع میں نہ چلنے دے تو بیٹک وہی تھم اس فرع کا رہے گا جو تھم اس کی اصل کا قاد ناممان ہے کہ ہماری پوری شریعت میں آپ اس کے خلاف کوئی ایک مسئلہ بھی نکال سکیں۔

اسی طرح ابقاء فارق کے ساتھ کا قیاس لینی دو صورتوں میں کسی مؤثر فرق کا نہ ہوناتو ظاہر ہے کہ تھم میں بھی وہ میسال رہیں گی۔ اقتضاء قیاس میں ہے۔ جمد اللہ ہماری شریعت مطمرہ میں آپ ایک جزئی بھی اس کے خلاف نہیں بتا سکتے۔ سنیے! جمال جمال بعض احکام آپ کو ایسے نظر آئیں جو اپنی نظیروں سے جدا ہوں وہاں اگر آپ ذرا سابھی غور کریں گے تو پالیں گے کہ وہاں کوئی نہ کوئی خصوصی وجہ ہوگی جس سے مساوات نہ رہی ہوگ۔ ہم اسے تنکیم کرتے ہیں اور عقل صحیح بھی اسے باور كرتى ہے كه يد عليحد كى وجه بعض ير ظاہر مو جاتى ہے اور بعض ير مخفى ره جاتى ہے۔ ليكن يد يس نے كماك قياس صحح كى يد بھی شرط ہے کہ ہر عقل میں آ جائے؟ پس جو مسائل شرعیہ خلاف عقل کے جاتے ہیں بیہ اُس عقل کے مخالف ہیں جو دراصل عقل ہی نہیں ہے۔ بلکہ عین بے عقلی ہے وہ قیاس خود صحیح نہیں ہے بلکہ بالکل غلط اور اغلط ہے۔ جمال کہیں آپ كى حكم قرآن وحديث كو ايباياكي كه وه فلال قياس و فلال عقل كے خلاف ہے۔ مان ليجيك كه وه قاعده و قياس اور وه عقل بى خلاف ہے۔ وہ قیاس خود فاسد ہے۔ آپ خود اس میں غور و خوض کریں تو قیاسِ صبح آپ کومل جائے گا اور آپ شریعت کے اس مسئلے کو اس کے بالکل مطابق پائیں گے اور آپ کی نگاہ مسرور اور آپ کا دل پُر نور ہو جائے گا۔ جس صورت کا تھم اس جیسی اور صورتوں سے آپ کو الگ نظر آ جائے تو آپ جلدی نہ سیجیے بلکہ تامل سیجیے تو وہاں کوئی نہ کوئی خلاف مل جائے گا۔ جو اس صورت کو اور صورتوں سے مخصوص اور متاز کر دے گا۔ الغرض قیاسِ صبحے کے خلاف شریعت نہیں۔ ہاں! قیاسِ فاسد کے خلاف ضرور ہے۔ یہ اور بات ہے کہ کوئی بے علم قیاسِ فاسد کو بھی قیاسِ صحیح کہنا چلا جائے۔ اب سوال میں جو مسائل ہیں ان کی تفصیل بھی من کیجے۔ جن لوگوں نے شرکت کی تجارت' باغوں اور سمیتیوں میں پانی بلانے کی شرکت شرکت کھیت کی شرکت کو ظاف قیاس کما ہے انھیں دھوکا یہ لگا ہے کہ یہ چیزیں بھی اُجرت کی قتم سے ہیں 'معاوضہ پر کام ہے اور ا برت پر رکھنے میں شرط ہے کہ عوض اور جس پر عوض ہے وہ معلوم اور مقرر ہو۔ پھروہ دیکھتے ہیں کہ ان نتیوں صور تول میں نہ تو کام کی تعییں ہے 'نہ نفع مقرر ہے تو کمہ دیا کہ میہ خلافِ قیاس ہے

ہم کہتے ہیں دراصل انھوں نے جو پہلا نظریہ قائم کیا ہے وہ بالکل غلط ہے' محض اُجرت اور چیز ہے اور شرکت کا نفع چیز ہی اور ہے۔ شرط تعین اُ جرت اور مزدوری میں ہے نہ کہ شرکت اور شراکت میں یہ اور جنس ہے وہ اور جنس ہے۔ صرف عوض کا ثبوت دو بالکل جداگانہ چیزوں کو ایک کیسے کر دے گا؟ صرف مزدوری میں شرط اور بطورِ شرکت جو فاکدہ ہو وہ اس شرط سے آزاد اور دور۔ اور لطف دیکھیے کہ بعض فقہاتو یہاں تک آگے نکل گئے ہیں کہ ان کا فرمان ہے کہ مقاست بالکل تجارت کی شکل ہے۔ اس لیے تجارت کی تمام شرطیں اس میں بھی معتربیں۔ اس کی وضاحت اور طور پر سنیے۔ جس کام سے مقصود مال ہوتا ہے اس کی تین قسمیں ہیں ایک تو یہ کہ کام مقصود ہو امعلوم ہو اور اے کر دینا قدرت میں ہو۔ یہ ہے مزدوری جو لازم ہے۔ دوسرے میہ کہ عمل تو مقصود ہو لیکن وہ معلوم نہ ہو بلکہ مجبول ہویا دھوکہ ہو اس پر تقرر کرنا عقد جائز تو ہے لیکن لازم میں۔ جب کی نے کما کہ میرا بھاگا ہوا غلام جو لوٹا کر لے آئے اسے میں سو روبید دوں گا۔ اب کوئی اس کام کے لیے نکلا تو ظاہر ہے کہ دونوں صورتیں ممکن ہیں یعنی ممکن ہے اسے مل جائے اور وہ لے آئے اور ممکن ہے الیا نہ کر سكے۔ ہو سكتا ہے كہ قريب سے ہى جلدى ہى ميں مل جائے اور ہو سكتا ہے كہ دير سے ملے اور دور سے ملے۔ اس ليے لازم تو نہیں ہاں جائز ضرور ہے۔ اب گواس نے محنت کی لیکن نہ ملاتو وہ اس رقم کامستحق نہیں۔ ہاں! مل گیاتو اس کاحق قائم ہوگیا۔ اس طرح یہ بھی ہو سکتا ہے کہ اس میں مزدوری اس وقت دی جائے جب کہ کوئی خاص کام انجام پائے۔مثلاً امیرالشكر كمتا ہے کہ جو فلاں قلعے کا حال بتلائے اسے اس میں جو ہے اس کا ثلث دیا جائے گا۔ یا وہ اپنے ساتھ کے لشکریوں سے کے کہ تم جو غنیمت حاصل کرو گے اس کا خمس یا رابع تمحارا ہے۔ ہاں! جو اسباب اپنے مقتول کا لے لے اس کے بارے میں اختلاف ہے کہ آیا شرعاً وہی اس کامستحق ہے یا نہیں؟ امام شافعی رایشہ تو یمی فرماتے ہیں اور امام ابو حنیفہ رایشہ شرط کے ساتھ بتلاتے ہیں۔ امام مالک رطیع کے دونوں قول بیں اور میں دونوں روایتیں امام احمد رطیع سے بھی ہیں جن کے نزدیک وہ مستحق باشرط ہے وہ تو اسے بھی اس مسلے میں گنتے ہیں۔ اچھا اس میں یہ بھی داخل ہے کہ کوئی شخص کسی طبیب سے سکے کہ اگر مجھے شفا ہو گئ تو آپ کو اتنا اتنا دول گاتو یہ بھی جائز ہے جیسے کہ صحابہ کرام دی تھا کی جماعت نے بکریوں کا ایک ربوڑ ایک قبیلے کے سردار سے لیا اور ان میں سے ایک نے جاکراس پر دم کیا اور وہ بفظہ تعالی تندرست ہو گیا پس سے تقرر شفایابی پر تھا نہ کہ قرآتِ قرآن پر- ہاں اگر کوئی مزدوری جو لازم ہو ٹھمرائی ہے تو یہ صحیح نہیں اس لیے کہ شفاطبیب کے بس کی چیز نہیں وہ اللہ کے بس کی چیز ہے۔ پس ان اقسام میں مزدوری جائز ہے لیکن اجارہ لازمہ نہیں۔

نیسری وی جس میں عمل مقصود نہیں ہوتا بلکہ مقصود مال ہوتا ہے اس کا نام مضاربت ہے۔ مال لگانے والا ایک ہے۔

ایٹ میسری وی کی میں بلکہ اس کا مقصود تو اللہ ہے۔ مال کے مالک کا مقصود اس مخص کی محنت مزدوری نہیں بلکہ اس کا مقصود تو این مال سے نقع اٹھانا ہے پس یہ خواہ کتابی کام کرے جب تجارت میں نفع نہیں ہوا تو اس کام کے کرنے والے کو پچھ بھی نہ ملے گا اس کا نام اگر کسی نے اُجرت رکھ لیا تو رکھ پو دراصل تو شراکت کہ یہ اپنے مال پر نفع لینا چاہتا ہے۔ وہ اپنی محنت پر۔

ملے گا اس کا نام اگر کسی نے اُجرت رکھ لیا تو رکھ پو دراصل تو شراکت کہ یہ اپنے مال پر نفع لینا چاہتا ہے۔ وہ اپنی محنت پر۔
حضے دونوں کے مقرر ہیں کسی وجہ ہے کہ اس صورت میں کسی ایک کے لیے معین نفع نامزد کر دینا درست نہیں۔ اس لیے کہ پر شراکت کا مقصود فوح ہو جاتا ہے۔ مل جل کر شرکت میں کسیتی کرنے کی ممانعت کی جو حدیثیں آئی ہیں یہ اس صورت میں منع ہے 'وہ لوگ شرط کر لیتے تھے کہ فلال جگہ سے یا مثلاً نالیوں کے آس پاس سے جو پیداوار ہو وہ زمیندار کی وغیرہ وغیرہ نے کسی حضور مالیکیا نے اس سے منع فرما دیا چنانچے حضرت لیث بن سعد وغیرہ سے مروی ہے کہ جس صورت کی کھیتی کی مشارکت کسی حضور مالیکیا نے اس سے منع فرما دیا چنانچے حضرت لیث بن سعد وغیرہ سے مروی ہے کہ جس صورت کی کھیتی کی مشارکت کی حضور مالیکیا نے اس سے منع فرما دیا چنانچے حضرت لیث بن سعد وغیرہ سے مروی ہے کہ جس صورت کی کھیتی کی مشارکت

سے حضور ساتھ اسے بھی حلال نہیں کمہ سکتا۔ پس جس سے حضور ساتھ اسے دو کا ہے وہ واقعی قیاس سے بھی روکنے کے لائق ہی ہے۔

در کے لیے بھی حلال نہیں کمہ سکتا۔ پس جس سے حضور ساتھ اسے دو کا ہے وہ واقعی قیاس سے بھی روکنے کے لائق ہی ہے۔

اس طرح دو شریکوں میں سے کسی کی رقم کا مقرر کر دیتا اصول شراکت کے صریح خلاف ہے۔ کیا معنی کہ دولوں کو شریک خمراتے ہو پھرایک کو ایک معین نفع دیتے ہو دوسرے کو خالی چھوڑتے ہو یہ عدل کمال رہا؟ ہاں جب دونوں کے حصے نفع کے مقرر ہیں اب اگر ہوا تو دونوں اپنی اپنی پتی کے مطابق شریک ہیں ورنہ دونوں محروم ہیں یہ تو تب ہو گا کہ ایک کی مضیاں بھر جائیں دو سرا خاک پھائکتا رہ جائے۔ نہیں بلکہ حصے واری کا نقاضا یہ ہے کہ نفع نقصان میں دونوں کا ساجھا ہو اگر مال والے کے مال کا نفع نہ ملا تو محنت والے کی محنت کا نفع بھی گیا۔ یہی وجہ ہے کہ نقصان اس صورت میں مال پر پڑتا ہے مال کے نفع نہ طلے کے مال کا نفع نہ ملا تو محنت والے کی محنت کا نفع بھی گیا۔ یہی وجہ ہے کہ نقصان اس صورت میں مال پر پڑتا ہے مال کے نفع نہ طلے کے مقالے میں یہ ہے۔

لین جن حضرات نے وسعت نظرے اور پورے علم سے غور کیا ہے وہ اس بات کی مد کو پہنچ گئے ہیں کہ مزارعت میں کوئی زور ظلم نہیں نہ اس میں کوئی دھو کا اور فریب ہے بخلاف اس صورت کے جو حدیث میں منع ہے بعنی ایک معین چیز۔
اس لیے کہ اُجرت مقررہ پر کام کرنے والے کا مقصود زمین میں پیداشدہ کھیتی سے ہوتا ہے اس سے اس کی اُجرت لازم ہوتی ہے اس کا مقصود کھیتی سے ہوتا ہے اس سے ایک تو مل ہی جاتا ہے اس کا مقصود کھیتی سے بھی تو حاصل ہوتا ہے اور بھی حاصل نہیں ہوتا تو اسے دو بدلوں میں سے ایک تو مل ہی جاتا ہے اور مالک زمین کا میہ حال نہیں تو اس صورت میں ایک تو نفع میں رہتا ہے دو سرے کے لیے نفع نقصان دونوں کا احمال ہے۔ ہاں شریعت نے جو مزارعت جائز کی ہے اس میں بیر بات نہیں وہاں تو زمیندار اور کاشتگار میں بیر طے ہو گیا ہے کہ زمین سے ہاں شریعت نے جو مزارعت جائز کی ہے اس میں بیر بات نہیں وہاں تو زمیندار اور کاشتگار میں بیر طے ہو گیا ہے کہ زمین سے

جو اناج نکلے اس میں ہے مثلاً آدھوں آدھ۔ اب جو نکلا دونوں نے آدھا آدھا بانٹ لیا۔ اگر پیداوار نہ ہوئی تو دونوں خالی ہاتھ رہ گئے۔ یہ نہیں ہو تا کہ ایک کی جیبیں بحر جائیں دو سرا منہ تکا رہ جائے پس سرا سرعدل والی اور ظلم و ستم ہے بہت ہی دور یہ صورت ہے بلکہ اس میں مزدوری ہے بھی زیادہ صفائی ہے۔ الغرض مقصود شرع ہر معالمہ میں عدل ہی عدل ہے اور وہ شریعت کے ہر مسئلے سے ظاہر ہے اس پر انبیا کی بعثت ہے اور اس پر کتابوں کا نزول ہے قرآن فرماتا ہے: ﴿ وَلَقَدُ اَرْسَلْنَا وَلَيْتِ اَلَٰ اِلْبَيْنِاتِ ﴾ الخ (حدید: ۲۵) ہم نے اپنے رسولوں کو کھلی دلیوں کے ساتھ مبعوث فرمایا ہے اور ان پر کتاب و میزان اتارا ہے تاکہ لوگ عدل و انصاف پر قائم رہیں۔ دیکھتے چو نکہ سود میں ظلم تھاشارع علیاتی نے اسے حرام قرار دیا 'جوئے میں ظلم تھاشارع علیاتی نے اس سے روک دیا 'قرآن نے کھلے طور پر دونوں کی حرمت بیان فرما دی۔ ان دونوں صورتوں ہیں دو سرے کا مال ناحق کھا لیا جاتا تھا۔ اس طرح آنخضرت ساتھا ہے جن معاملات سے منع فرما دیا ہے آپ غور کریں تو د کھے لیں گے کہ وہ سراسر ظلم و ستم ہی کے جنع بلکہ اپنے عوم کے اعتبار سے جوا اور سود کی نہ کی طرح ان میں بھی پایا ہی جاتا ہے۔ مثلاً دھوک کی نیچ کو منع فرما دیا۔ آج ہی گئ سال کے لیے خود دھوک کی نیچ کو منع فرما دیا۔ گیل درخت پر باقاعدہ جم جائیں اس سے پہلے بینے کو منع فرما دیا۔ آج ہی گئ سال کے لیے خود دیا کی دیا ہے دیا کہ دیا کہ دوروں کی نے کو منع فرما دیا۔ گالی درخت پر باقاعدہ جم جائیں اس سے پہلے بینے کو منع فرما دیا۔ آج ہی گئ سال کے لیے خود دیا کی دیے کو منع فرما دیا۔ آج ہی گئ سال کے لیے خود کی دیے کو منع فرما دیا۔ آج ہی گئ سال کے لیے خود دیا کہ دیا۔ دیا کی دیا دیا ہے منا کہ دیا۔ دیا کہ دیا۔ دیا کہ کیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دیا کہ دوروں کی دیا کہ دیا

درخت پر پھل ہیں ان کو سو کھے پھلوں کے عوض بیچنے سے روک دیا۔ کھیت میں جو اناج بالوں میں ہے اسے تیار سو کھے فلے کے عوض بیچنے کو روک دیا۔ کنگری پھینکنے سے بچ ہو جائے اسے ناجاز قرار دیا' نر کو مادہ سے ملانے پر آبرت لینا منع کر دیا۔ الغرض اس قسم کے جتنے کاموں سے شریعت نے ہمیں رو کا ہے وہ سب یا تو سود میں داخل ہوتے ہیں یا جوئے میں۔ نامعلوم اجرت پر دینا بھی جو میں ہی شامل ہے۔ مثلاً گھراس طرح کرایے پر دینا کہ کرایے دار اس کی دو کان میں جو کملئ وہ اس کا ہے۔ لیکن دو کان کی اور کاروبار و تجارت کی شرکت باغات کی شرکت' کھیت کی شرکت' ان میں نہ تو سود ہے نہ جوا۔ بلکہ یہ نمایت ہی کھلی ہوئی صورت ہے اور ہر طرح ظلم سے دور ہے۔ اس میں بھی مثلاً جج بھی زمیندار کا ہو۔ اس سے زیادہ صفائی والی صورت ہے کہ جج کاشکار کا ہو صحابہ میں عمواً کی پچھلا طریقہ رائج تھا۔ آنخضرت ما ہی جو معالمہ خبیر کے بیوریوں سے کیا تھا وہ اس طرح تھا کہ زمین حضور ما ہی پچھلا طریقہ درائج ہو خواہ پھل ہوں۔ مبور حضور ما ہی تجارت کی شراکت پر کرتے ہیں کہ جیسے یمال مال ایک کی طرف سے پیداوار ہو اس میں سے آدھا حضور ما ہی تا ہو دے دیں آدھا خود لے لیں۔ خواہ وہ اناج ہو خواہ پھل ہوں۔ مبور حضوات ہی تا میں تبار کی طرف سے اور محنت دو سرے کی طرف سے ہو۔ اس طرح سے چاہئے کہ مزارعت میں بھی زمین اور جج زمیندار کی طرف سے اور محنت دو سرے کی طرف سے ہو۔

یہ قیاس جہاں صحیح حدیث اور تعامل رسول کریم ملٹائیلیا کے خلاف ہے وہاں صحابہ ریکائیلی کے عمل کے خلاف بھی ہے پھر خود قیاس فاسد ہے اس لیے کہ شرکت کے کاروبار میں مال مال والے کی طرف لوٹنا ہے اور نفع میں مال والا اور محنت والا شریک ہوتے ہیں پس یہ تو ہو گیا زمین اور زمین کا نفع باقی رہے بچے تو ظاہر ہے کہ وہ مال والے کی طرف لوٹنے کی چیز نہیں۔ بلکہ وہ تو جیسے زمین کی پیداوار جائے گی وہ بھی جاتے ہی رہیں گے پھر کیا وجہ کہ جاتے رہنے والے نفع کے ساتھ اسے ملائے بیں؟ کاشتکار کی جہال محنت جائے گی وہاں یہ جانے والی چیز بھی جائے گی اور زمیندار کی زمین کا نفع جائے گا۔ اس کے بچ ایسے ہیں جیسے اس کی زمین۔ اگر یہ قیاس کرنے والے اپنے قیاس پر قائم گی اور زمیندار کی زمین کا نفع جائے گا۔ اس کے بچ ایسے ہیں جیسے اس کی زمین۔ اگر یہ قیاس کرنے والے اپنے قیاس پر قائم

رہیں تو انہیں چاہئے کہ اس نیج کو جو بویا گیا ہے زمین والے کی طرف لوٹائیں کیونکہ مضاربت کے مال کی حیثیت اسے دے رکھی ہے۔ حالانکہ یہ حضرات اسی صورت میں اس غلے کی قیمت کالینا ناجائز مانتے ہیں جو بویا گیا تھا۔

فول اب حوالہ کی نبیت سنے جو لوگ اسے قیاس و عقل کے خلاف کہتے ہیں ان کی بری دلیل ہے ہے کہ وہ کہتے ہیں ہے مسلم فلط ہے۔ اس کی ایک وجہ تو یہ ہے کہ قرض کی بجے قرض کے بدلے منع ہونے پر کوئی دلیل قرآن و حدیث سے ان لفظوں میں صاف صاف نہیں ہے۔ حدیث میں مخالفت جس سے ہے وہ کالی بالکالی ہے۔ کالی اسے کہتے ہیں جو چیز مؤ خر ہو موجود نہ ہو قبضے میں نہ ہو۔ ایسی چیز کو حدیث میں مخالفت جس سے ہے وہ کالی بالکالی ہے۔ کالی اسے کہتے ہیں جو چیز مؤ خر ہو موجود نہ ہو قبضے میں نہ ہو۔ ایسی چیز کو ایسی ہی چیز کے بدلے خرید رہا ہے۔ یہ ہو وہ کچے جو بالانقاق ناجائز ہے اور یکی حدیث شریف میں ہے۔ لیکن قرض کو قرض پر بیچنا اس کی چار مور شریف میں ہے۔ لیکن قرض کو قرض پر بیچنا اس کی چار مور شریف میں ہے۔ لیکن قرض کو قرض پر بیچنا اس کی چار مور شریف میں ہے۔ ایسی قرض کو قرض پر بیچنا اس کی چار سے تیج ساقط کے بدلے۔ تیم ساتھ یہ تو قصاص کی صورت میں ہے۔ ساقط کی بیچ واجب ساقط کے بدلے۔ یہ ہے اختلاف کی چیز۔ سنے ساقط کی بیچ ساقط کی بیچ ساقط کی بیچ ساقط کے جو اس کی ساتھ یہ تو قرض تو فروخت شدہ چیز ہے بو اس کی جن ساتھ کے دے ہو اس کی جون کی بیٹ ساتھ کے بدلے بو اس کی جن سے جو اس کی جن ساتھ کی بیٹ ساتھ ہے کہ بیا اور اس کا مور شری کی بوری دس در ہم کے بدلے جو اس کی جنس ہے ذمیج ہو اور بس کی بیچ ساقط سے ساتھ جیسے کہ ہیا اور اس کا مور شری کی بوری دس در ہم کے بدلے جو اس کی جس کے ذمیج ہیں تو اس کا اس پر قرض واجب ہو گیا اور اس سے وصلے دو اس کے ذمیج ہیں تو اس کا اس پر قرض واجب ہو گیا اور اس سے دو سے بیں تو اس کا اس پر قرض واجب ہو گیا اور اس سے دو سرے کا قرض جو اس کے دمہ تھا ساقط ہو گیا۔ اس کے ممتنع ہونے پر اجماع ہے اور اس صورت میں اجماع نہیں۔

ہمارے استاد صاحب روائیے فرماتے ہیں ہمارا مختار مسئلہ جواز کا ہے اور یکی درست بھی ہے کیونکہ اس میں کوئی برائی شیس ہے وہ بچے نہیں جو حدیث میں منع ہے 'نہ اسے حدیث کے لفظوں کی ممانعت شامل ہے 'نہ ہداں کے معنی میں آسکتی ہے۔ جس بچے سے منع ہے اس میں دونوں طرف کی ذمہ داری مشغول ہے اور فائدہ کچھ بھی نہیں۔ نہ کسی ایک جانب کو وہ حاصل ہوئی ہوتا ہے کہ اس سے اسے تو آج سے ہی نفع شروع ہو جائے اور اس کے نفع سے پھر دو سرے کا نفع ہو۔ بلکہ دونوں کا ذمہ مشغول ہوتا ہوتا ہوتا ہے اور عاصل کوئی نہ کوئی صحیح عرض ہے۔ تصاص کا ہوتا ہوتا ہے اور اس کے نفع سے بھر دوسرے کا نفع ہو۔ بلکہ دونوں کا ذمہ مشغول مسئلہ تو ظاہر ہے کہ دونوں کی ذمہ داری سرے سے سا جاتی ہے۔ یکی دونوں کی خواہش بھی تھی اور یکی چاہت شارع بلائل مسئلہ تو ظاہر ہے کہ دونوں کی ذمہ داری تو اس کے موسلات ہاں میں سے ایک وصورت میں اس شخص کی ذمہ داری تو اس وقت ہٹ گئی اور دو سرے کو اس کے فائدہ ہے فائدہ پنچتا رہا۔ یہ تو جائز ہے کہ ان دونوں میں سے ایک اپنچ ذمے کو مشغول کر دے اور دو سرے کو اس کے فائدہ کے سے قائدہ پنچتا رہا۔ یہ تو جائز ہے کہ ان دونوں میں سے ایک ایس ایس کے ذمے کو مشغول کر دے ہو تو ہے کہ ایت اور دو سرے کو اس کے فائدہ کہ ایس کے ذمے دائل دے۔ تو جیسے کہ ابتداؤ اس کے ذمے میں جائز ہو۔ جو اس کے دو جائوں میں ہو جائز ہو۔ جو الم چیز تو ہی میں ہو بائر ہو ہو المحتوں ہو تا میں ہو تا مدیث میں ہے آگر چہ یہ قرض کی تیج قرض ہو جو جائے تو بھی کیا جرج ہے؟ کس حدیث کے لفظوں میں میر منع ہے؟ بلکہ ہم کتے ہیں قواعد شرع کا اقتصابیہ ہو کہ بیہ جائز ہو۔ حوالہ چیز تو کسے کہ ایک کے ذمے سے قرض میں ہو من کے دول ہو ہو کی ہوا جو الہ چیز تو کسے کہ ایک کے ذمے سے قرض ہو کر دسرے کے ذمے ہواگیا۔ جس نے حوالہ دیا وہ بری ہوا جس بے والہ چیز تو کسے کہ ایک کے ذمے سے قرض ہو کر دسرے کے ذمے جائر ہو اس کے دو الم جیز تو کسے کہ ایک کے ذمے سے قرض ہو کر دسرے کہ ہوا گیا۔ جس نے حوالہ دیا گیا وہ کسے کہ ایک کے ذمے سے قرض ہوں جس کی دوسرے کی اس کے دو الم دی ہوا جس بے دو المی ہوا جس بے دور اس کے ذمے سے قرض ہوں جس بے دور کے دور اس کے دور اس کے دور کیں ہوں جس بے دور کی کسے دور کی کسے کہ دور کر دسرے کی دور کسے دور کیا گیا دور کسے کسے دور کسے دور کسے کہ دور کسے کسے دور کسے کسے کور کسے دور کسے کسے کسے دور کسے کسے دور کسے کسے کسے کسے کسے دور کس

قرضدار بن گیا۔ تو پھر کوئی وجہ نہیں کہ یہ اپنے قرض کے عوض دو سرے کے قرض کو اس کے ذیعے کر دے یہ بطور اولی جائز ہو گا۔ وباللہ التوفیق۔

مارے استاد صاحب رطاقیہ فرماتے ہیں دوسری وجہ جس سے بیہ ثابت ہو تا ہے کہ حوالہ مطابق قیاس صیح و عقل سلیم ہے یہ بھی ہے کہ حوالہ حق کو پورا دلوانے کی جنس سے ہے وہ بیتے کی جنس سے ہے ہی نہیں حقدار کو جب کہ وہ شخص جس پر اسکا حق ہے ادا کر دے گاتو ادا ہو جائے گااس طرح جبکہ وہ دوسرے پر اس حق کو بطور قرض کے کر کے اپنے تنین بری کرتا ہے تو کوں بری نہ ہو گا؟ حقد ار کا حق جیسے اس پر تھا اب منتقل ہو کر دو سرے کے ذھے آگیا۔ یمی وجہ ہے کہ حدیث شریف میں حوالہ کا ذکر وفاکی جگہ آیا ہے۔ چنانچہ صحیح حدیث میں ہے کہ مالدار کا ادائیگی قرض میں و هیل کرنا ظلم ہے اور جب تم میں سے کوئی کسی آسانی والے کی طرف حوالہ دیا جائے تو اسے قبول کر لے پس قرض دار کو تو ادائیگی کا تھم دیا ڈھیل کرنے سے منع فرمایا۔ ہاں کسی وجہ سے وہ اس وقت ادا نہیں کرسکتا اور کسی اور پر سونپ رہاہے اور اسے ادائیگی کی سکت ہے تو قرض خواہ کو تحكم دياكه وه به حواله قبول كرلے- ديكھئے دونوں كا نفع اور دونوں پر ايك ايك تحكم اس ميں اس طرح ہے جيسے فرمان اللي : ﴿ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوُّفِ وَاَدَآءٌ اِلَّيْهِ بِالْحَسَانِ ﴾ (بقره: ١٥٨) مين جي اس مين بھي مستحق كو تھم ہواكہ تقاضا اچھاكى سے كرو اور اوا كرنے والے كو تھم ہوا كہ عمد كى سے ادائيكى كرے۔ اب ہم كتے ہيں كہ قرض كو اداكرنا ہر طرح سے بيع تو ہے نہيں ماناكد ٠ اس میں بھی معاوضہ كاشائبہ ہے۔ پھر كيا وجد كه فقهاء نے يہ سمجھ ليا كه ادائيگى بورا قرض دے دينے سے ہى ہو علق ہے۔ جبکہ یہ شخص اس کا نہیں دوسرے کا قرض دار ہوا تو قرض توماس پر بدستور رہا چراس کابدلہ جو اس پر ہے اس کے مال سے ہے ہم کتے ہیں یہ سراسر تکلف ہے۔ جمهور فقماء اس کے انکاری ہیں وہ کتے ہیں ہم اس مال کو جے وہ قضے میں لاتا ہے قیاس كرتے ہيں اس پر جس سے ادائيگي موتى ہے۔ كوئى حاجت نہيں كہ قرض دار كے ذھے ہم اسے مقدر كريں۔ ان حضرات كا قصدیہ ہے کہ قرض سے قرض ادا ہو گیا۔ لیکن ہم کتے ہیں اس کی بھی کیا ضرورت ہے؟ قرض مطلق کلی کی جنس سے ہے اور معین جنس معین سے ہے ہیں جس کے ذمے قرض مطلق کلی کی صورت میں ثابت ہے مقصود اس سے موجودہ معین ہیں جون سابھی ادا کردے مقصود حاصل ہو جاتا ہے مطلق قرض کی ادائیگی ہو جاتی ہے۔

فصل اب ان کی منے جنہوں نے قرض کو خلاف قیاس کہا ہے۔ انہیں شبہ یہ لگاہے کہ یہ سودی تجارت ہے ہی اتا اس منحف اللہ علا ہے۔ قرض تو کی چیز کا نفع دو سرے کو بطور احسان کے دیتا ہے۔ جیسے کوئی چیز دو سرے کو برتنے کے لیے اُدھار دیتے ہیں۔ دیکھتے حدیث میں حضور ساتھ ہےا نہ اس کا نام ہی تحفہ رکھا ہے۔ فرمات ہیں سونے کا یا چاندی کا منبعہ قرض تو سلوک کی قتم ہے ہے نہ کہ تجارت کی قتم ہے۔ تجارت میں تو معاوضہ اور بدلہ ہوتا ہے اُس کی چیز اِس کی ہو جاتی ہے اِس کی اُس کی ہو جاتی ہے قرض میں یہ صورت ہی نہیں۔ یمال تو اُدھار کی تحقٰ کی سواری سے نفع اٹھانے کی صورت ہے کہ اصل چیز چیزوالے کی ہے اسے دیتا ہے کہ اس سے نفع اٹھائے پیر اُدھار کی توں اسے واپس کر دے یا ای جیسی اور دے دے۔ مثلاً مکان دیتا ہے کہ تم کو جب تک ضرورت ہے اس میں رہو چیز جول کی توں اسے واپس کر دے یا ای جیسی اور دے دے۔ مثلاً مکان دیتا ہے کہ تم کو جب تک ضرورت ہے اس میں جو میوہ آئے سو 'باور دیتا ہے کہ تہیں حادیت جب تک رہے اس کا دودھ پیتے رہو۔ درخت دیتا ہے کہ اس میں جو میوہ آئے میں لو تو مطلب یہ ہے کہ یہ ان چیزول سے نفع اٹھاتا رہے گا اصلی کا مالک یہ نہیں ہے بلکہ اس پر ضروری ہے کہ اس میں جب کہ اس جو میوہ آئے واپس کر دے۔ عربہ عاربہ منیحہ افقار الظہر قرض وغیرہ کے الفاظ کا منتا بھی کی ہے۔ جیسے کہ وقف ہوتا ہے کہ اس جب کہ اس جب کہ وقت ہوتا ہے کہ اس کی دورہ وغیرہ کے الفاظ کا منتا بھی کی ہے۔ جیسے کہ وقف ہوتا ہے کہ اس جب کہ وقت ہوتا ہے کہ اس جب وہ مائے واپس کر دے۔ عربہ عاربہ منیحہ افقار الظہر قرض وغیرہ کے الفاظ کا منتا بھی کی ہے۔ جیسے کہ وقف ہوتا ہے کہ ا

نفع اس کالیکن اصل کا مالک وہ نہیں۔ پس اسے بیچ سے کیا علاقہ؟ یہ تو بطور رحم کھانے؛ سلوک کرنے، خیرات دینے کے ہے کہ یہ اس سِے نفع اٹھائے پھر چیز واپس کر دے۔ جیسے صفتحہ کا مسئلہ جسے بعض لوگ مکروہ کہتے ہیں لیکن صحیح یہ ہے کہ مکروہ نہیں کیونکہ نفع قرض دینے والے کاہی نہیں بلکہ دونوں اس نفع میں شریک ہیں۔

جن حضرات نے نجاست کے زائل کرنے کو خلاف قیاس کماہے انہیں یہ شبہ لگاہے کہ جب پانی نجاست میں پڑا تو علان وہ نجس ہوا۔ اب جوں جوں پانی پڑتا جائے گا۔ نجس ہوتا جائے گانہ کہ نجاست ہٹ جائے۔ خیال فرمایے یہ س قدر واہی قیاس اور کیسی کھلی بے عقلی ہے۔ ہم کہتے ہیں تہمارا یہ قیاس سرے سے غلط ہے۔ اگر تم کہو کہ بعض صورتوں میں تم بھی اس کے قائل ہو تو ہم کمیں گے کہ جو لوگ اس وقت تک پانی کو نجس ہی نہیں کہتے جب تک وہ متغیرنہ ہو جائے ان کے سامنے کون ساہتھیار لے جاؤ گے؟ اگر کما جائے کہ متغیر رقیاس غیر متغیر کا بھی ہو گا۔ تو ہم کمیں گے یہ اور بھی بدتر قیاس ہو گا۔ حسًا بھی اور شرعاً بھی بلکہ پہلے قیاس سے بھی یہ قیاس برا ہو گا۔ بلکہ صحیح قیاس یہ ہے کہ نجس چزیر جب پانی برے گا وہ نجس نہ ہو گا۔ جیسے کہ نجاست کو دور کرنے کے لیے پانی پڑے گاوہ نجس نہ ہو گا۔ جیسے کہ نجاست کو دور کرنے کے لیے پانی کا ڈالنا یانی کو نجس نہیں کرتا۔ کیونکھ یانی کے گرنے سے نجاست الگ ہو جاتی ہے۔ حیا بھی اور شرعاً بھی اور یہ بالکل ظاہر باہر. ہے نصا اجماعاً یداہتا البت ہے۔ یہ پانی نجس ہو گایا نہ ہو گایمی تو محل اختلاف ہے اور اس کو مخالف دلیل میں پیش كرتا ہے۔ يہ س قدر جرات ہے حالاتکہ قیاس کا اقتضااس کے پیش کردہ مسلمہ سے بالکل خلاف ہے۔ عقلی اقتضابھی یمی ہے کہ پانی جب تک نجاست سے متغیرنہ ہو جائے وہ پاک رہے اور ﴿ يحل لهم الطيبات ﴾ الخ واعراف: ١٠٤) ميں وافل رہے اور يك قانون ہر بننے والی چیز میں رہے گا جبکہ اس میں نجاست پڑے اور رنگ اور مزہ اور بو نہ بدلے۔ فقهاء کا اختلاف جو اس مسللے میں ہے اس پر بھی ایک نظر ڈال جائے۔ یہاں دو گروہ فقہاء کے ہیں ایک عراقی دو سرے تجازی۔ باقی رہے فقہاء حدیث تو ان میں دونوں قتم کے لوگ ہیں ہمارے نزدیک صحت اہل تجاز کے ساتھ ہے'اصول' نصوص اور معقول انہی کی تائید میں ہیں۔ سنے! اللہ تعالی نے طیبات کو طال کیا خبائث کو حرام کیا۔ طیب اور خبیث اینے اینے محل پر پہچانے جاتے ہیں ان صفتوں کے اعتبار سے جو اس میں قائمی ہیں جب تک وہ صفتیں اس چیز میں قائم ہیں۔ تھم وہی رہے گا۔ ہاں جب وہ اوصاف ہٹ جائیں گے اور ان کی جگہ اور صفتیں آجائیں گی تو وہ تھم بھی بدل جائے گا بلکہ جیسے وصف میں نضاد ہے تھم میں بھی ظاف ہو جائے گا۔ یہ بالکل مطابق عقل' مطابق قیاس اور مطابق طبع سلیم ہے۔ پس کھانے میں پانی میں جو وصف اس کی پاکیزگ کا ہے جب تک وہ باقی ہے یہ پاک ہے ہاں جب یہ وصف بث جائے گا اور اسکے قائم مقام خباشت کا وصف اس میں آجائے گاتو تھم بدل جائے گااور اب اسے بجائے طیب کے خبیث کمیں گے پھرجب کہ اس کی یہ نووارد وصف جاتی رہے گ توایی اصلی حالت پر آکر پھرے وہ طیب ہو جائے گا۔ مثلاً مجور کاشیرہ کہ وہ پاک صاف طیب و ظاہر ہے لیکن جمال اس میں نشه پيذا ہو گيايا پيدا كيا گياوه خبيث اور ناپاك ہو گيا پھراكر وہ اپني اصلي حالت پر بالفرض آجائے تو پھرياك ہو جائے گا۔ واني جو بمفرت ہے' پاک ہے' جب نجاست کے پڑنے کی وجہ سے وہ اپنی اصلی حالت سے بگر گیا خبیث ہو گیا پھر جب وہ تغیر جاتا رہا پھر سے یاک ہو گیا۔ مسلمان اگر مرتد ہو گیا تو خبیث بن گیا لیکن پھراسلام میں آگیا تو پھر طبیب ہو گیا۔ پانی کی پاکیزگی کی دلیل حیّا اور شرعاً موجود ہے۔ حسی وجہ تو یہ ہے کہ نایا کی کی کوئی وجہ اس میں اثر انداز نہیں ہوئی نہ تو رنگ میں نہ بو میں نہ مزہ میں پھر نایاک کیے کر دیا جائے گا۔ مشتق بغیر مشتق منہ کے صادق کیے آئے گا؟

شری وہ سنے! (۱) جو چیزاس وقت اس میں اثر کئے ہوئے ہاس کے اثر سے پہلے ہے طیب و طاہر تھا اور اصل ہے ہے کہ وہ اس پاکیزگ پر رہے جب تک کہ کسی صریح دلیل سے ناپاکی ثابت نہ ہو۔ یہ اصل متضمٰن ہے ان تینوں استعجاب کی جن کا بیان پہلے گزرا ہے۔ یعنی ذمے کی برائت گناہ ہے۔ اس کے استعال کے ہر طریقے سے یعنی بینا پکانا آٹا گوند معنا کپڑے دھونا وغیرہ اور تھم جو ثابت ہے یعنی طمارت اور تھم اجماع جو محل نزاع میں ہے۔ (۱) اگر کسی شخص نے وہ پانی پیا جس میں مثلا ایک قطرہ شراب کا گر گیا ہے تو علماء کا اتفاق ہے کہ اسے شراب پینے کی حد نہ لگائی جائے گا۔ اگر پانی میں کسی عورت کے دودھ کا قطرہ گر گیا اور کسی دودھ پیتے نیچ نے وہ پانی پی لیا تو رضاعت کے احکام اس سے ثابت نہ ہوں گے۔ پھر کیا وجہ کہ اگر اس میں نجاست کا قطرہ گر جائے تو اس دو سرے پانی کو نجس قرار دے دیا جائے؟ عالانکہ کتاب و مُنت و قیاس سے اس کا شہوت نہیں۔ جو لوگ بیہ کہتے ہیں کہ نجس کے ملئے سے نجاست بھی اصل ہے۔ افسوس ہے کہ اُنہوں نے بردی ٹھو کر کھائی ہے وہ اس اصل کو نبھا نہیں سکتے۔ دیکھئے ان میں سے بہت سے تو وہ ہیں جنہوں نے مقدار قالمین کو مشتی کر لیا باوجود کہ قلہ کے وہ اس اصل کو نبھا نہیں سکتے۔ وہ اتا ہو کہ آدمی اسے کہتے ہیں اس میں ان کا اختلاف ہے۔ پھر ان میں وہ بھی ہیں جو اس پانی کو اس تھم میں نہیں رکھتے جو اتا ہو کہ آدمی اسے کسیے کر خالی نہ کر سکے بعض وہ بھی ہیں جو کہتے ہیں کہ اتا پائی اگر ہو کہ اس کے ایک طرف کو ہلائمیں تو دو سری جانب حرکت سے تھیے۔ کر خالی نہ کر سکے بعض وہ بھی ہیں جو کہتے ہیں کہ اتا پائی اگر ہو کہ اس کے ایک طرف کو ہلائمیں تو دو سری جانب حرکت

بعض نے کہا کہ جاری پانی اس تھم ہے الگ ہے اور یہ اس میں جو پانی نجاست کے اوپر ڈالا جائے اور اس میں جس میں نجاست ملے فرق کرتے ہیں اور پھریہ فرق بھی کئی طرح کے ہیں۔ بعض تو کتے ہیں کہ جب یہ نجاست پر پڑے تو یہ فاعل ہے اور جب اس پر نجاست پڑے تو یہ مفعول ہے اور اثر قبول کرنے والا ہے اور ضعیف ہے۔ بعض کا قول ہے کہ جب یہ وار و ہوتو یہ جاری ہے اور اس جگہ اسے عمل و قوت ہوتو یہ جاری ہے اور اس جگہ اسے عمل و قوت ہے۔ ٹھیک بات اور قول فیصل ہے ہے کہ مفتضائے قیاس تو یہ ہے کہ جب تک پانی متغیرنہ ہو وہ ناپاک نہیں ہوتا۔ جب وہ متغیر ہوگیا تو نجس ہے اگرچہ پاک کرنے کی جگہ ہو جب یہ خود متغیر ہوگیا تو نجس ہے اگرچہ پاک کرنے کی جگہ ہو جب یہ خود متغیر ہوگیا تو نجس ہے اگرچہ پاک کرنے کی جگہ ہو جب یہ خود متغیر ہوگیا تو نجس ہے اگرچہ پاک کرنے کی جگہ ہو جب یہ خود متغیر ہوگیا تو نجس ہے اگرچہ پاک کرنے کی جگہ ہو جب یہ خود متغیر ہوگیا تو نہ کی کو پاک کمال سے کرے گا؟ تخفیف کر دینا اور بات ہے نجاست کا ازالہ اس سے نہ ہو گا۔ نجاست کو تو صرف اسی صورت میں دور کرے گا کہ وہ خود تغیر سے بیا ہوا ہو۔

کی قیاس ہر بنے والی چزمیں جاری ہے کہ پانی جس طرح نجاست کے پڑنے سے اگر مزہ رنگ ہو بدل دے تو ناپاک ہے ورنہ پاک ہے۔ حضور علیہ السلام کے الفاظ طیبہ یہ ہیں کہ پانی نجس نہیں ہو تا اور یہ بھی حدیث میں ہو تا۔ ازالہ حدث کے استعال ہو تا۔ اس سے یہ دونوں تھم واضح طور سے ثابت ہو گئے کہ ملاقات نجاست سے پانی نجس نہیں ہو تا۔ ازالہ حدث کے استعال سے اس کی پاکی بدل نہیں جاتی۔ جو لوگ اسے ملاقات نجاست سے نجس مانتے ہیں یا استعال سے اس کی پاکیزگ کے سلب ہو جانے کے قائل ہیں وہ ان دونوں حدیثوں کا خلاف کرتے ہیں اور پانی کو نجس اور جنبی مانتے ہیں۔ صحیح بخاری شریف میں ہو اس اس کی بال ہیں ہو تا ہیں ہو ہے کہ اور جنبی مانتے ہیں۔ صحیح بخاری شریف میں ہو باگر پڑے تو کیا کیا جائے؟ آپ فرماتے ہیں چوہ کو اور اس کے آس پاس رسول اکرم ساتھ ہیں ہو تا ہو کہ گئی ہو تا گئی کہ یمان اس جواب میں نہ تو آپ نے جے ہوئے اور پھلے ہوئے گئی کے جداگانہ تھم بیان فرمائے پھر کیا وجہ کہ پانی کو کئی وہ حدیث میں معلوم ہے کہ حدیث میں بھلے ہوئے اور جے ہوئے اور جے محکم میں تفریق بھی آئی ہے لیکن وہ حدیث میں جوائے ہاں نہیں معلوم ہے کہ حدیث میں بھلے ہوئے اور جے ہوئے گئی کے تھم میں تفریق بھی آئی ہے لیکن وہ حدیث جو اس کے کھی میں تفریق بھی آئی ہے لیکن وہ حدیث

معلول ہے۔ معمر راوی نے اس میں کئی وجوہ سے غلطیاں کی ہیں جنہیں بخاری رطاقیہ نے اپی صحیح میں اور امام ترزری رطاقیہ نے اپنی جامع میں بیان فرما دی ہیں۔ ان کے سوا اور بزرگ محدثین نے بھی یہ غلطیاں ظاہر کی ہیں۔

علاوہ ازیں صرف اس بات پر غور کرنے ہے بھی مسئلہ صاف ہو جاتا ہے کہ امام زہری جن ہے امام معمریہ روایٹ بیان کرتے ہیں ان سے خود اس کے خلاف مروی ہے ، وہ خود کی فتوئی دیتے تھے کہ خواہ پھلا ہوا ہو ، خواہ جما ہوا ہو ، خواہ کم ہو ، خواہ نیادہ ہو چوہے کو اور اس کے آس پاس کے گھی کو پھینک کر باقی کھالیا جائے۔ پھر اپنے فتوے پر حدیث سے استدلال اور یہ ہو روایت ائمہ کرام کی۔ ان سے اب ہمیں کہنے دیجئے کہ نص و قیاس ہمارے قول پر متفق ہے ای میں لوگوں کے لئے سے روایت ائمہ کرام کی۔ ان سے اب ہمیں کہنے دیجئے کہ نص و قیاس ہمارے قول پر متفق ہے ہیں تو دو سری صورت سے بر بین اگر ایک صورت میں وہ کچھ کتے ہیں تو دو سری صورت میں اور بی کچھ کمہ دیتے ہیں جیسے کہ ہم نے آپ کو دکھا دیا ہے۔ پس بھراللہ ثابت ہو گیا کہ قیاس بھی وہی کہتا ہے جو حدیث میں ہے اور جس کے خلاف قیاس ہے اس کے خلاف خود حدیث میں ہے۔

ای بنا پر شراب کی نجاست کا مسلد ہے کہ جب وہ اپنی اصلیت سے بث گیا تو تھم بھی بدل گیا وہ اپنی خبات کی وجہ الطول المراجب على المراجب المراجب المراجب المراجب المراجب المراجب المراجب كا زوال موجب كا بهي زوال ب- يمي شریعت کا اصول ہے: بلکہ میں اصول ثواب و عذاب کا بھی ہے۔ اس بنا پر ہم کمہ سکتے ہیں کہ تمام اور نجاستوں کا بھی میں حکم ہے کہ جب وجہ نجاست باقی نہ رہی تو نجاست کا حکم بھی گیا۔ نبی مٹھالا نے اپی مجد کی جگہ سے مشرکوں کی قبرین اکھیردین اور وہاں کی مٹی وہیں رہنے دی۔ قرآن فرماتا ہے دووھ فرث اور خون کے درمیان سے فکلتا ہے۔ (النحل: ١٦) مسلمانوں کا اجماع ہے کہ جو جانور نجاست خور ہو پھراسے روک دیا جائے اور پاک چارہ کھلایا جائے تو اس کا گوشت اور خون پاک ہو جاتا ہے-ای طرح کھیت اور باغ جے نجس پانی دیا گیا ہو پھراسے پاک پانی بلایا جائے تو وہ حلال ہو جاتا ہے- کیونکہ خباشت کا وصف بدل گیااس کے بدلے طیب چیزبدل کرجب ناپاک ہو گئ تو اس پر خباشت کا فتویٰ عائد ہو جائے گا مثلاً پانی جو پیشاب بن گیااور کھانا جب یاخانہ بن گیا تو اس اثر سے وہ اصلی پاک چیز اب ناپاک ہو گئ۔ الغرض جس حال میں جو چیز ہو گی اس پر وہی تھم کے گا۔ اللہ تبارک وتعالی طیب کو خبیث سے نکالتا ہے اصل کا اس صورت میں کوئی اعتبار نہیں رہتا بلکہ موجودہ اوصاف پر حكم لكتا ہے۔ كيے مكن ہے كہ خبات كا حكم اس پر باقى رہے جس ميں خبات خود باقى نبيں رہى نہ نام كى روسے تہ وصف كى رو سے۔ عظم تو نام کے تابع ہے اور وصف اس کے ساتھ گھومتا رہتا ہے وجوداً بھی اور عداً بھی۔ مردار کی اور خون کی اور سور کے گوشت کی حرمت کیلی کو ' کھل کو' راکھ کو' نمک کو ' مٹی کو اور سرکے کو شامل نہیں ہو سکتی نہ لفظ نہ معنا۔ نصا نہ قیاساً۔ جو لوگ شراب کے اور چیز بن جانے میں اور شراب کے سواکی اور چیزوں کے کایا پلٹ ہو جانے میں فرق کرتے ہیں ان کا قول ہے کہ شراب ایک چیز کے انقلاب کے بعد ہی نجس ہوئی ہے۔ چردوسرے استحالہ کے بعد پاک ہو جائے گی- ان سے کہا جائے کہ اس طرح خون پیشاب یاخانہ بھی شکل بدل کر نجس ہوئے ہیں۔ پھراس شکل کو بدل کر نجاست سے الگ ہو جائیں گے۔ الغرض یہاں بھی یہ چیز نمایاں ہے کہ قیاس اور تھم شرعی ایک ہی ہے۔ مخالفت قیاس وہیں ہے جہاں مخالفت

ان کایہ قول کہ اونٹ کا گوشت کھانے سے وضو کرنے کا تھم خلافِ قیاں ہے اس لیے کہ وہ بھی تو آخر گوشت ہی فصل ا فصل ا عرف ہے پھر گوشت سے وضو کیہا؟ اس کاجواب یہ ہے کہ شارع ملائل نے ان دونوں گوشتوں میں فرق کیا ہے جیسے ان دونوں بگہ میں فرق کیا ہے اور جیسے کہ ان دونوں کے پرواہوں میں فرق کیا ہے لینی اونوں کے اور بکریوں کے بریوں کے باڑے میں نہیں دیا۔ اسی طرح بکری کے گوشت سے وضو کا تھم نہیں کیا اور اونٹ باڑے میں نہیں دیا۔ اسی طرح بکری کے گوشت سے وضو کا تھم نہیں کیا اور اونٹ کے گوشت سے وضو کا تھم دیا۔ سود کو حرام کما اور تجارت کو جائز رکھا۔ (البقرة: ۲۵۵) ذرج کے ہوئے کا کھانا بتلایا اور از خود مرے ہوئے کو کھانا ممنوع فرمایا۔ (البقرة: ۳۵۱) اگر کسی قیاس کی وجہ سے وہ دو چیزیں ایک ہو جاتی ہوں جنہیں اللہ نے جداگانہ رکھا ہے اس قیاس سے بدتر قیاس اور کیا ہو گا؟ ایسے بدتر اور فاسد قیاس خلاف شرع ہوں تو ہوا کریں بلکہ ہم کتے ہیں' اب اور طرح سنے! ہمارا دعویٰ ہے کہ ان دونوں میں قیاساً اور عقلاً فرق ہے۔ اونٹ والوں اور بکریوں والوں میں فرق حدیث میں موجود ہے۔ آپ فرماتے ہیں فخر و غرور اونٹ والوں میں ہے۔ دلجمعی اور تواضع بکری والوں میں ہے۔

حدیث میں ہے کہ ہراونٹ کی کوہان پر شیطان ہے۔ حدیث میں ہے کہ اونٹ جن ہیں جِنّات سے پیدا کئے گئے ہیں۔ پس ان میں شیطانی قوت ہے۔ جو غذا جو مخص کھائے گا ناممکن ہے کہ اس کا اثر اس میں نہ آئے۔ یمی وجہ ہے کہ جاری یاک شریعت نے کچلیوں والے درندے اور پنجول والے پرندے حرام کردیئے۔ اسلئے کہ یہ پھاڑ کھانے والے ہیں اگر انہیں کوئی کھاتا رہے گا تو ان کا سااٹر اس میں بھی پیدا ہو گا اور خلم و تعدی پر وہ کمربستہ ہو جائے گاپس اونٹ کا گوشت بھی اپنی شیطانی طاقت کا اثر کے بغیرنہ رہے گا اور شیطان آگ سے پیدا کیا گیا ہے اور آگ پانی سے بچھتی ہے۔ اس طرح حدیث میں بھی آیا ہے۔ اس کی نظیریہ دو سری حدیث بھی ہے کہ غصہ شیطان کی طرف سے ہے تم میں سے کسی کو جب غصہ آئے تو اے چاہئے کہ وضو کر لے۔ اس طرح جب انسان اونٹ کا گوشت کھائے گا بھروضو کرے گاتو وہ شیطانی قوت ہٹ جائے گی۔ يمي وجہ ہے كہ آگ ير كى ہوئى چيز كے كھانے سے وضوكرنے كا حكم ہے يا تو واجب جو منسوخ ہوگيا يا استحباب كے طور ير منسوخ نہیں ہوا۔ مین دوسری وجہ معقول ہے اور بین طاہرہے کئی وجہ سے (۱) نشخ وہیں کما جاسکتا ہے جمال دو حدیثوں میں جمع كرنا ممكن ہى نہ ہو۔ (٢) وضوكرنے كے حكم كى حديثوں كے بعض راوى وہ بھى ہيں جن كااسلام لانابہت آخرى زمانے كاہے جیسے حضرت ابو ہرریہ زوالٹنہ۔ (۳) علت حکم وضو کی نہی معلوم ہوتی ہے کہ آگ کی قوت پانی سے مصندی کر دی جائے کیونکہ آگ سے شیطان کی پیدائش ہے جیسے کہ بحالت غصہ وضو کرنے کا تھم ہے اس طرح بیہ تھم بھی ہے۔ (۴) اس حدیث کو منوخ کھنے والوں کے ہاتھ میں بوی سے بوی دلیل میہ ہے کہ بہت سی صحیح حدیثوں میں آتا ہے کہ حضور التی ایم نے آگ یر کی ہوئی چیز کھائی اور وضو سیس کیا۔ لیکن ہم کہتے ہیں کہ اس سے زیادہ سے نادہ سے ثابت ہوا کہ اس سے وضو کرنا واجب سیس کین میر کمال سے ثابت ہو گیا کہ مستحب بھی نہیں۔ پس آپ کے فعل اور آپ کے حکم میں منافات ہے ہی نہیں پھر نسخ کے کیا معن؟ سنح كيليء يه ضروري ہے كه دونول چيزول ميں منافات مو اور تقديم تاخير باليقين معلوم مو اور يمال دونول ميں سے ايك بھی نہیں۔ ذکر کو چھونے سے وضو کرنا اور عورتول کو ہاتھ لگانے سے وضو کرنا بھی ای قبیل سے ہیں۔ کیونکہ ان میں شہوت کو حرکت ہوتی ہے تو ان سے وضو کرنے کا حکم بالکل مطابق قیاس ہے اور اونٹ کے گوشت میں چونکہ توت شیطانیہ تھی اسلئے اس سے بھی وضو کا تھم دیا۔ اس کامعارض کوئی قول و فعل نہیں ہے اور آگ کی بکی ہوئی چیز میں چونکہ سے قوت عارض تھی لازم نہ تھی اسلئے اس میں وضو اور ترک وضو صیح اور مناسب ہوا۔ اس سے یہ بھی ثابت ہو گیا کہ اونٹ اور بکری کے گوشت سے وضو کرنے میں فرق ہے۔ ای طرح اسکے بندھنے کی جگہ نماز ادا کرنے میں بھی فرق ہے۔ اونٹ کے باڑے میں منع ہے اور بکریوں کے باڑے میں رخصت ہے۔ اس کی بنا طمارت اور نجاست پر نہیں جیسے کہ اون کے گوشت سے وضو

ہے اور بکری کے گوشت سے وضونہ کرنا ہے۔ یہ بھی آگ پر پکا ہوا ہونے کی وجہ سے نہیں۔ اونٹ کی جگہ شیطانی جگہ ہے۔
اس لیے وہ نماز کے لائق نہیں جیسے کہ پاخانے۔ ہاں سفر میں جہاں اونٹ بھائے جائیں نماز میں کوئی حرج نہیں اسلئے کہ وہاں شیطان عارض ہے لازم نہیں۔ یہی وجہ جمام میں بھی نماز نہ پڑھنے کی ہے کہ وہ شیطان کا گھرہے۔ یہ بھی یاد رہے کہ ضرورةً جب در ندوں کا گوشت کھایا جائے تو آیا وضو کرے یا نہیں؟ اس میں دونوں طرح کی روایتیں ہیں۔ لیکن ظاہر ہے کہ وضو کا کرنا ہی زیادہ مبالغہ والا ہے۔ جبکہ اونٹ کے گوشت سے وضو ہے پھراس میں کیوں نہ ہو؟ جب یہ بات معلوم ہوگئی اور علت اور وجہ ہاتھ لگ گئی تو اب جمال بھی وہ پائی جائے گئ جائے گا جب تک کوئی خارجی مانع نہ ہو' واللہ اعلے۔

بچینے لگوانے سے روزہ ٹوٹ جانے کے تھم کو جو لوگ خلافِ قیاس کہتے ہیں انہیں دھو کااس سے لگاہے کہ وضواس مطران پیزے ہے جو جائے نہ اس سے جو نکلے ہم کہتے ہیں یہ بھی غلط ہے۔ بلکہ روزے کا ٹوٹ جانا ہی مطابق قیاس ہے۔ قاعدہ سننے شارع محیم نے روزہ جو فرض کیا ہے اسے بھترین اور کامل وجہ پر مقرر کیا ہے اور ہر طرح عدل و انصاف کو برقرار رکھا ہے۔ دیکھتے روزہ پر روزہ منع فرما دیا۔ روزہ کھولنے میں جلدی کرنے کا اور سحری کھانے میں دیر کرنے کا حکم دیا۔ بہترین م روزہ داؤد علیہ السلام کے روزوں کو بتلایا کہ ایک دن روزہ رکھے اک دن نہ رکھے۔ ای اعتدال اور میانہ روی میں یہ بھی داخل ہے کہ انسان کوئی ایسی چیز روزے کی حالت میں اپنے اندر نہ جانے دے جس سے اس کا قوام ہے جیسے کھانا بینا اور کوئی الی چیز اپنے میں سے نکالے بھی نہیں جس سے اس کا قوام ہے۔ مثلاً قے کرنا منی نکالنا۔ اب چونکہ بعض چیزیں اس ك بس كى بين اور بعض اس كے اختيار سے باہر بين- اس ليے ان كے حكم ميں بھى فرق كيا- احتلام سے 'خود بخود قے آ جانے سے روزے کا ٹوٹنا نمیں فرمایا۔ جیسے آئے کے غبار کے حلق میں چلے جانے سے وضو اور عسل کرتے ہوئے بلا قصد جو نی پیٹ تک پہنے جائے اس سے روزہ نہیں ٹوٹا۔ ہال حیض کو روزے کا توڑنے والا قرار دیا۔ جنبی ہو اور صبح صادق ہو جائے یا دن کو احتلام ہو جائے اسے روزے کے خلاف قرار نہیں دیا۔ اس لیے کہ حیض تو ایک لمبی چیز ہے۔ اس میں خون زیادہ جاتا ہے اس سے اس کے وقت سے پہلے پاکی ممکن نہیں بخلاف جنابت و احتلام کے۔ ای طرح بچھنے لگوانے سے جو خون نکلے اور کسی زخم سے جو خون نکلے اس میں بھی فرق رکھا بچھنے اور سینگی کو تو عمدا نے اور منی اور حیض کی جنس میں رکھا اور زخم سے خون نکلنے اور نکسیر پھوٹنے کو استحاضہ اور احتلام اور دفعتاً بلا قصد نے آجانے کے تھم میں رکھا۔ یہ ہیں شربیت محمدیہ کے تاسبات اوریہ ہیں اصل و فرع کو ایک کردینے کے واقعات۔ الغرض اس مختصری تقریر سے بالوضاحت یہ بھی ثابت ہو گیا کہ به حكم بهي تهيك مطابق عقل ہے۔ قياسِ صحيح، عقل سليم، فطرتِ صحيحه اور ميزانِ عدل كا تقاضا يرى ہے۔ وللد الحمد!

قص الله تیم کو بھی خلاف قیاس کما گیا ہے اور اس کی دو دلیلیں دی گئی ہیں۔ اول تو بید کہ مٹی خود ملوث ہے وہ میل کچیل دور عرف میں کی نہیں کرتی۔ دوسری دلیل بید کہ اعضاء وضو گئی ایک ہیں عرف نہیں کرتی۔ دوسری دلیل بید کہ اعضاء وضو گئی ایک ہیں کھر تیم کے وقت صرف دو عضو کیے ہیں کہ انہوں آگر بید حضرات نقدرے تامل کرتے تو بید دکھ لیتے کہ بیہ تو عین قیاس کے مطابق ہی ہے۔ کوئی سلیم العقل انسان اسے عقل صحیح کے خلاف نہیں کہ سکتا۔ ہاں عقل ہی الثی ہو گئی ہو تو اس کا علاج نہیں۔ سنیے! انسان میں دو مادے ہیں پانی اور مٹی! قرآن فرما تا ہے : ﴿ وَ جَعَلْنَا مِنَ الْمَآءِ كُلَّ شَیْءَ حَتِ ﴾ (انہیاء: ۴۰) ہم نے ہر زندہ چیز پانی ہے کہ ہے۔ ہماری پیدائش بہ فرمان قرآن مٹی سے ہے۔ پس ان دونوں چیزوں سے ہماری نشوونما' انہی سے ہماری طہارت اور عبادت ہے۔ مٹی اصلیت ہے پانی حیات ہے۔ اس عالم کی اصل طبیعت کی ترکیب انہی دونوں چیزوں پ

ہے۔ اس کا قوام بھی ان سے ہی ہے۔ چیزوں کی پاکیزگی میں اصل تو پانی ہے' میل کچیل گندگی سب اس سے دور ہو جاتی ہے۔ پس جب تک یہ ہو اور جب تک اس کا استعال ہو سکتا ہو اسے چھوڑنا اصلیت سے ہٹنا ہے ہاں جب یہ نہ بطے' ملتا ہو لیکن بیاری وغیرہ عذر کی وجہ سے اس کا استعال نہ ہو سکتا ہو تو اس سے ہٹنا پڑے گا۔ جب اس سے ہٹے تو اس سے زیادہ سے زیادہ میل کھانے والی چیز مٹی ہے۔ تو یہ اور سب سے اولی ہے مانا کہ بظاہر وہ ملوث ہے لیکن بیاطن وہ پاک چیز ہے جب یہ باطنی طمارت کو توی کر دیتی ہے تو ظاہری میل کچیل کو بھی الگ کر دیتی ہے یا کم سے کم اسے کم کر دیتی ہے۔ ہروہ شخص جو باطن کو طاہر سے ربط دے سکتا ہے اور جس کی نگاہ دور بین ہے جو جانتا ہے کہ ظاہر و باطن میں علاقہ کیسا کچھ مضبوط اور نہ باطن کو مئے والا نے' وہ ہماری بات کو سمجھ لے گا اور ہمارا مقصود اس کے سامنے واضح ہو جائے گا۔

باقی رہا یہ کنا کہ بجائے کئی ایک اعضا کے صرف دو عضو کیے رہ گئے؟ اس کا جواب سے ہے کہ کی عین موافقت م المعرفی میں ہور کی عین مفتضائے حکمت ہے۔ سریر خاک ڈالنی عادةً بھی مکروہ ہے۔ یہ تو مصیبت اور آفت کے وقت بے صبرے لوگوں کا شعار ہے اور پاؤں تو عموماً گرد آلود ہوتے ہی ہیں۔ ان پر مٹی تھوپنا فعل عبث ہے۔ ہاں البتہ چرے پر مٹی والے ہاتھ چھیرنا انتائی خشوع و خضوع کی علامت ہے۔ اس میں جناب باری کی تعظیم ہے انسان اللہ تعالیٰ کے سامنے اپنے منہ پر مٹی ال کرایی عاجزی اور ذات کا اظهار کرتا ہے۔ یمی سب سے زیادہ محبوب عبادت ہے اور بندے کو سب سے زیادہ نفع دینے والی ہے۔ اسی لئے یہ مستحب ہے کہ سجدہ کرنے والا مٹی سے اپنی پیثانی کو بچانے کی کو شش نہ کرے بلکہ مٹی پر بیشانی ٹکا دے۔ ایک محابی دیکھتے ہیں کہ ایک محص سجدے کے وقت اپنی بیشانی کو خاک آلود نہ کرنے کی کوشش کرتا ہے تو اس سے فرماتے ہیں اپنی ناک اللہ کے سامنے خاک آلود کر لے۔ یہ بات پاؤل کو خاک آلود کرنے میں نہیں ہے۔ ایک اور وجہ بھی سنتے اصلی عضو وضویں چار ہیں۔ دوییں اصل دھونا ہے اور دوییں مسے کرنا ہے۔ پاؤل پر جب موزے ہول مسح ہوتا ہے۔ سریر جب عمامہ ہو مسح ہوتا ہے۔ پس جن دو عضو کو دھونے کا علم تھا ان پر بحالت تیم مٹی کا علم ہوا اور اصل میں جن پر مسح تھا ان کو تخفیف کی حالت میں بالکل چھوڑ دیا گیا۔ پانی کے دھونے کے عوض تو خاک آلود کر لینے میں کفایت تھی۔ لکین مسح کے عوض تخفیف اس صورت میں نہ تھی اسلئے دو پر ہی مٹی والے ہاتھ کھیرنا آیا۔ پس اس سے بھی شریعت کا كال اس كے تحكموں كى تحكمت اسكے مسائل كى خوبى اس كامطابق عقل وقياس جونا ظاہر ہے اور يمى مطلوب تھا۔ يہ ہے عدل و کمال اور بیہ ہے میزان صحیح اور بیہ ہے درست ناپ تول۔ یمال پر بیہ بھی گوش گزار کر دینا نمایت مناسب ہے کہ جو تیمتم عسل کے بدلے ہے وہ وضو کا لیمتم ہی ہے۔ اس لیے کہ پورے بدن پر خاک ملنا نمایت مشقت و تکلیف کا باعث ہے۔ تیمتم میں مصلحت میں تھی کہ سختی نہ رہے۔ جب سارے جسم پر خاک تھوپنے کا حکم ہوا تو اس میں مشقت اور بڑھ گئی اسلئے اسے بھی پاؤں اور سر کی طرح چھوڑ دیا گیا۔ پھراس میں جانوروں کی خصوصاً گدھے کی مشاہت ہے کہ ایک انسان خاک مٹی میں اس طرح لوث بوٹ ہو جس طرح جانور ہو تا ہے۔ قربان جائیں اللہ کے اس کے رسول مے کہ ہر ہر تھم عدل و انصاف والا آسانی اور عدگی والا ہے۔ اس طرح حکمت سے پر ہے کہ اس نے بہتر حکم کوئی حکیم کرہی نہیں سکتا۔ فاللہ الحد-

بعض حفرات رسی سلم کو خلاف قباس کہتے ہیں۔ ان کے پاس دلیل میہ ہے کہ آنخضرت ساتھیا نے فرمایا ہے جو چیز فصل اسلم میں کہتے ہیں یمال بھی اسلم کی کہتے ہیں یمال بھی اسلم کی کہتے ہیں یمال بھی آپ کی خلطی ہو رہی ہے کیونکہ یمال دو سرے کا ذمہ ہے۔ چیز ظاہرہے اور عموماً اس کے سوٹینے پر قدرت حاصل ہے۔ یہ تو

بالکل ایسی ہی صورت ہے جیے نفع کا عوض مزدوری میں اور اس کا مطابق قیاس ہونا ہم زبردست دلاکل سے ثابت کر آئے ہیں۔ بچے معدوم پر اس کا قیاس محض غلط ہے۔ اس میں بہ تو معلوم ہی شمیں ہوتا کہ اسے حاصل کرنے پر قدرت ہوگی بھی یا شمیں۔ اس میں بالکع اور خریدار دونوں ہی دھوے میں رہتے ہیں پھر اس پر اس کے خلاف کی چیز کو قیاس کرنا ہی تو بر ترین قیاس ہے۔ ظاہر بھی اور باطن بھی صورة بھی اور معنا بھی۔ کی طرح یہ قیاس کی عقلند کے نزدیک تھوڑی در کے لیے بھی صحیح نہیں سمجھا جا سکتا۔ کہاں تو وہ چیز جو نہ اس کے باس نہ اس کی مقلند کے نزدیک تھوڑی در کے لیے بھی تعلیم سمجھا جا سکتا۔ کہاں تو وہ چیز جو نہ اس کے باس نہ اس کی ملکت میں نہ اس کی قدرت میں اور کہاں وہ چیز جو اس کے اس کی قدرت میں اور کہاں وہ چیز جو اس کے اس کی قدرت میں اور ذبیجہ کو ایک سمجھا کہ کی مقدرت اور اور ذبیجہ کو ایک سمجھا کہا تھا۔ اس کا ایک مطلب تو یہ ہے کہ کی معین چیز کو جو اس کے پاس نہ ہو بلکہ دو سرے دھڑت تھی میں تو یہ جو کہ کی معین چیز کو جو اس کے پاس نہ ہو بلکہ دو سرے کی ملکت میں ہو یہ تھی دے کہ کی معین چیز کو جو اس کے پاس نہ ہو بلکہ دو سرے دو سرا مطلب بیر ہے کہ کی مقدرت اس کے پاس ہے نہ اس کے پاس ہو یہ تھیں۔ گو یہ اس کے پاس ہو نہ تو داری اٹھاتا ہے کی زیادہ ٹھیک ہے اس لیے کہ نہ تو وہ چیزاب اس کے پاس ہے نہ اس کے پاس آنے والی ہو تی یہ اس کے پاس ہے نہ اس کے پاس آنے والی ہو تو یہ اس خوالی ہو تی یہ نہ میں نہ بیا تہ تو ای ہو تی ہو یہ اس کے پاس ہے نہ اس کے پاس آنے والی ہو تو یہ اس خور یہ نہ تا س کے پاس ہے نہ اس کے پاس آنے والی ہو تی یہ نہ میں نہ بی نہ بیا تھیں تھوں ہو تھیں۔ کہ نہ مل سکے گی نہ یہ کہ نہ مل سکے گی۔

پس اس میں کی ایک خرامیاں لازم آتی ہیں۔ (۱) ایک معین چیز کا بچنا جو اس کی نہیں۔ (۲) ایسے ہی اپنے ذمے وہ لینا جس کی پورا کرنے کی طاقت نہیں۔ (٣) اس چیز کا ادھار جس کے ملنے کے عادةً توقع نہیں۔ ہاں جب یہ چیزنہ ہو تو بیشک مثل اور قرضوں کے یہ بھی ایک طرح کا قرض ہو گا۔ جیسے کوئی چیز مؤخر قیت پر قرض لے لی۔ تواب اس میں کہ ایک طرف سے معاوضه أدهار ہو اور اس دوسری صورت میں کون سا فرق رہ گیا؟ پس قیاس و مصلحت کا نقاضا ہی ہے کہ أدهار کی خرید و فروخت جائز ہو۔ قرآن فرماتا ہے ایمان والو! جب تم قرض كالين دين كروجس ميں مدت مقرر ہو گئي ہو تو ككست پڑھت كرليا كرو- (البقرة : ٢٨٣) يد آيت شائل ب قيمت كو بهي اور مال كو بهي حضرت عبداللد بن عباس بي الله جو قرآن ك ترجمان بي انہوں نے اس سے بین سمجھا اور میں سمجھایا۔ فرماتے ہیں کہ اپنی ذمہ داری پر قرض حلال ہے۔ پھر آپ نے میں آیت تلاوت فرمائی۔ پس أدهار كى خريد فروخت مطابق قياس ب موافق مصلحت ب شريعت جو اكمل اور اعدل ب وہ اسے بھى ناجائز نہیں کر سکتے۔ پس قیمت تو اس وقت کے لینی کی اور چیز بعد میں مل جائے گی۔ اس کیے کہ اگر قیمت بھی نہیں لی تو ذمہ داری ب فائدہ ہو گئی اس کانام سلم اس لیے رکھاگیا کہ قیمت ہاتھوں ہاتھ سونپ دی جاتی ہے اگر قیمت بھی نہ ملے اور چیز بھی نہ طے تو یہ بیج کالی بالکالی ہو جائے گی جو حدیث میں ناجائز ہے اور جس کابیان پہلے گزر چکا ہے۔ اس میں خطرے بردھ جائیں گ اور معاملہ غرور و دھوک کا ہو جائے گا۔ ہاں شارع علاق نے اس میں بد منع فرما دیا کہ بد تھرالیا جائے کہ فلال باغ کا پھل یا اناج اس کیے کہ ممکن ہے اس میں کھل نہ آئے اناج نہ نکلے تو دے گا کمال سے؟ بعضوں نے یہ بھی شرط لگائی ہے کہ وہ جس دائی ہو' منقطع ہو جانے والی نہ ہو۔ گو ان کی نیت اچھی ہے ان کے سامنے یہ چیز ہے کہ سونینے کا امکان زیادہ ہو جائے اور نه ملنے کا خطرہ جاتا رہے۔ لیکن ہم کہتے ہیں شریعت کی وسعت کو تنگ کرنے والے آپ کون؟ جو شرط شریعت میں مہیں۔ آپ اسے اپنی طرف سے برهانے والے کون؟ اس سے تو آپ قیاس و مصلحت سے نکل جائین گے۔ اس لیے کہ دو عوضوں میں سے ایک یہ ہے۔ پس جیسے قیمت کا دوام و وجود شرط نہیں اس کا کیوں ہونے لگا؟ مصلحت کا خلاف اس طرح ہے

کہ اس کا جواز انسانی حاجت کے رفع کیلئے ہے اس میں دونوں کے لیے سمولت ہے۔ ایک کو دام ابھی مل جاتے ہیں دوسرے کو چرز سستی مل جاتی ہے۔ پس چ تو یہ ہے کہ شریعت میں جو چرز سستی مل جاتی ہے۔ پس چ تو یہ ہے کہ شریعت میں جو ہے۔ اس میں مسلحت ہے، وہی مطابق قیاں ہے، وہی عقل سے ملتا ہے۔

غلام جو یہ لکھ دے کہ اتنا اتنا روپیہ دول تو میں آزاد ہوں۔ اسے بھی بعض لوگ خلاف قیاس کہتے ہیں۔ انہیں شبہ سے مَرِينَ لَكُ الله من مالك الني مال كو الني مال سي بيتا إلى حالا نكه بية قول محض غلط ب- بلكه غلام الني نفس كو ایک رقم کے برلے جے وہ اینے ذمے لیتا ہے خرید تا ہے۔ غلام کی ذمہ داری کا کوئی حق مالک کو نہیں۔ اس کا حق تو غلام کے جسم پر ہے غلام کی مالیت کا وہ مالک ہے لیکن اس کی انسانیت تو اس کی ملکیت نہیں۔ غلام جب آزاد ہو جائے گا تب اس سے وہ رقم طلب کی جائے گی جو اس کے ذمے ہے اس وقت وہ اپنے مالک کی ملیت میں نہیں ہے۔ اسے معلوم کر کے اب سفے! کابت کیا ہے وہ اپنے نفس کو ایک رقم کے بدلے خرید تا ہے جو رقم وہ اپنے ذمہ لیتا ہے اس طرح وہ اپنا مالک آپ بن جاتا ہے۔ اب اس کا کسب اس کا اپنا ہے اور اس کا نفع بھی اس کا ہے۔ کتابت کے ہو چکنے کے بعد وہ اپنی ملکت کا مستحق ہے۔ ال يد بھي شارع طائل كى عين حكمت ہے كه اس رقم كے ادا نه مو كينے تك آزادگى كو موقوف ركھى ہے اس ليے كه اس پر تو مالک بھی راضی نہیں ہو سکتا کہ رقم اسے نہ ملے اور اس کی ملیت اس پر سے زائل ہو جائے۔ اس میں ایک فائدہ یہ بھی ہے کہ بالفرض غلام رقم کو اوا نہ کر سکے تو مالک کی ملکیت پھرسے قائم ہو جائے گی اور وہ اس بھے کو توڑوے گا۔ اگر بہ تھم نہ ہوتاتواس صورت میں مالک ہاتھ ملتارہ جاتا کہ غلام بھی گیا اور رقم بھی گئے۔ پس شریعت مطمرہ نے دونوں کی مصلحت کا خیال ر کھا اور ایسا عادلانہ حکم دیا کہ نہ اسے نقصان نہ اسے گھاٹا۔ یمی نقاضائے عقل ہے اور میں مصلحت انسان ہے اور میں مطابق قیاس ہے۔ سارے معاوضے اس قیاس پر قائم ہیں۔ میر صریح صبح حدیثوں میں ہے جن کے خلاف کوئی حدیث نہیں کہ سمی چیز کا خریدار جب قیمت ادا نه کر سکے تو بیچنے والا اپنے مال کو واپس لے سکتا ہے۔ خواہ حاکم کا فیصلہ ہویا نه ہو۔ حضور ساتھیا نے حاكم كے عكم كى شرط نہيں لگائى نہ اشارةً نہ لفظانہ ولاتا۔ پس اسے شرط تھرانے كى كوئى معقول وجہ نہيں۔ وجہ ظاہر ہے كہ اس کی مفلسی ادائیگی قیمت ہے اسے روک دیتی ہے اس میں حاکم کا تھم کوئی نئی بات پیدا نہیں کرسکتا۔ یہ تو خود اس کی مفلسی کااٹر ہے جو جب بڑے گاایک کو دو سرے سے جدا کر دے گا۔ یمی صریح عدل ہے میں صاف قیاس ہے۔ دیکھنے خود خریدار اگر سودے میں کوئی کھلا عیب دیکھے تو وہ اسے واپس کر سکتا ہے اس میں بھی تھم حاکم کی کوئی ضرورت نہیں۔ پس مفلس ہونا بھی ایک عیب ہے جس پر اسے اگر پہلے سے اطلاع ہوتی تو یہ سودا ہی نہ کرتا۔ پس یمال بھی تھم شرع اور اقتضائے عقل ایک ہی ہے۔ بندول کی مصلحت کے مطابق اللہ نے علم دیا ہے۔ وباللہ التوفق۔

یمی قیاسِ جاری ہے اس وقت جبکہ خاوند مر ادا کرنے سے عاجز ہے یا مجامعت سے عاجز ہے یا کھال پلائ پہنا اوڑھا نہیں سکا۔ یمی قیاسِ جاری ہے جبکہ عورت خلع کا عوض دینے سے عاجز ہے تو خاوند اس سے رجوع کرلے گا۔ یمی ٹھیک فتوئی ہے۔ کیونکہ خاوند نے اس پر سے اپ حقوق زوجیت اس شرط پر ہٹائے ہیں۔ یمی قیاسِ جاری ہے۔ قصاص سے صلح کرنے میں کہ جب کچھ مال پر باہمی فیصلہ ہو گیا ہے اور وہ اسے نہیں دے سکا تو وہ اپنا قصاص پھرسے طلب کر سکتا ہے۔ یہ ہراسر عدل جس پر دین اللی کی بنیاد ہے۔ جس پر اصول شرع وضع کئے گئے ہیں۔ فالحمد للد!

بعض اوگوں نے اجازہ کو یعنی مزدوری پر کام کرنے کو خلافِ قیاس بتلایا ہے اور اسے بھی تیج معدوم کہا ہے۔ اس لیے مل بل

كه منافع معدوم بين اس وقت جبكه عقد مو رہا ہے چران كى نگابين كتاب الله يريزتي بين اور وہ ديكھتے بين كه : ﴿ فَإِنْ اَرْضَعْنَ لَكُمْ فَاتُوْهُنَّ أُجُوْرَهُنَّ ﴾ (طلاق: ١) كى آيت سے دايہ جو دودھ بلائيں ان كى أجرت قرآن ثابت بتلا تا ہے تو أنهول نے بے تامل کمہ دیا کہ بیہ خلاف قیاس ہے دو وجہ سے ایک اجارہ ہونے کی وجہ سے 'دوسرے بیر کہ عقد سے منافع پر اور بیر عقد ہے اعمان پر اور تعجب تو سہ ہے کہ قرآن میں سوائے اس کے اور کسی اجارہ کا ذکر نہیں۔ جو جائز ہو اور بیہ جماعت اسے ظاف قیاں کہتی ہے۔ علم خلاف قیاس اسی وقت ہوتا ہے جبکہ کہیں ایسی ظاہر چیز ہو جو اس کے علم کے بیسر خلاف ہو تو کما جا سكتا ہے كہ يہ اس نص كے قياس كے خلاف ہے قرآن حديث ميں كى اجارہ كے فاسد ہونے كا ذكر ايسا شيں جو اس اجارہ كے مشابہ ہو انہیں جس چیز سے دھوکہ لگاہے وہ بیہ ہے کہ عقد اجارہ کا مورد صرف منافع ہو تاہے اور وہ اعراض ہیں جو اپنے غیر یر قائم ہیں وہ اعیان نہیں جو بذات خود قائم ہوں۔ چران کے دو فرقے ہو گئے ایک نے تو کما کہ ہم اسے خلافِ قیاس یوں کتے ہیں کہ الفاظ دلیل وارد ہو چکے ہیں وہ اپنے محل سے تجاوز نہیں کریں گے۔ دو سرے فرقے نے کما کہ نہیں بلکہ ہم اس تخریج سے موافق قیاس اجارہ کو تکالتے چلے جائیں گے اور ہم کمیں گے کہ جس پر عقد ہو رہا ہے وہ داید کا دودھ نہیں بلکہ وہ بچہ کے منہ میں چھاتی دینا اسے اپنی گود میں لٹانا وغیرہ وہ منافع ہیں جو رضاعت اور دودھ کے مقدمات ہیں۔ دودھ اس میں طبعاً واخل ہے۔ لیکن مقصود عقد سے وہ نہیں پھراسی قیاس کو اُنہوں نے آگے بھی جاری کیا اور کما کہ نہوں اور کنوؤں کا پانی جو اس زمین میں ہوتے ہیں جے اجارہ پر لی جاتی ہے یہ ضمنا اور طبعاً داخل ہے پھرجب اجارہ نسراور کنویں پر واقع ہوتا ہے تو اس کا معنی ہے ہے کہ کویں میں ڈول کا لٹکانا اور اس کا نکالنا شرکو اس زمین پر جاری کر دینا۔ خیال فرمایے کہ یمال أنهول نے واقعه کو اُلٹ دیا۔ مقصود کو ذریعہ بنالیا اور ذریعہ کو مقصود ٹھمرالیا۔ بھلا کون نہیں جانتا کہ ڈول ڈالنا اور نکالنا 'نهر کو جاری کرنا یہ صرف پانی نکالنے کے لیے اور پانی پہنچانے کے لیے ہے۔ قیت اس کی دی گئی ہے ' آجرت اس کی تھرائی گئی ہے۔ صرف ڈول ڈالنا اور نکالنا اس کی نہ تو کوئی اُجرت دیتا ہے نہ لیتا ہے۔ یہ تو ایسائی ہے جیسے کرایے بر گھرلیا جاتا ہے تو اس کا دروازہ کھولا جاتا ہے اور بند کیا جاتا ہے یہ نہیں کہ دروازے کے کھولنے بھیڑنے کائی کراید دیا ہے یا جیسے جانور کو ہنکا کرلایا جاتا ہے اس كے ليے جس نے اسے كرايد پرليا۔ ان حضرات نے يد دو باطل املين جو بيان فرمائى ہيں ہم چاہتے ہيں كه اس پر ذرا بسط سے کلام کریں لینی خود اجارہ کا خلاف قیاس ہونا اور دائی کو دودھ بلائی کی اُجرت کا خلاف قیاس ہونا پھراس پر مترتب کر کے مطلق اجاره كو ان حضرات كاخلاف قياس كهنا- پس جمارا تفصيلي جواب سننيه وبالله التوفيق-

بہلی فصل اسلام معدوم کی تی ہے اور معدوم کی تی ہے اور معدوم کی تی باطل ہے۔ اس دلیل میں دو مقدے ہیں جو اسلام فصل ہیں مفصل نہیں۔ ان دونوں میں درستی نادرستی کو خلط ملط کر دیا گیا ہے۔ پہلا مقدمہ لیحنی اجارہ کا تیج ہونا اگر اس سے مُراد خاص بیج لی جائے جس میں میں میں چیز پر عقد ہوتا ہے نفع پر نہیں ہوتا تو اس کا باطل ہونا تو ظاہر ہے اور اگر اس سے مُراد عام بیج لی جائے جو یا تو میں چیز کا معاوضہ ہو گایا نفع کا بدلہ ہو گا۔ تو مقدمہ ثانیہ باطل ہو جائے گا۔ اس لیے کہ اس سے معدوم ان دونوں قسموں کو شامل ہے۔ بیج میں کو بھی اور بیج نفع کو بھی۔ بطلان بیج معدوم جن کے نزدیک مسلم ہے ان کے نزدیک صرف میں چیز کی بیج ہی مسلم ہے اور لفظ بیج دونوں صورتوں کا محتمل ہے۔ اسی لیے فقماء کا اختلاف ہے کہ اجارہ لفظ بیج سے منعقد ہوتا ہے یا نہیں؟ دونوں قول ہیں۔ صبح جات یہ ہے کہ اگر خرید فروخت کرنے والے دونوں مقصود کے شاسا ہیں تو ہر ہر لفظ کے ساتھ منعقد ہو جائے گا۔ اور دونوں اپنے مقصود کو سمجھ لیں گے۔ یہی تھم ہر عقد کا ہے۔ شارع میلائل نے

الفاظ عقود کو محدود نہیں کیا۔ بلکہ علی الاطلاق ان کا ذکر فرمایا ہے پس جس زبان کے جن لفظوں میں ان لوگوں میں بیوپار تجارت اور معاملات ہوتے ہوں وہ شرعاً معتبر ہیں۔ خواہ وہ فاری الفاظ ہوں ' فواہ روی ہوں ' فواہ ترکی ہوں اور جب بیہ ہے تو عربیت کے کل الفاظ ہو تو بطور اولی بیہ معاملات متحقق ہو جائیں گے۔ نکاح وغیرہ سب اس محم میں داخل ہیں۔ جہور علماء کا کی قول ہے جیسے مالک رطانتہ ' ابو صنیفہ رطانتہ اور بقول ایک روایت کے احمد رطانتہ ۔ ہمارے شخ رطانتہ فرماتے ہیں نصوص احمد رطانتہ کی دلالت صرف ای پر ہے۔ دو سرا قول ہے ابن حامد اور قاضی اور ان کے مانے والوں کا کہ لفظ نکاح یا لفظ نزوج کے ہی کلال بندھتا ہے۔ امام احمد رطانتہ کے متعقد میں اصحاب میں ہے کی نے بیہ شرط مقرر نہیں گی۔ بلکہ امام احمد رطانتہ ہے تو کھلے نکاح بندھتا ہے۔ امام احمد رطانتہ کے متعقد میں سے کی نے بیہ شرط مقرر نہیں گی۔ بلکہ امام احمد رطانتہ ہے تو کھلے الفاظ مروی ہیں کہ جب کی نے کہا میں نے اپنی لونڈی کو آزاد کیا اور اس آزادگ کو اس نے مرمقرر کر رکھا ہے تو نکاح متعقد ہو جائے گا۔ ابن عقبل کتے ہیں کہ بیہ صاف دلالت ہے کہ لفظ نکاح کی کوئی خصوصیت نہیں۔ ہاں ابن صامہ نے اپنی قاصلی کو برابر جاری کر کے یہاں تک کہا ہے کہ اس کے ساتھ جب تک وہ نہ کے کہ میں نے نکاح کیا نکاح نہ ہو گا۔ لیکن قاصلی متعقد ہونا مان لیا ہے۔ گونہ لفظ نکاح ہونہ لفظ نکاح ہونہ لفظ نود بحد کہ میں نکاح کو صرف آزادگی کے لفظ سے نمام الی کے این عامل کر کے خارج از قباس بتلایا ہے اور خاصتا اس صورت میں نکاح کو صرف آزادگی کے لفظ سے متعقد ہونا مان لیا ہے۔ گونہ لفظ نکاح ہونہ لفظ نود بچہ۔

مراصولِ امام احمد رواتير اور نصوصِ امام احمد رواتير اس كاانكار كرتى بين- آب كااصول بدب كه تمام معاملات اور لين دین ان تمام اقوال و افعال سے ہو سکتے ہیں جو مقصد پر دلالت کریں۔ خاص الفاظ ہی ضروری نہیں ان کا اصول ہے کہ کنابیہ جو دلالت حال کے ساتھ ہو وہ میش صراحت ہے۔ جیسے طلاق اور تہمت وغیرہ کے بارے ایس آپ نے فرمایا ہے جو لوگ نکاح میں لفظ نکاح یا لفظ ترویج کو شرط مانتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ ان کے سوا کے الفاظ بطور کنایہ کے ہیں۔ اس لیے ان کا حکم نیت ک ساتھ ثابت ہو گا اور نیت ایک باطنی چیز ہے جس پر گواہ کو اطلاع نہیں ہے اور گواہی سے ہوئے لفظوں پر ہوتی ہے نہ کہ مقصد اور نیت یر- تو ضروری ہے کہ صریح الفاظ ہوں اور وہ کنایہ ہو جو عرف شرع میں ثابت ہے اور عرف طرفین میں ثابت ہے۔ لیکن یہ دونوں مقدمے نامعلوم ہیں۔ پہلا تو اس لیے کہ شارع علائھ نے ملکیت کے لفظ کو نکاح میں استعال کیا ہے۔ فرمان حضور ملتالیا ہے تیرے ساتھ جو قرآن ہے اس کے بالقابل میں نے تجھے اس عورت کا مالک بنایا۔ حضرت صفیہ وجہ الله آپ نے آزاد کیا اور ان کی آزادگی کو بی ان کا مر قرار دیا اور اس کے ساتھ آپ نے نکاح پر ترویج کالفظ نہیں بولا اور نکاح کو مباح قرار دیا اور لونڈی کو نکاح میں کر دیا۔ خواہ کوئی لفظ موں اس طرح یہ بھی یقینی چیز ہے کہ الفاظ کی تقسیم صراحت اور کنایہ کی طرف شری تقیم ہے اگر اس پر کوئی شری دلیل نہ ٹھری تو وہ باطل ہو جائے گا۔ اب فرمایے کہ اس میں قاعدہ اور ضابطہ کیا ہے؟ دوسرا مقدمہ لفظ کا صراحت باکنامیہ ہونا سے متکلم ادر مخاطب کے اعتبار سے بھی بہت سے الفاظ کچھ لوگوں کے نزدیک صریح ہول گے لیکن دوسرول کے نزدیک وہی صریح نہ ہول گے۔ ای طرح کی جگہ وہ صریح ہول گے دوسری جگہ نہ ہوں گے۔ یمی طال زمانے کا ہے پس خطاب شارع میں صراحت ہونے سے یہ لازم نہیں آتا کہ ہر زبان میں وہ صراحت والے بی ہوں۔ یہ چیز صاف ظاہر ہے۔ مقصود یہ ہے کہ ان کا قول کہ اجارہ بھی بیج کی قتم ہے اگر اس سے بیج خاص مراد ہے تو باطل ہے اور اگر بھے عام مراد ہے تو صحیح ہے لیکن پھر یہ کہنا کہ یہ بھے معدوم پر وارد نہیں ہوتی یہ باطل ہو جائے گا۔ اس لیے کہ شارع نے معدوم پر معاوضہ عامہ جائز رکھا ہے۔ اس اگر تم نے نفع کی بچے کو عین کی بچے پر قیاس کیا تو بالکل غلط اور واہی قیاس ہو گا۔ اس لیے کہ نفع پر عقد اس کی موجودگی میں ناممکن ہے ہاں عین چیز کا عقد تو ہو سکتا ہے پس حیا اور شرعاً ان میں فرق ہے۔ آنخضرت مٹی این خاص چیزوں پر جو اب تک پیدا ہی نہ ہوئی ہوں پیدا ہونے تک عقد کرنا منع کر دیا ہے۔ جیسے کہ سی سال کے لیے بیچنا۔ حالمہ کے حمل کو بیچنا۔ پھلوں کو صلاحیت کے ظاہر ہونے سے پہلے بیچنا اناج کو مضبوط ہونے سے پہلے بیچنا اور بھی اس قتم کی بیچ سے منع فرما دیا اور منافع میں اس طرح ہو نہیں سکتا۔ وہ تو اپنے معدوم ہونے کی حالت میں بھی بکتے ہیں۔ پس یہاں دو امر ہیں۔ ایک تو ہے کہ چیز اس قتم کی ہوجس کا عقد اس کے وجود کی اور عدم کی حالت میں ہو سکتا ہو یہ جب تک موجود نہ ہو بی حال نہیں۔ لیکن اس میں جو موجود ہو اس کے ماتحت کر کے جو موجود نہ ہو اس کی بیچ جائز خیں۔ جبکہ حاجت ہو اور اگر ضرورت نہ ہو تو پھر یہ بھی جائز نہیں۔

دوسری قتم وہ ہے جس کی موجودگی پر عقد ممکن ہی نہیں۔ لیکن دین اس کا اسی وقت ہو تا ہے جبکہ وہ چیز موجود نہیں ہوتی جیسے کہ منافع۔ پس ان کا عقد باوجود معدوم ہونے کے جائز رکھا اس سے منع نہیں فرمایا۔ اگر اس پر بید اعتراض کیا جائے کہ ہم ایک قتم کو دوسری قتم پر قیاس کرتے ہیں اور نہ ہونے ہی کو علت قرار دیتے ہیں تو اس کا جواب بیر ہے کہ بید قیاس فاسد ہے۔ اس سے دو مختلف قتم کی چیزوں میں برابری ہو جاتی ہے اور بید کہنا کہ علت معدوم ہونا ہے بیر بھی بے دلیل کا دعویٰ ہے 'جو باطل ہے۔ تم آپ سوچ لو کہ بید ہو بھی سکتا ہے؟ کہ اصل میں علت معدوم ہونا ہو اور اس کی بھے کی تاخیراس کے وجود کے زمانے تک مؤخر ہو؟ اسی طرح زیادہ سے نیادہ بید ہو گا کہ علت عدم خاص کے ساتھ مقید ہو جائے گی اور تہمارے ہاں بیر ہے نہیں بلکہ محروم معدوم ہونا ہے تو قیاس فاسد ٹھرا گو اتا جواب ہی کافی ہے لیکن ہم کہتے ہیں بید فی نفسہ بھی باطل ہے سنو ہماری بیان کردہ علت تو ہر جگہ علت بن عتی ہے۔ لیکن تہماری بیان کردہ علت ٹوٹ جاتی ہے وہ ہر جگہ چل نہیں سکتی۔

آپ پر اعتراض کل منافع کے ساتھ بھی ہے اور بہت می عین چڑوں کے ساتھ بھی ہے اور یہ اعتراض ہم پر نہیں ہو سکتا۔ پھر کھلا قیاس اور قاعدہ شرع' اصولِ شرعیہ اور مناسبت شرعیہ بھی ای علت کی شہادت دیتے ہیں جکہ اس کے دو حال ہیں' حالِ وجود اور حالِ عدم تو ظاہرہے کہ حالِ عدم کی بچے نہایت پُر خطرہ بلکہ دراصل جواہے ای لیے حدیث میں بیہ لفظ ہیں کہ بٹاؤ اگر اللہ تعالی نے پھل روک لئے تو بغیر حق کے تم میں سے کوئی اپ بھائی کے مال کو کیسے لے لے گا؟ ہاں جبکہ اس شے کا ایک ہی حال ہو اس میں سلامتی ہے تو اس عقد میں نہ خطرہ ہے نہ جواہے۔ مان لوکہ قدرے وُر ہو بھی تو ہوا کرے۔ لیکن ضرورت نے انسانی حاجتوں نے اس کی طرف ماکل کر رکھا ہے لیں اس مصلحت نے اس مضدت کو ہلکا کر ویا اور شرع قاعدہ ہی ہے کہ جہاں نفع نقصان میں تصادم ہو وہاں جو آسان امر ہو اسے افقار کر لیا جاتا ہے۔ لیں جس کے منع کیا ہو وہ چڑہے جس میں دونوں کو یا دونوں میں سے ایک کو ضرر و نقصان قطعی ہے۔ لیکن جہاں ضرورت زیادہ تھی اور چھوٹ فرر کے روکنے سے برے نفع کے زاکل ہونے کا خطرہ زیادہ تھا وہاں اسے جائز قرار دے دیا تاکہ ادفی سے اس خطرے کی وجہ سے بہت بڑا حرج واقع نہ ہو جائے۔ تھوڑا سا نقصان برداشت کرلینا بہت زیادہ نفع کے چھوٹ دینے سے آسان خطرے کی وجہ سے بہت بڑا حرج واقع نہ ہو جائے۔ تھوڑا سا نقصان برداشت کرلینا بہت زیادہ نفع کے چھوٹ دینے ہو اس اسے حائز کہ دیا۔ اپنی عورت کو دیکھنا حرام کے جو دو ایک درخت ہوں انہیں اس خطرے کے بہت بڑا حرج واقع نہ ہو جائے۔ تھوڑا سانقصان برداشت کرلینا بہت زیادہ نفع کے چھوٹ دینے ہوں انہیں اس خطرے دیں حرام کرنے والے کو 'معاملہ کرنے والے کو 'معامر کے وقت جائز کہد دیا۔ اجنبی عورت کو دیکھنا حرام کے دیں۔ اگر اس پر بھی کہ اجازا کہ مدارا ان سب باتوں پر بھی اعتراض ہے اور ہم کہتے ہیں کہ بیہ سب خلاف قبان ہیں تو

ہمارا جواب سے ہو گاکہ اگر آپ کا ارادہ اس سے سے کہ فرع میں وہ خاص وصف آگیا۔ جس سے اس کے اور اصل کے در میان فرق ہو گیاتو ہم کہتے ہیں کہ ہروہ علم جس میں ایسا فرق صحیح ہو وہ خلاف قیاس فاسد ہے اور اگر سے مُراد ہے کہ اصل و فرع مقتفی و مانع میں برابر ہیں پھر بھی علم مختلف ہے تو ہمارا جواب سے ہے کہ ایسا ایک مسئلہ بھی ساری شریعت میں نہیں۔ سنو! جب کوئی چیز دو سری چیز سے کسی وصف سے مشابہ ہو اور دو سرے وصف میں الگ ہو تو باعتبار فارق کے علم جداگانہ ہو گا اور باعتبار جامع کے علم الگ ہو گا۔ ہی صحیح قیاس کا بھی اقتضاء ہے کہ دو برابر کی چیزوں کو ایک ہی علم میں رکھا جائے اور دو جداگانہ چیزوں کو دو مختلف دو حکم دیے جائمیں۔

اس کے خلاف اگر تھم ہو تو بیشک وہ قیاس کے خلاف ہے ایسا کہیں نہیں بلکہ شریعت میں اس کے خلاف ہے۔ ویکھو سود کو بچ پر قیاس کرنے کو باطل قرار دیا۔ مردار کو ذبیحہ پر قیاس کرنے کو مردود قرار دیا۔ حضرت مسیح ملائل کو دو سرے بتوں پر قیاس کرنے کو باطل فرمایا کہ وہ اللہ کے انعام والے بندے اور رسول ہیں پس انہیں ووسرول نے جو بوجا اس بنا پر انہیں عذاب كيے ہو گا؟ چربالضوص جبكه وہ خود ائى عبادت سے منع كر گئے تھے بخلاف اور بتوں كے۔ پس جس نے شريعت كو اس قیاس فاسد کے خلاف کما وہ تو سچاہے فی الواقع تمہارے ان ڈھکوسلوں سے شریعت کو کوئی دور کا تعلق بھی نہیں وہ کمال عدل و مصلحت و حکمت کے مطابق ہے۔ وو چیزیں اگر کسی خاص بات میں موافق ہوں تو ہماری شریعت انہیں ہر بات میں موافق نہیں کرتی صرف نام میں ایک ہونا کام میں ایک نہیں کرتا جنہوں نے ایباکیا انہوں نے بری فلطی کی سخت تھو کر کھائی ہی وہ ناپاک قیاس ہے جس کی ندمت اہل شرع کی زبان پر عام طور سے موجود ہے۔ جس کی نسبت مشہور مقولہ سلف ہے کہ سب سے پہلے قیاس کرنے والا ابلیس ملعون ہے سورج چاند کی پرستش اس قیاس سے ہوئی ہے میں قیاس ہے جس کی غلطی جہنمیوں کو جہنم میں جانے کے بعد معلوم موگی اور وہ کہیں گے کہ واللہ! ہم گراہی میں رہے کہ تنہیں رب العالمین سے برابر کر دیا۔ اسی قیاس کے پیرو لوگوں سے قرآن فرماتا ہے کہ چربہ کافراین رب کے برابر دوسروں کو کر رہے ہیں اسے غیروں پر قیاس كررے ہيں اور اس ميں اور اس كے غير ميں الهيت اور عبوديت ميں برابرى كررے ہيں- تمام رسولوں كے دين كوبكاڑنے والی اصلی چیزیمی قیاس فاسد ہے۔ رافضیوں کی گراہی اور بہترین مخلوق سے دشنی اور اصحاب رسول کی تکفیر کا ذریعہ میں قیاس ہے۔ زندیقوں اور د ہریوں کو دوسری زندگی کے اور آسان کے پھٹ جانے کے انکار پر اسی قیاس نے آمادہ کیا اسی قیاس کی بنا پر انہوں نے عالم کو قدیم مانا۔ دنیا میں آج جو فساد رونما ہیں ان کی جڑی ی قیاس ہے۔ اس قیاس نے دنیا میں سب سے پہلے اللہ کی نافرمانی کرائی اور آج تک میں قیاس ہے جو محلوق کو خالق سے ملنے نہیں دیتا۔ دنیا و آخرت کی فساد کی جڑ میں قیاس ہے۔ اسے ہروہ مخص جے واجب و واقع پر تھوڑی سی بھی اطلاع ہے' برابر جانتا ہے۔ شرع و قدر کے علاء سے دریافت کر لو تو تنہیں. یقین ہو جائے گا کہ دونوں جہاں کی برا ئیوں کی جڑ یمی فاسد قیاس ہے۔

اب ان حضرات کے دو سرے مقدم کا جواب سنیے!

طرح کلام ہے۔ اوّل تو یہ کہ ہم اے مانتے ہی خمیدوم است کا کہ بڑے معدوم جائز نہیں۔ اس پر دو نہیں۔ کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ میں یہ کہیں نہیں۔ بلکہ صحابہ رہی تھی سے بھی کسی سے معقول نہیں کہ بڑے معدوم ناجائز ہے۔ نہ عام لفظ اس میں ہیں نہ عام معنی اس میں ہیں۔ بینک سنت میں بعض چزوں کی فروخت کی ممانعت موجود ہے جو معدوم ہیں سو اس سے استدلال ہو نہیں سکتا کیونکہ بعض موجود چزیں بھی بھے ہے منع کی ہوئی ہیں۔ پس علت نفع جیسے وجود

کو قرار نہیں دے سکتے۔ اسی طرح عدم کو بھی قرار نہیں دے سکتے۔ ہاں حدیث میں جو بیج ممنوع ہے وہ دھوکے کی بیج ہے جے
سونپ نہیں سکتے۔ وہ خواہ موجود ہو خواہ معدوم ہو۔ جیسے بھاگے ہوئے غلام اونٹ بکری کی بیج وہ گو موجود بھی ہوں اس لیے کہ
بیج سے لازم یہ ہے کہ چیز سونی جائے اور ان صورتوں میں بائع چیز سونپ نہیں سکتا۔ پس یہ دھوکہ خطرہ اور جوا ہے اس لیے
بیماؤ بھی نہیں جیسا آتا ہے۔ پس دو میں سے ایک کو نقصان ضرور پہنچتا ہے۔ اگر چیز مل گئی تو بائع بیٹھ گیا اگر نہ ملی تو خریدار مارا
کیا۔ پس اس سے ممانعت بوجہ دھوکہ کے ہے نہ بوجہ معدوم مثلاً یہ بیج کہ جو پچھ اس لونڈی کے پاس ہے جو اس درخت میں
آئے پس اس صورت میں اس چیز کا وجود پیچانا نہیں جاتا نہ اس کی مقدار معلوم ہوتی ہے نہ اس کی صفت سامنے ہوتی ہے
اس کا نام جوا ہے جو شرعاً حرام ہے۔ اس کی نظیراجارہ میں کسی ایسے جانور کو کرایے پر دیتا ہے جے سونپ نہ سکتا ہو۔ خواہ وہ موجود ہو خواہ معدوم ہو۔

نکاح میں اس کی نظیراس لونڈی سے نکاح کر دینا ہے جو اس کی ملیت میں نہ ہویا اس لڑی سے نکاح کرانا ہے جو ابھی تولد ہی نہ ہوئی ہو۔ یمی حال اور عوض کے معاملات میں معتربیں۔ بخلاف وصیت کے کیونکہ وہ صرف نیکی بھلائی اور احسان بی ہے۔ اسے موجود کے ساتھ یا معدوم کے ساتھ متعلق کرنے میں کسی کو دھو کاو فریب نہیں دیتا۔ خواہ اس کی تشلیم قدرت میں ہویا نہ ہو۔ یمی حال بہہ کا ہے اس لیے کہ وہال بھی کوئی خرابی نہیں نامعلوم ملا جلا بہہ حضور ساتھ الم است علی جس نے غنیمت کے مال میں سے بال کا کچھا لے لیا تھا پھر آپ سے اس نے خواہش کی کہ آپ اسے یہ جبہ کردیں تو آپ نے فرمایا اس میں میرا اور بنی عبدالمطلب کا جتنا حصر ہے وہ میں نے بہد کیا۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ ہم کہیں کہ بعض جگہ خود شرع نے غیر موجود چیز کی بیچ کی رخصت دی ہے کھل کی صلاحیت کے ظاہر ہونے کے بعد اسکی بیچ کی اجازت ہے اناج کے سختی سے جم جانے کے بعد اسکی بھے کی بھی اجازت ہے۔ طاہر ہے کہ نیہ بھے موجود اور غیر موجود جو بعد میں پیدا ہوگ، دونوں پر ہے۔ یہ بھی ظاہر ہے کہ حضور اپنے پختگ کے ظاہر ہونے سے پہلے انکی بھے منع کی ہے۔ لیکن اگر کوئی اس مالت میں کاٹ لینے کیلئے خرید کرے تو یہ بچ جائز ٹھرے گی۔ منع ای صورت میں ہے کہ اسے پکنے اور تیار ہو جانے تک درخت میں ہی چھوڑا جائے۔ جن لوگوں نے اس کی بیج کو صلاحیت سے پہلے اور بعد کاٹ لینے کی شرط سے یا مطلقا اجازت دی ہے اور عقد کا موجب كات لينے كو مقرر كيا ہے اور باقى ركھنے كى شرط سے يا مطلقاً بي كو حرام قرار ديا ہے۔ اسكے زويك صلاحيت كے ظاہر ہونے کا کوئی فائدہ نہیں اور اسکے نزدیک منع میں اور جواز میں کوئی فرق نہیں کیونکہ وہ عقد کاموجب اسی وقت مونپ دینا بتلاتا ہے شرط تاخیر کو جائز نہیں بتلاتا۔ خواہ صلاحیت ظاہر ہو چکی ہو یا نہ ہوئی ہو۔ لیکن ٹھیک قول جمہور کا ہے اور اسی پر سنت اور قیاس صحیح کی دلالت بھی ہے۔ یہ کمنا کہ عقد کی وجہ اس وقت سونپ دینا ہے اسکا جواب یہ ہے کہ عقد کی چیزیا تو وہ ے جے شارع ملائل نے مقرر کر دیا ہے یا وہ ہے جے خرید فروخت کرنے دالے مقرر کرتے ہیں جس کا انہیں حق حاصل ہے۔ لیکن اس دعوے میں یہ دونوں صورتیں نہیں۔ نہ تو شارع ملائلات سے یہ داجب کیا ہے کہ ہر عقد کے بعد بھے کی ہوئی چیز کا سونینا ضروری ہے۔ نہ ان دونوں میں یہ چیز ضروری ہے۔ بھی عقد بوں ہوتا ہے بھی ووں۔ بھی قیت میں تاخیر ہوتی ہے تہمی چیز کی تشکیم میں۔ اس میں عموماً کسی نہ کسی طرف کی مصلحت ہوتی ہے۔ جیسے کہ حضرت جابر بڑاٹھ کی غرض تھی اور انبول نے میند پہنے کر اونٹ سونیا۔ پس ایس صیح غرض کو شارع ملاللہ کسے منع فرما دیتے؟ بلکہ آپ نے حضرت جابر والله ک اس شرط کو بخوشی منظور فرمالیا۔ یہ تو حدیث میں آ چکا بالفرض نہ بھی آتا تاہم عقل سلیم کا تقاضا بھی بی تھا کہ ایک بات جس

ے ایک کو فائدہ ہے دوسرے کو نقصان نہیں شرع اے جائز رکھے۔ ہربائع کو افقیار ہے کہ وہ اپنی چیز کے کسی نفع کو اپنی مجھے اور شرع رخصت والی غرض کیلئے مو فرکر کے۔ مثلاً ایک شخص اپنی رہائش کا مکان بیچنا ہے اور یہ شرط کر لیتا ہے کہ یہاں ہے وہاں تک کی سواری میری ہے یہ چیز صرف بیچ کے ماتھ میں اس میں رہوں گا۔ جانور بیچنا ہے اور شرط کر لیتا ہے کہ یہاں ہے وہاں تک کی سواری میری ہے یہ چیز صرف بیچ کے ساتھ ہی خصوص نہیں ہے میں اس کوئی شرط کر لے غلام کی آزادگی میں خاص مدت تک اپنی خدمت کی شرط کر لے۔ کسی چیز کو وقف کر کے اس میں آپ اپنی نفس کے لیے اس کا نفع تاحیات اٹھانے کی شرط کر لے۔ لونڈی ہے خاص رقم پر آزادگی کی شرط کر لے اور شرط کر لے تاوقتیکہ اس کی ملکت باقی ہے وغیرہ ان تمام چیزوں کو امام احمد روائی نے کھلے لفظوں میں جائز کہا ہے۔ ان کے بعض اصحاب کہتے ہیں کہ جب چیز کا نفع الگ شرط کر لیا تو یہ ضروری ہے کہ اصل چیز خریدار کو سونپ دے پھراس سے لے کروہ اپنا نفع حاصل کر لے اس کی بنا ان کے نزدیک اس اصل پر ہے جس کا باطل ہونا ہم بیان کر چیچ ہیں کہ عقد کے بعد قبضہ ہونا ضروری ہے۔ اس بیا پر ان کا قول ہے کہ اجارہ صبح نہیں ہوتا گراس مدت پر جو عقد سے مشصل ہے اس بنا پر وہ کہتے ہیں کہ جب عین اجارہ کی چیز کی تج ہو گئی تو اجارہ باطل ہو جاتا ہے۔ کیونکہ نفع تی میں واخل نہیں خاوند والی لونڈی کی صحت تیج پر گو وہ اپنے خاوند کے شخل میں ہو اور وہ تیج میں واخل نہیں۔ اس طرح انکمہ کا انقاق ہے کہ خاوند والی لونڈی کی صحت تیج پر گو وہ اپنے خاوند کے شخل میں ہو اور وہ تیج میں واخل نہیں۔ اس طرح انکمہ کا انقاق ہے کہ بھوڑ کئی دن میں بھی نکل نہیں سکتا تو اس پر یہ ضروری نہیں کہ شہر بھر کے مزدور اور تھیلے جج کر کے آئ بلکہ ابھی پھوڑ کئی دن میں بھی نکل نہیں سکتا تو اس پر یہ ضروری نہیں کہ شہر بھر کے مزدور اور تھیلے جج کرکے آئ کے آئ بلکہ ابھی

بلکہ انکہ کا قول ہے کہ یہاں عنی احتیاء ہے تو کہا جائے گا کہ یہ تو تہمارے ظاف کال اور قوی دلیل ہے۔ عرف کے متیا سے شرط کا احتیاء نیادہ قوی ہے۔ بلکہ یہ شرکی احتیاء سے بھی زیادہ قوی ہے کیونکہ شرط سے بعض وہ چیزیں خابت ہوتی ہیں جو شرعا خابت نہیں ہوتیں جیسے نذر کا واجب شرکی واجب سے زیادہ قوی ہوتا ہے۔ ای طرح تہمارا یہ کمنا کہ عقد کے سبب اس کے بعد ہی اس چیز کا سوفیا ضروری ہے اس پر ہم تم سے پوچھتے ہیں کہ آخر اس سے تہماری مراد کیا ہے؟ موجب عقد مطلق یا مطلق عقد؟ اگر اقل بات ہے تو ضیح ہے اگر خانی ہے تو غیرہ صیح ہے۔ مطلق و مقید کی طرف اور عقد مقید کا موجب وہ ہے جو قید ہو جیسے ادھار' قیت' جوت' خیار' شرط' رہین' ضانت وغیرہ اور اگر بوقت اطلاق اس کا موجب و مصداق اس کے خلاف ہو تو عقد مطلق کا مصداق اور ہو گا اور موجب عقد مقید اور ہو گا۔ بی شہیا نے پہلا اور نفع میں قبضہ مثل قبضہ مرض کے ہو گا۔ نبی شہیا ہے کہاں کی صلاحیت کے بعد کی بچے جائز فرمائی ہے۔ جو کمال تک پہنچ حاف میں اس کا موجب و مصداق اس کے خوال کی سلاحیت کے بعد کی بچے جائز فرمائی ہے۔ جو کمال تک پہنچ مشہور و معروف ہے۔ اس اجازت میں اس چیز کی بچے داخل ہے جو اس وقت موجود نہیں اس کا قبضہ قائم مقام عین اجارہ کے مشہور و معروف ہے۔ اس اجازت میں اس چیز کی بچے داخل ہے جو اس وقت موجود نہیں اس کا قبضہ قائم مقام عین اجارہ کے برل جانے کو واجب نہیں کرتا۔ بلکہ بچ کردہ چیز جس وقت عادۃً بہت میں الکی جاتی ہے ہو دراصل آپ کے شرک اور اصل سی بل کی ذمہ داری پھر آجائے گی۔ جیسے کہ اہل مدینہ کا اور اہل حدیث کا ذرب ہے جو دراصل آپ کے شرک اور اصل سی بیل میں اس مرافی کے بیاں اس مرحود ہے۔ امام شافی کے دراصل آپ کے سرک ان کول صحت حدیث پر معلق ہے اور حدیث صحیح موجود ہے۔ امام شافی کے بیار مطاف کی دور میں ہے۔ اس ام شافی کے دراصل آپ کے شرک اور اصل میں کرتا۔ امام شافی کے۔ امار میت کہ ان ان قول صحت حدیث پر معلق ہے اور حدیث صحیح موجود ہے۔ امام شافی کے۔

جس سند میں توقف کیا ہے اس کے سوا اور سند سے یہ صحیح حدیث مروی ہے جس کی صحت میں کوئی کلام نہیں پس ہر محفق پر حرام ہے کیے امام شافعی کا غذہب اس کے سوا کسی اور بات کو بتلائے۔ ایسی آسانی آفتیں وضع کرنے کا غذہب ہی امام صاحب روایتی کا ہے۔ آپ نے جو توقف کیا ہے اس کی وجہ یہی ہے کہ وہ طریقہ جس سے حدیث آپ کو پپنی ہے اس کی صحت میں آپ کو تامل ہے۔ لیکن اس حدیث کی دو سری سند جس میں نہ کوئی طعنہ ہے نہ علت ہے وہ آپ کو نہیں پپنی تھی۔ اس لیے آپ فرما گئے کہ اگر کوئی صحیح حدیث اس مضمون کی ہو تو میرا قول بھی ہی ہے۔ پھراس کے خالف کے پاس کوئی دلیل نہیں جس سے یہ ظاہر ہو جائے کہ ہرایک وہ قضنہ جس میں جواز تصرف ہو ذمہ داری کو لوٹا دیتا ہے اور اس کے خلاف کا تھم بھی اس کے خلاف کا تھم بھی اس کے خلاف ہیں ہوتی۔ امانت کی چیز اس کے خلاف ہیں ہوتی۔ امانت کی چیز اور عار کی چیز کا قبضہ ذمہ داری کو واجب کر دیتا ہو لیکن ذمہ داری خطف نہیں ہوتی۔ امانت کی چیز کو معار کی چیز کا قبضہ ذمہ داری کو واجب کر دیتا ہے اور تصرف کو نہیں کرتا۔

العض حفرات نے اس تیج معدوم کو سامنے رکھ کر کائیاں تربوز وغیرہ فصل کی بیلوں کی چیز کو کاؤے کاؤے کرکے معروم کو سامنے رکھ کر کائیاں تربوز وغیرہ فصل کی بیلوں کی چیز کو کاؤے کی اہل مدینہ سنگول بین امروری قرار دیا ہے اور اس کا قیاس اس پر کیا ہے کہ پھلوں کو ان کے ظہور سے پہلے نہ بیچہ لیکن اہل مدینہ اور بعض اصحاب احمد اس کے خلاف ہیں۔ انہی کا قول صبح بھی ہے۔ کیونکہ اس طرح ان کی بیج ہو سکتی ہو مرح کی جو شرعی اصول کے ہواف ہے۔ اور مصلحت پوری نہیں ہوتی اگر بیہ ضروری ہو جائے تو لوگوں پر سخت ضرر اور سخت سختی ہو جائے گی جو شرعی اصول کے خلاف ہے۔ بیہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ جس چیز کی خریدو فروخت ایک ہی طرح ہو سکتی ہو شریعت اس کے حصے بخرے نہیں کرتی۔ جن پھلوں میں صلاحیت ظاہر ہونے سے پہلے بیج ممنوع ہے یہ وہ پھل ہیں جن میں تاخیر ہے ممکن ہے ' نقصان دہ نہیں ہوتے ہیں' پھران میں اور تربوز کاؤی نمیں ہوتے ہیں' پھران میں اور تربوز کاؤی

ور اس علا اصل پر بناء کر کے جو قطعاً بے دلیل ہے بلکہ اس کے خلاف دلیل ہے انہوں نے باغات کی صابت بھی باطل معلی ہے گھر اس کے خلاف کر دی ہے اور اسے بھی اس حدیث کے تحت داخل کیا ہے کہ پھلوں کی صلاحیت کے ظاہر ہونے سے پہلے ان کی بچھ منع ہے بھر بعضوں نے تو اس کے بطلان پر اجماع کا دعوی کیا ہے۔ حالا نکہ بیر سرباپا غلط چیز ہے نہ کسی آیت و حدیث کے لفظوں میں بیہ ہے نہ امت کسی دفت اس پر جمع ہوئی ہے پس ہم کمہ سکتے ہیں کہ ان مانعین کے ہاتھ میں نہ تو قرآن و جدیث ہو نہ بند اہماع ہے بلکہ قیاس بھی نہیں اب ہمارے اس قول کی دلیلیں سنے خلیفۃ المسلمین امیرالمؤمنین مصرت عمر بن خطاب بولٹھ نے خصرت اسید بولٹھ کے باغ کو تین سال کے لیے دیا اور اس پر قم لے کرجو قرض مصرت اسید بولٹھ کے ذریک تو بیر انگار نہیں کیا۔ ایسے واقعات کو جو اجماع کتے ہیں ان کے نزدیک تو بیر انجاع ہو گیا۔ پس ہم کمہ سکتے ہیں ان کے نزدیک تو بیر انجاع ہو گیا۔ پس ہم کمہ سکتے ہیں کہ جو تم کستے ہو اس کے ظاف اجماع ہے اور اگر تم اسے اجماع کسنے پر راضی نہیں ہو تو کم از کم اسے قولِ صحابی بلکہ قولِ خلیفہ راشد تو مانای پڑے گاجس کا انکار کس صحابی نے نہیں کیا ایس چیز جمور علاء کے نزدیک ہو جمت ہے۔ بعض اصحاب احمد میں نہیں کو اور بعضوں نے خالی ذبین کو اور خالی درختوں کو بہی جواز میں داخل کریا مشکل ہو پڑتا ہے۔ ابنِ عقیل کا مخار مسلم کی جانے کا مخار نہ جب جس میں انہوں نے ایک مستقل تصنیف کی ہے۔ پس نہ جب بھی جواز میں داخل کیا ہو کہ کہ عارے شخ کا مخار نہ جب جس میں انہوں نے ایک مستقل تصنیف کی ہے۔ پس نہ جب بھی جواز میں داخل کیا ہو جہ کہ عنار نہ جب جس میں انہوں نے ایک مستقل تصنیف کی ہے۔ پس نہ جب اس دھیں تین قول ہوئے۔ نہ جب مالک میں اسے زمین کے انداز پر جائز رکھا گیا ہے۔ ہمارے استاد دھائیے بھی جواز میں داخل کیا۔ اس خور جس میں انہوں نے ایک مستقل تصنیف کی ہے۔ بہی ہمارے شخ کا مخار نہ استاد دھائیے اس کے انداز پر جائز رکھا گیا ہے۔ ہمارے استاد دھائیے اس کی دور جس میں انہوں نے ایک مستقل تصنیف کی ہو۔ بہی نہ بات دھوں کے انداز پر جائز رکھا گیا ہے۔ ہمارے استاد دھائیے کی میں دور جس میں انہوں نے ایک میں کے انداز پر جائز رکھا گیا ہے۔ ہمارے استاد دھائیے کی دور خس میں کو اور بھوں کی دور خس میں انہوں کے انداز پر جائز کیا ہو کا میں کو دور خس کی کیا کی کر کے انداز پر جائز کی کو دور خس کی کو دور خس کی کو دور کی کو دور

فرماتے ہیں کہ ٹھیک بات وہی ہے جو فیصلہ فاروتی میں ہے۔ تیج اور ضانت کا فرق ایساہی ہے جیسا تیج اور اجارہ کا فرق۔ دیکھو آنخضرت ملٹھیا نے اناج کی پچنگی سے پہلے تیج کو منع قرار دیا ہے۔ لیکن زراعت کے لیے زمین کو اجارہ پر دینا منع نہیں فرمایا حالا تکہ اجارہ پر لینے والے کا مقصود بھی دراصل اناج حاصل کرنا ہے۔ وہ زمین کی خدمت کرتا ہے اس میں تھیتی کرتا ہے۔ اس پانی پلاتا ہے' اس کی تگہبانی کرتا ہے۔ یکی حال باغ کے اجارہ دار کا ہے۔ وہ ان درختوں کی خدمت کرتا ہے انہیں پانی دیتا ہے' ان کی تگرانی کرتا ہے۔ وہاں دانے ہیں یمال پھل ہیں۔ وہاں زمین ہے یمال درخت ہیں۔ کام کاج جو وہاں تھا وہی یمال ہے۔ پس جمیل جائے کہ وجہ حرمت کیا آگئی کہ ایک حرام اور دو سرا حلال۔ یہ انصاف کے خلاف ہے۔ وہ پھل خریدتا ہے اور نیجنے والے پر خدمت کی محنت ہے۔ پانی دیتا ہے' تگرانی کرتا ہے' درخت ہیں' پس وہ بہنزلہ اس کے ہے جو اناح خریدتا ہے اور نیجنے والے پر کھیتی کی محنت ہے اور تگرانی کرتا ہے' درخت ہیں' کہی وہ گئی نہ ان کے ہاتھ میں قیاس اناح خریدتا ہے اور نیجنے والے پر کھیتی کی محنت ہے اور اگرانی ہے اس سے قیاس کی نفی بھی ہوگئی نہ ان کے ہاتھ میں قیاس رہانہ قرآن و حدیث نہ اجماع بلکہ قیاس بھی جائز کہنے والوں کے ساتھ ہے جیسے کہ اپنی کے ہاتھوں میں اجماع بلکہ قیاس بھی جائز کہنے والوں کے ساتھ ہے جیسے کہ اپنی کے ہاتھوں میں اجماع بلکہ قیاس بھی جائز کہنے والوں کے ساتھ ہے جیسے کہ اپنی کے ہاتھوں میں اجماع بلکہ قیاس بھی جائز کہنے والوں کے ساتھ ہے جیسے کہ اپنی کے ہاتھوں میں اجماع بلکہ قیاس بھی جائز کہنے والوں کے ساتھ ہے جیسے کہ اپنی کے ہاتھوں میں اجماع بلکہ قیاس بھی جائز کہنے والوں کے ساتھ ہے جیسے کہ اپنی کے ہاتھوں میں اجماع بلکہ قیاس بھی جائز کہنے والوں کے ساتھ ہے جیسے کہ اپنی کے ہاتھ میں قیاس

رہا یہ اعتراض کہ پھل ایک عینی چیز ہے اور عقد اجارہ تو نفع پر ہے جو کوئی چیز نہیں تو اس کاجواب یہ ہے کہ عین چر حاصل ہوتی ہے اصل اجارہ پر لی ہوئی چریں عمل کرنے سے جیسے کہ کھیتی میں سے اناج- اگر اعتراض کیا جائے کہ فرق یہ ہے کہ اناج اس کے دانوں سے حاصل ہو تا ہے اور کھل اُجرت پر دینے والے کے درخوں سے حاصل ہو تا ہے تو جواب یہ ہے کہ اس فرق کا شرعاً کوئی اثر نہیں۔ یہ فرق تو شریعت نے لغو قرار دیا ہے۔ مساقاۃ اور مزارعت کو ایک ہی تھم میں رکھا ہے۔ کھیت باغ کا ایک ہی تھم ہے۔ ساجھی پھلوں کا حصد دار بھی ہوتا ہے اور اناج کا حصد دار بھی ہوتا ہے۔ یمال بھی بیج کھیتی کے اس کے ہوتے ہیں اور درخت کھل کے اُس کے ہوئے ہیں۔ سُنتِ صریحہ صححہ اور اجماع محابہ سے بیہ چیز صاف صاف ثابت ہے پس جب بیہ فرق کھیت اور باغ کی شرکت میں مؤثر نہیں ہے تو اجارہ میں تو اس کامؤثر نہ ہونا اور بھی ظاہر ہے بلکہ زمین کو اجارہ پر دینے میں تو کوئی اختلاف نہیں ہال مزارعت میں اختلاف ہے۔ پس جبکہ تممارے نزدیک اجارہ شرکت کھیت سے زیادہ جائز ہے تو شرکت باغ سے زیادہ باغ کا اجارہ جائز کیوں نہ ہو؟ صحیح قیاس کا اقتضاء تو یمی ہے صحابہ و الله تعالی توفق خرعطا فرائے۔ مانعین کو مسلحت بھی اس میں ہے۔ الله تعالی توفق خرعطا فرائے۔ مانعین کو د کھو یوں تو منع کرتے ہیں اور پھرای تک پنچنے کے لیے حیلے کھڑے کرکے انہیں جائز کتے ہیں جو شرعاً تو ایک طرف عقلاً بھی باطل ہیں۔ یہ اسے صرف زمین کو اُجرت پر دیتے ہیں۔ حالانکہ یہ مقصود نہیں اور مساقاۃ درخت پر ایک ہزار جز میں سے ایک جزیر کرتے ہیں۔ طالاتکہ یہ بھی مقصود نہیں۔ پس جس کا قصد نہیں اے تو مقصود تھرا لیا اور جو دراصل مقصود ہے اسے مقصد سے خارج کر دیا۔ ان کی یہ محاباة مساقاة حرام اور باطل ہے۔ وقف میں اور جس کے لیے وہ وقف ہو يتيم ب و قوف اور مجنون۔ پھران کی ہیہ چال زمین کے اجارہ کے بارے میں ان کے لیے وہ نہیں رہتی جو باغ کے بارے میں تھی۔ پھر دو عقدوں میں سے ایک میں دوسرے کی شرط کوئی بہتر چیز نہیں۔ بلکہ ہرایک کامستقل عقد ہے۔ اب خیال فرما لیجئے کہ کمال تو امير المومنين فاروق حق و باطل كا وه فيصله وه فقد اور وه قياس جس كابيان اوپر گزرا- كمال ان حضرات كے بد ب يركي أڑان؟ ان میں تو اتنا ہی فاصلہ اور دوری ہے جتنی دوری مشرق اور مغرب کے درمیان ہے۔

یہ تو تھا مقام اوّل پر کلام لینی اجارہ کے خلافِ قیاس ہونے پر جس کا بطلان ہم کر پھے۔ رہا دوسرا مقام لینی دایہ کی فصل ا مخط ان اُجرت جس کے بارے میں فرمان قرآن ہے کہ وہ خلاف قیاس ہے۔ اس کی بناء بھی ای فاسد اصل پر ہے کہ عقد. اجارہ سے مستحق صرف نفع ہے کوئی عین چیز نہیں۔ اس اصل پر کتاب و سنت اجماع و قیاس صحیح کی کوئی دلالت نہیں۔ بلکہ اصول اسلام کی دلالت اس بات پر ہے کہ عین چیز نہیں ہو۔ یک بعد دیگرے تھو ٹری تھو ٹری کر کے پیدا ہوتی رہتی ہے ' باں اصل باتی رہتی ہے۔ ظاہر ہے کہ اس کا حکم اور نفع کا حکم کیساں ہے۔ جیسے درخت کے پیل 'جیسے حیوان کا دودھ' جیسے کنوے کا پائی اسی لیے بحالت وقف دونوں قسموں کو برابر کر دیا گیا ہے۔ وقف میں اصل کو تو روک لینا ہے اور فائدہ کو راہ اللہ کرنا ہے۔ پس جیسے کہ وقف کردہ جانور کا دودھ بینا۔ یک حال اللہ واسطے کی اور چیزوں کا ہے۔ جیسے وقف میکان میں رہنا ' پیلوں کا کھانا۔ وقف کردہ جانور کا دودھ بینا۔ یک حال اللہ واسطے کی اور چیزوں کا ہے۔ جیسے اُدھار اسباب کوئی لے اسے برتے پھروائیس کر دے۔ درخت کی کو دیا جائے کہ وہ جائیں کہ دو اپنی کہ وہ اپنی کہ دو اپنی کہ دوہ اپنی کہ وہ اپنی کہ دوہ اپنی کہ دوہ اپنی کہ اس کا دودھ پٹے پھرات وائیس کر دے۔ درہم کسی کو اُدھار دیئے جائیں کہ دوہ اپنی کہ وہ اپنی کہ دوہ اپنی کہ اس کا بدلہ ادا کر دے۔ بی حال اجارہ کا ہے کہ عین چیز بھی کرایے پر دیتا ہے کہ نفع حاصل کرے جو عین نہیں ہے اور بسی عین الی چیز دیتا ہے جو تھو ٹری تھو ٹری ناپید ہوتی رہتی ہے اور اصل باتی رہتی ہو تا ہو ان ان کی اصل کے موجود رہتے ہوئی رہتی ہو اور انسی باتی رہتی ہوتی ہو تا نہ تھو ٹر انسی ہو تا رہتا ہے اور ہی جائی لینے کہ بعد انسان کو حاصل ہو تا رہتا ہے اور اس طرح یہاں بھی تھو ٹرا تھو ٹرا فائدہ پہنچتا رہتا ہے۔ خواہ وہ کوئی معین چیز ہو۔ اس فرق کا کوئی اثر جواز میں نہیں۔

پُن ایی دو مشترک پیزیں جن میں جواز کا اقتضاء ہو ان میں فرق کرنا بالکل ناحق ہے۔ بلکہ ظاہر تو یہ ہے کہ عین پیزے ب جواز سے نفع کا جواز مقدم ہو۔ کیونکہ عین میں جو مقصود ہے وہ یمال اور زیادہ حاصل ہے۔ پھرای قیاس کے قاعدے پر انسان پھوڑ حیوان کا دودھ بھی اجرت پر لیا جاتا ہے۔ جیسے دایہ کے انسانی دودھ کی حاجت ہے ایسے ہی گائے بگری کے دودھ کی بھی حاجت ہے۔ کھانے کپڑے وغیرہ کے تقرر پر اس کا اور دانے چارے پر اس کا دودھ لیا جا سکتا ہے۔ اس کی دو قشمیں ہیں۔ ایک تو یہ کہ دودھ کی قیمت مقرر کرلی جائے۔ اس مدت میں چارہ اور خدمت جانور والے کے ذمے ہو یہ تو بالکل تھ کی وصورت ہے۔ دو سرے یہ کہ جانور والا اسے جانور سونپ دے کہ تو آپ اس کی خدمت حفاظت کر کھلا پلا اور دودھ فی لیا کر یہ بالکل این ہی صورت ہے۔ دو سرے یہ کہ دودھ تھو ڈا تھو ٹا تھو ٹو تھو ٹا تھو ٹا

جن لوگوں نے اسے خلافِ قیاس کما ہے وہ کتے عورت کے رشتے داروں پر دیت ڈالنا خلاف قیاس نہیں ہیں کہ دیکھو عمداً قتل کو وہ نہیں اٹھاتے۔ غلام میں بھی کی صورت ہے، صلح و اقرار میں بھی کی ہے۔ ثلث سے کم میں بھی کی ہے مالی نقصان میں بھی ان کا ذمہ مشغول نہیں۔ اگر یہ مطابق قیاس ہوتی تو چاہیے تواکہ ان تمام صورتوں میں بھی وہی کھڑے جاتے اور ان پر ادائیگی ہوتی۔ اس کا

جواب ہے ہے کہ بیٹک جو کی چیز کو تلف کرے وہی ذمہ دار ہے۔ ایک کا بوجھ دوسرے پر نہیں کوئی دوسرے کے گناہ میں نہیں پیڑا جا سکتا ہی قانون عقل ہے اور ہی مسلم شرع ہے۔ لیکن بید چیزاس میں ہے ہی نہیں۔ لوگوں میں اس بارے میں اختلاف ہے کہ ان رشتہ داروں کی ذمہ داری ابتداً ہی ہے یا اس کے بعد۔ ہی نزاع صدقۃ الفطر کے بارے میں ہے کہ ذوجہ اور اولاد وغیرہ کا فطرہ جو صاحب خانہ کو دینا پڑتا ہے ہیہ ابتداً اس پر واجب ہے یا پہلے ان پر تھا۔ دونوں قول ہیں۔ ای طرح اس میں بھی اختلاف ہے کہ وہ خود ادا کر دے یا جس کے ذمہ ہے اس کی اجازت ضروری ہے؟ جو مخص دو سرے کے ذم واجب اس میں بھی اختلاف ہے کہ وہ خود ادا کر دے یا جس کے ذمہ ہے اس کی اجازت ضروری ہے؟ جو مخص دو سرے کے ذم احب اس میں بھی اختلاف ہے وہ جواز کا قائل اس میں بھی دو تو اس صورت کو جائز کہتا ہے اور جو اس پر ابتدا ہے ہی واجب جانتا ہے وہ جواز کا قائل نہیں۔ بلکہ اس مثل زکوۃ کے دو سرے کی طرف سے دینے کو کہتا ہے۔ اس طرح جبکہ قاتل کے ذاتی رشتے دار نہ ہوں تو کیا جہ اس پر دیت آتی ہے یا نہیں؟ اس میں بھی دو قول ہیں۔ ان کی بناء بھی اس اصل پر ہے۔ دیت کا حکم اور حقوق کے حکم سے جداگانہ ہے۔ اس میں کوئی شبہ نہیں اور خطامیں انسان ایک حد تک معذور ہے پھراس کے مال پر دیت کا لازم کر دیتا ہے بری مصیبت میں پھانسنا ہے طلائکہ اس نے قصداً وہ گناہ نہیں کیا اب اگر اس خون کو بالکل رائیگاں کر دیا جائے تو مقتل کی اولاد اور اس کے وار توں پر ظلم ہو تا ہے۔

کی اولاد اور اس کے وار توں پر ظلم ہو تا ہے۔

پس شریعت مطرہ نے ایی چیز مقرر کی کہ یہ اور وہ دونوں کی بڑے حرج میں نہ واقع ہوں۔ مسلحت نہ ٹوٹے۔ ہو لوگ قاتل کے قربی تھے جو اس کے مددگار تھے ان پر اس کی یہ امداد بھی واجب کر دی جیسے کہ قرابت کی نزدیکی کے باعث کھانا کپڑا واجب ہو جاتا ہے۔ مکان واجب ہو جاتا ہے۔ نکاح کرا دینا واجب ہو جاتا ہے۔ دشمن کے شہر سے اسے چھڑا لانا واجب ہو جاتا ہے۔ پس یہاں اس صورت میں بھی وہ دیت میں اسیر ہے اس جرم پر جو اس نے قصداً نہیں کیا اور نہ اس کہ مستحق کے افتیار سے واجب ہوا ہے۔ جیسے قرض و تھے کا وجوب ہوتا ہے پھر رقم تھوڑی بھی نہیں کہ بھگت لے بلکہ اتنی برای رقم ہے کہ عموماً قاتل کے قبضہ قدرت سے باہر ہوتی ہے۔ بخلاف قتل عمد کے کہ اس صورت میں یہ گنمگار ہے 'طالم ہے' مستحق سزا ہے' اس کا اہل نہیں کہ اس کے ساتھ رعایت کی جائے۔ اس طرح شبہ عمد کے بھی فلاف ہے کہ وہاں بھی اس کا مستحق سزا ہے' اس کا اہل نہیں کہ اس کے ساتھ رعایت کی جائے۔ اس طرح شبہ عمد کے بھی فلاف ہے کہ وہاں بھی اس کا مقدار ہوتا ہے اس کی ادا کیگی اس کے قصد پایا جاتا ہے۔ قصداً گناہ کرتا ہے بخلاف مال کے تلف کرنے والے کے اوّلاً تو یہ کم مقدار ہوتا ہے اس کی ادا وی سب اس کی کی کے اور مجرم کی طاقت کے امام ابو حنیفہ کے نزدیک کم مقدار سے کم کا وہ ذمہ دار نہیں۔ جیسے زخموں کی دیت اور اس سے اوپر کے ذمہ دار ہیں۔

امام شافعی رواتی کے نزدیک قلیل کیر کے ذمہ دار ہیں کیونکہ قیاس کے جاری ہونے کا طریقہ کی ہے۔ اس سے غلام کی غیر ذمہ داری کی وجہ بھی ظاہر ہواگئی کہ وہ تو ایک طرح کا سامان اور مال ہے اگر اس کے بدلے یہ پکڑا جائے تو پھر حیوان اور سامان کے بدلے کیوں نہ پکڑا جائے؟ باقی رہی صلح اور اقرار اس میں اس حکمت کے خلاف ایک چیز اور ہے۔ ہو سکتا ہے کہ مدی اور مدی علیہ دونوں نے آپس میں ملی بھگت کرلی ہو اور گناہ کا اقرار کر رہے ہوں اور ان مسکینوں پر جو جرمانہ آئے اسے وصول کر کے آپس میں بانٹ لیس اس کا اقرار اور صلح کو اس میں داخل نہیں کیا۔ ان کے بارے میں اس کا اقرار کوئی چیز نہیں ان کے جرمانے کے بارے میں اس کا قول معتر نہیں۔ یہی صبح قیاس ہے صلح اور اقرار متفنمن ہے۔ رشتے داروں کی

اقرار کا اور اس کا دعوی اپ قربی رشت داروں پر مال کے واجب ہونے کا ہے پھر کیے قبول کرلیا جائے گا؟ پس ظاہر ہے کہ دیت کا ان رشتے داروں پر واجب ہونا ایسا ہی ہے جیسا مخابوں کے ساتھ سلوک کرنا واجب ہے۔ مثلاً مسافر ' فقیر ' مسکین و غیرہ اب تو اس کی حکمت اور اس حکم کی انصاف پندی اور شریعت کی مصلحت آپ کی سمجھ میں آگئی ہوگی۔ اس میں تو ساری دنیا کے لیے مصلحت ہے۔ گلوق اللہ میں یا مالدار ہیں یا فقیر پس نظام قائم نہیں رہ سکتا جب تک کہ مالداروں پر غریبوں کے ساتھ سلوک کرنا واجب نہ کیا جائے۔ ای میں سود خواری کی ممانعت ہے کیونکہ اس سے غریبوں پر ضرر تھا کی گئة ہے کہ آیت قرآن کے ایک جملے میں یہ دونوں باتیں اللہ تعالی نے بیان فرما میں ' ارشاد ہے : ﴿ یَمْحَقُ اللّٰہُ الوّبلوا وَیْرْبِی الصّٰدَقَاتِ ﴾ (البقرة: ۲۷۱) یعنی "اللہ تعالی سود کو گھٹاتا ہے اور خیرات کو بڑھٹاتا ہے" اور آیت میں ہے : ﴿ وَمَا التّیتُمْ قِنْ آئِنُ ﴾ الخ ' (ردم : ۳۹) "سود اللہ کیاں بڑھتا نہیں ' وَلَوْ ہَ ہے اللہ بہت برکت دیتا ہے۔ " اللہ سجانہ وتعالی نے سورہ بقرہ کے آخر میں لوگوں کے مالی حقوق کا بیان فرما دیا ہے جو تین صور توں میں آئے ہیں عدل ' ظلم اور فضیلت عدل تو بیوپار تجارت ظلم سود فواروں کی فرمت اور برائی کی۔ بھے ایک خود دو سرے سے دلوایا جاتا ہی ہو کہ مباح قرار دیا۔ فالحمد للہ ۔ الغرض قل خطاکی دیت کا اوروں پر ڈالنا ایسا ہی ہے جیسے ایک کو دو سرے سے دلوایا جاتا ہی ہو جیسے ایک کو دو سرے سے دلوایا جاتا ہی ہو جسے ایک کو قصور میں دو سرے کی گرفتاری میں شار کر لیا حالا تک ہی صورت اور ہے اور شریعت کے اصان و سلوک کی صورت ہی اور ہے۔

دودھ روکے ہوئے جانور کی بیج کامسکہ اور اس کا حکم بھی خلافِ عقل نہیں خلافِ تیں کتے

ہیں۔ پہلے ان کے دلائل سنے۔ (۱) کہتے ہیں کہ اس میں بچے شدہ چیز کو جو بے عیب ہے جس کی کسی صفت میں کی نہیں اسے والی کرنا ہے جو بالکل عقل و قیاں کے فلاف ہے۔ (۲) کتے ہیں کہ خرید نے سے لے کرواپسی تک جو جانور خریدار کے پاس رہا وہ اس کی ذمہ داری پر رہا ہے۔ لیں اس اُناء میں جو دودھ اس نے لیا وہ اس کا ہے کیونکہ فائدہ اس کا ہے جس کی ذمہ داری ہو پھر اس پر کوئی چیز اس دودھ کے بدلے مقرر کرنا بھی فلاف قیاں ہے اور عقل کے بھی فلاف ہے۔ (۱۱) دودھ مثلیت والی چیزے اس کے انداز کے برابر اس خریدار پر دودھ ہے۔ لیکن یمال عظم وہ ہے جو ایسی چیزوں میں نہ ہونا چاہئے یہ مثلیت والی چیزے اس کے انداز کے برابر اس خریدار پر دودھ ہے۔ لیکن یمال عظم وہ ہے جو ایسی چیزوں میں نہ ہونا چاہئے سے کھی ظاف عقل و قیاں ہے۔ (۲) بالفرض اگر دودھ کے برابر دودھ کا عظم نہ تھاتو اس کی قیت دلوائی جاتی لیکن یمال یہ بھی نماز نہ بھی فلاف عقل و قیاس ہے۔ (۵) قاعدہ نمین کھیوروں کی ایک معین مقدار ہے جو نہ تو مثلیت والی چیز ہے نہ قیمت ہے بس یہ بھی فلاف عقل و قیاس ہے۔ (۵) قاعدہ تو یہ کہ جو مال کی کی ذمہ داری میں ہو اس کے بدلے میں قلت کثرت کا لحاظ ضرور ہوتا ہے۔ لیکن ایک صاع محبور کا مقرر کرنا اور کی بیشی کا خیال نہ کرنا یہ تو سراسر عقل و قیاس کے خلاف ہے۔ اس ثابت ہے کہ جس صدیث میں ہے کہ جو مال کی کی ذمہ داری میں ہو اس کے برائر دودھ کم دکھ کر واپس کرنا چاہے تو اس کے ساتھ ایک صاع محبور معتم دودھ رو کا ہوا جانور خرید لے اسے افتیار ہے کہ آگر دودھ کم دکھ کر دواپس کرنا چاہے تو اس کے ساتھ ایک صاع محبور دے۔ یہ عظم حدیث قابل عمل نہیں۔

 ہو گا پس بیہ حدیث صحیح ہے تو ای کو اصول ماننا پڑے گا۔ بیہ تو محض ناممن ہے کہ اصول شرعیہ ایک دوسرے کے خلاف ہوں۔ بین حال کتاب اللہ میں ہے۔ دونوں چیزیں پوری بوری واجب الانباع ہیں۔ ہرایک اصل و فرع اپنی اپنی جگہ حق ہے۔
کی ایک کو دوسرے سے کرانا حرام محض ہے۔ سب اللہ کی طرف سے ہیں اور اللہ غلطی سے بھول سے پاک ہے۔ خطا وہ ہے جو قرآن و حدیث میں ہو۔ اب تم اپنے بیان کردہ غلط اصول و فروع کی تفصیلی تردید سنو۔ اللہ حمیس توفیق خیردے۔

مہل ولیل : مم نے پہلی وجہ ہو بیان کی ہے ہم تم ہے پوچھے ہیں کہ اس کی دلیل تہارے پاس کیا ہے؟ کہ صرف ہی دو پہلی ولیل اس کے دلیل وہ بھی۔ تم واللہ اس پر کوئی ایک دلیل چھوٹی ہے چھوٹی ہے چھوٹی ہے چھوٹی ہے چھوٹی ہے بھی پیش نہیں کر سے۔ جب تم عاجز ہو گئے تو اب ہم تہمیں بتلاتے ہیں کہ کمی صفت کے نہ ہونے کے عیب کے سوا اور بھی بہت ہی چیزیں ایس ہیں جن سے بھے مردود ہو گئی ہے۔ مثلاً تبدیلی اور دھو کہ اگر ہو تو چیز واپس کر دی عیب کے سوا اور بھی بہت ہی چیزیں ایس ہیں جن سے بھے مردود ہو گئی ہے۔ مثلاً تبدیلی اور دھو کہ اگر ہو تو چیز واپس کر دی کو اپنے قول سے بیان کرتا ہے بھی اپنی قبل سے اس کے خلاف جو وصف ظاہر ہو وہ یقینا دھو کے میں اور فریب میں اور تبدیل میں ہے اس لیے گاہک کو اختیار ہے کہ اس برائی کے ظاہر ہونے کے بعد اگر چاہ چیز کو لوٹا دے اور بھی کو فرخ کر دے بالفرض سے محم شریعت میں نہ بھی ہوتا تاہم قیاس صحح کا اقتضاء بھی ہی تھاعدل و انصاف کا منشاء بھی ہی تھا۔ خریدار نے اس بالفرض سے محم شریعت میں نہ بھی ہوتا تاہم قیاس کے خلاق ہو جس سے اللہ کا دین یقینا پاک ہے۔ اس کی دیل لیس بافرض سے کہ سودا لے کر آنے والوں سے جو شخص آگے بڑھ کر کوئی چیز خرید کے مالا نکہ نہ اب تک وہ اور دھوکے کے ساتھ اس کی کولازم کر دینا ہے تو خریدار پر ستم ڈھانا ہے جس سے اللہ کا دین یقینا پاک ہے۔ اس کی دیل لیجئی مران سے کہ سودا لے کر آنے والوں سے جو شخص آگے بڑھ کر کوئی چیز خرید کے طالانکہ نہ اب تک وہ بازار میں پنچے نہ اب تک انہیں بازار کا بھاؤ معلوم ہوا ہے تو جب جن ضفت میں کی ہے اور واپس کر ایس کرنے کی صرف ہی دو وجہیں ہیں کس قدر ہوں اور اور حوک فریب اور چال کی وجہ سے ' پھر تہمارا ہے قول کہ بچے کے واپس کرنے کی صرف ہی دو وجہیں ہیں کس قدر سے اور لوہ ہے۔

خریداری کے بعد پیدا ہوا ہے۔ ہرگز نہیں بلکہ یہ عوض ہے اس دودھ کا جو بوقت عقد بھے جانور کے تھن میں موجود تھا۔ پس اسے خریدار کے ذمے ڈالناہی عین قیاس ہے۔

تم نے جو تیسری دلیل بیان کی ہے کہ دودھ کے بدلے دودھ دینا چاہیے تھا اس کا جواب بھی ملاحظہ ہو۔ تیسری ولیل : اس صورت میں جنسیت اور مثلیت بالکل محال ہے جو دودھ تھن میں ہے وہ محفوظ ہے جو دودھ نکال لیا گیا وہ غیر محفوظ ہے۔ پس محفوظ چیز کی مثلیت و جنسیت غیر محفوظ چیز کو بتلانا کس قدر عقلمندی ہے؟ اسے تم آپ سمجھ لو بشرطیکه شریعت کے خلاف عقل کو خرج کرتے کرتے وہ بالکل معدوم نہ ہو چکی ہو۔ پس اگر شریعت اس محفوظ دودھ کے بدلے یہ غیر محفوظ دودھ دلواتی تو یہ سراسرعدل و انصاف اور عقل و خرد کے خلاف ہو تا اور بائع پر یہ ظلم ہو تا جے شریعت ناپیند رکھتی ہے۔ کاش کہ یہ عقل کے کیے اسے بھی سوچتے کہ بوقت عقد جو دودھ تھااور جو کخطہ بہ کخطہ بردھ رہا تھااس کا صحیح اندازہ دودھ نکالنے کے بعد کیے ہو سکتا ہے؟ جب نہیں ہو سکتا تو چربہ کمنا صرف ہوا پر تیراندازی کرنا ہے کہ اس کے برابر دودھ دے دے۔ برابری نامکن ہے اور کی بیشی سود میں داخل ہے کیونکہ برابری قائم نہیں رہ سکتی۔ اب اگر بد کما جاتا کہ اس دودھ کا اندازہ کرلیا جائے تو پھر مصیبت اور بڑھ جاتی ہے۔ یہ کچھ اندازہ لگاتا وہ کچھ اور ہی لگاتا۔ دن رات مسلمانوں میں جوتی پیرار ہوتی رہی۔ شارع ملائلا کے حکم کے قربان جائیں روال روال ان پر فدا ہو جنہوں نے بدسب جھیلے میٹنے کے لیے ایک قانون مقرر کر دیا کہ نہ ہے کچھ بول سکے نہ وہ۔ پانچوال جواب ہے ہے کہ دودھ کے بدلے کھجوریں دلوانے میں بھی ایک خاص حکمت ہے اہل مدینہ کی خوراک جیسے دورھ تھا ویسے ہی تھجوریں بھی تھیں' پس ایک کو دو سرے کے بدلے دلوا دیا۔ بیہ وجہ بھی ہے کہ جیسے دودھ ناپ کی چیز ہے کھوریں بھی ناپ کی چیز ہیں۔ شارع سالٹا کی حکمتوں کو ہماری عقلیں کمال یا عتی ہیں؟ اگرتم غور كروتو ديكھو كے كه اگر اناج دلوايا جاتاتو اس ميں بھى بائع پر ايك مشقت نقى كهاں اسے صاف كرتا كب بيوا تا کب روٹی بکتی کب کھائی جاتی۔ پس شریعت نے تھجوریں مقرر کیں کہ جیسے دودھ بلا مشقت پی لیا جاتا ہے تھجوریں بھی بلا تکلیف کھالی جاتی ہیں۔ پس دودھ سے قریب تر میں چیز ہے۔ اس پر اگر ان میں سے کوئی بول اٹھے کہ اچھا صاحب اگر کسی جگہ تھجور وہاں کے لوگوں کی خوراک میں داخل نہ ہو تو؟ ہم کہتے ہیں گو بعض کے نزدیک تھجوریں ہی ضروری ہیں لیکن بعض کا فتوی ہے کہ نہیں وہاں والوں کی جو خوراک ہو وہ دے دے تاکہ مقصود کا حل بآسانی ہو جائے جیسے کہ حضور مان کے فطرے میں پانچ قتم کے اناجوں کا نام لے دیا کہ ہر جگہ والے اپنے ہاں کی خوراک دے سکیں شریعت کے اصول و تواعد سے ملتی جلتی چیزیمی ہے اور بیہ کوئی انو کھی تخصیص بھی نہیں نہ بے دلیل ہے پس اعتراض کوئی چیز نہ رہا۔ ان کا پانچواں اعتراض صنی نھاجس کے جواباتِ صنی بھی گزر کیے۔ فالحمدللد!

### صف میں جگہ ہوتے ہوئے نماز باجماعت ادا کرنے والے کی نماز کانہ ہونا بھی خلاف قیاس نہیں:

اسے بولوگ خلافِ قیاس کتے ہیں ان کی ایک دلیل تو یہ ہے کہ امام اکیلا ہوتا ہے پھراس کی نماز کیسے ہو گئ؟ عورت اکیلی ہوتی ہے اس کی نماز کو تم نے جائز کیسے قرار دیا؟ اس کے جواب میں گزارش ہے کہ یہ تو تمہارا برترین فاسد اور باطل قیاس ہے۔ امام کا تو حق آگے بوھنا ہے۔ اکیلا کھڑا ہونا ہے 'صف بندی مقتدیوں کے بارے میں ہے پھرایک کو دو سرے پر قیاس کرنا کتنا وابی قیاس ہے؟ امام اس لیے مقرر کیا جاتا ہے کہ اس کی اقتداء کی جائے 'اس ٹے پیچھے چھے ہر کام کیا جائے' اس کے حصول کے لیے اس کا آگے بوھنالازی ہے اگر وہ بھی صف میں ہو تو مقصد امامت فوت ہو جائے گا۔ اسے اس کے آس پان کے لوگ تو دیکھ سکیں گے لین اور لوگ اس کی اقداء سے قاصر رہیں گے ای مقصد کو سامنے رکھ کر دو مقدی ہونے کی صورت میں بھی شریعت نے اسے آگے کرنے کا تھم دیا ہے۔ رہی عورت تو اگر کوئی اور عورت نہ ہو تو اسے تنا کھڑا ہونے کا تھم ہے۔ یہ اس لیے کہ مردول کی صف میں اسے ملانا باعث فتنہ ہے۔ اس لیے یہ آکیلی ہی گویا صف ہے۔ جس طرح مردول کو صف میں ملنا آئی جگہ ہے۔ اس طرح عورت کا تنما صف کے پیچھے کھڑا رہنا اسکی جگہ ہے۔ اس ان کا قیاس اس پر قیاس مع الفارق ہے آگر کہ اجائے کہ عور تیں اور بھی ہول پھر بھی اگر یہ عورت ان عورت کی بھی ہے۔ اس وقت اس عورت کا تھم تنا مرد کا ہو کر نماز پڑھے تو بھی اسکی نماز صحیح ہوگ۔ اسکا جواب یہ ہے کہ یہ مسئلہ بھی غلط ہے۔ اس وقت اس عورت کا تھم تنا مرد کا سکتا ہو اور نہ کوئی اور اسکے ساتھ کھڑا ہونے والا ہو تو اس ضرورت و حاجت کی وجہ سے اسکی نماز صحیح ہوگ۔ قیاس بھی بی ساتھ میٹرا ہونے والا ہو تو اس ضرورت و حاجت کی وجہ سے اسکی نماز صحیح ہوگ۔ قیاس بھی بی سکتا ہو اور اسکے ساتھ کھڑا ہونے والا ہو تو اس ضرورت و حاجت کی وجہ سے اسکی نماز وہے ہوگ۔ قیاس بھی بھی اسکی نماز صوح ہو جائے گی۔ امام احمد کے ذہب میں یہ دونوں باتیں درست ہیں۔ ہمارے شخ کا عتار مسئلہ بھی بھی اسکی نماز صحیح ہو جائے گی۔ امام احمد کے ذہب میں یہ یہ دونوں باتیں درست ہیں۔ ہمارے شخ کا عتار مسئلہ بھی بھی اسکی نماز وہوب اور واجبات نماز سے نماز مرد مسئل سکتا اور ایس میں سے کوئکہ صف میں طفت کا وجوب اور واجبات نماز سے نمازہ و آگ عتار مسئلہ ہمی بھی ہے کوئکہ صف میں طفت کا وجوب اور واجبات نماز سے نمازہ و آگ عتار مسئلہ ہو جائے ہیں اور واجبات نماز سے نماز و آخب من عورت کے بعد حرام حرام نمیں رہتا۔ "

رہمن رکھے ہوئے جانور کی سواری لینا اور دورہ بینا بھی خلاف قیاس نہیں رہن کے جانور پر ساوری کرنا اور اس کا دورہ طلا ہے۔ جو سواری کے گااور دورہ نکالے گا، خرچ ای کے ذے ہے۔ اے ظاف قیاس کئے دالوں نے ایک دلیل تو یہ دی ہے کہ یہ جانور اس کی مکیت کا نہیں۔ خرچ کرنا قیت ادا کرنا نہیں پھر سواری اور دورہ کا دالوں نے ایک دلیل تو یہ دی ہے کہ یہ جانور اس کی مکیت کا نہیں۔ خرچ کرنا قیت ادا کرنا نہیں پھر سواری اور دورہ کا حقدار ہو جانا ظانی قیاس ہے۔ ہم کتے ہیں تمہارا یہ قیاس خود ظانی قیاس ہے۔ قواعد و اصول شرع کا اقتضاء ہی ہے جو فرمان رسول ساتھیا میں ہے۔ سنو جو حیوان رہمن رکھاگیا ہے وہ جاندار ہونے کی وجہ سے اللہ کے نزدیک احرام والا ہے۔ کوئی میں کہ ملکیت اس کر رہمن رکھنے والے کی ہے لیکن جس کے پاس رہمن ہے ایس وقت اس کی رقم کا بدلہ ہی ہے۔ قرآن سے اس کا قبضہ اس پر فاہرت ہے اب اگر یہ سواری نہ لے یہ دورہ نہ نکالے تو یہ دونوں نفع باطل ہو جائیں گے جس کا جانور ہے اگر اسے یہ سواری کے لیے دے تو فرمایئ پھر اس کا قبضہ کہاں رہا؟ رہمن ہے جو مقصود تھا وہ فوت ہو گیااگر دودھ نکا لوائی کے ذے لگا دیا جائے تو اس پر تھم چڑھایا جائے کہ تم دودھ دوہ فیت ہو گیااگر دودھ قیمیں جمع کرتے پھرو۔ پس مقتضاتے عمل 'مقتضاتے عمل' مقتضاتے قیاس اور رائین و مرتس اور جانور کی مصلحت اس تھم میں ہے جو شریعت نے مقرر فرہایا کہ مرتس سواری اور دودھ لے اور اس کے عوض اس کا خرچ برداشت کرے۔ دونوں مصلحتیں اس میں آگئیں اور دونوں جق اس میں پورے ہو گئے۔ کیونکہ جانور کا کھانا پایانا مالک کے ذے تھاجب رئین دار اسے کھایا پا رہا ہے تو آس کی طرف سے ایک واجب ادا کرتا ہے پس اس کے بدلے میں جو حق اس کا توج واتا ہے بینی سواری اور دودھ کا اور دودھ کا اس کی ہو جو تو اس کا توج واتے ہو جاتے ہوں اس کے بدلے میں جو حق اس کا توج واتے ہو باتے ہو سواری اور دودھ کھا ایا رہا ہے تو

نفع۔ درنہ یہ ددنوں چیزیں رائیگال جائیں گی اور خرچ مالک پر پڑے گاجو دونوں کی مصلحت کے خلاف ہے۔ اگر مرتن پر بید خرج ڈالا گیاتو یہ اس پر ظلم ہے اس لیے قانون شرع ہی قانون انصاف و عدل ہے۔ اس پر اگر یہ اعتراض کیا جائے کہ اس ے تو چرب معلوم ہوا کہ جو مخص اس واجب کو ادا کرے جو دوسرے پر تھا تو وہ اس کابدلہ لے سکتا ہے اگرتم اے مان لو تو یہ بھی خلاف قیاس ہے کیونکہ اس نے جو چیزائے ذمے نہیں لی دوسرا اس کے سرڈالنے والا کون؟ جس معاوضه کا وہ پابند نسیں دوسرا اسے مجبور کرنے والا کون؟ اس کا جواب سے کہ یہاں بھی تہاری مت ماری گئی سے بھی عین قیاس ہے عدل و مصلحت اس میں ہے 'کتاب و سنت کا مسلم میں ہے۔ اہل میند فقهاء حدیث اور اہل سنت کا میں ندہب ہے۔ اگر کسی بر کوئی قرض ہو اور دو سرا ادا کرے کسی کے جانور یا آدمی کو دو سرا کھلا دے۔ کسی کے قیدی کا فدید دے کر کوئی دو سرا چھڑا لائے اور اس کی نیت اس کے ساتھ اللہ واسطے کی نہ ہو بلکہ اٹی رقم واپس کرنے کی ہو تو بیشک وہ لے سکتا ہے۔ بعض اصحاب احمد نے قرض کی ادائیگی میں تو حق رجوع مانا ہے لیکن قریبی مخص کے خرج میں بہ حق انہیں سلیم نہیں۔ وہ اسے مثل قرض نہیں مانت - ہمارے شخ رایت کے زویک بہ سب برابر کی چیزیں ہیں۔ امام صاحب کے محقق اصحاب کا میں خیال ہے۔ قیدی کے فدیے کے بارے میں فرماتے ہیں کہ وہ مطالبہ کر سکتا ہے لیکن یہ بطور قرض کے نمیں ہے۔ قرآن کی دلالت سنے! تھم ہے: ﴿ فَإِنْ أَدْضَعْنَ لَكُمْ فَٱتُوْهُنَّ أَجُوْرَهُنَّ ﴾ (طلاق: ١) أكروه تهمارے ليے دودھ پلائيں توتم انسين ان كى أجرت اداكردو-پس قرآن نے صرف دودھ بلانے کی اُجرت دسینے کو فرمایا۔ کسی عقد کی شرط نہیں گی اباب کی اجازت کی قید نہیں لگائی۔ نیز فرمان ہے : ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُوْضِعْنَ أَوْلاَدَهُنَّ ﴾ الخ القره: ٢٣٣١) يعنى مائيس ائى اولاد كو كائل دوسال تك دودھ بلائيس- ان ك ليے جو دودھ پلائى كى مت ختم كرنا چاہتے ہيں ان كا كھلانا اور ان كاكبڑا اس پر ہے جس كى اولاد ہے۔ پس بلا عقد و اجازت وجوب موجود ہے۔ جانور کا چارہ مالک پر ہے اسے کراسیے پر یا رہن پر لینے والے کا بھی اس میں ایک حق ہے جب وہ اس پر خرچ كرتا ہے طالانك تھا يہ خرچ مالك ير تو اسے بيہ حق كيوں نہ ولايا جائے گا؟ اگر رائن كے كه ميں نے تجھے كب كما تھا؟ تو بيہ كه سكتا ہے كه بغير خرچ كے اس كى زندگى رہ نييں عتى اور اس كى حفاظت كے ليے تو مُكلف ہے اس ليے يہ تجھے ادا كرنا یڑے گا۔ اس کے بدلے جب وہ راضی ہے کہ جو نفع میں نے اٹھالیا ہے وہ مجھے کافی ہے تو دراصل اس کا احسان ہے اور محض بھلائی ہے۔

پس اگر یمال بیہ حدیث نہ بھی ہوتی تاہم عقلمند میں کرتا' چہ جائیکہ لفظوں میں موجود ہے۔ اس بنا پر ہم کہ سکتے ہیں کہ امانت رکھنے والا شریک اور وکیل بھی جانور پر جو خرچ کرے گا اور اس کے بدلے سواری اور دودھ لے گا' وہ اسے جائز ہے جیسے رہن دار کو جائز ہے۔

اپنی بیوی کی لونڈی کے ساتھ وطی کرنے والے کی شرعی سزا بھی مطابق قیاس ہے اسے قیاں سے قیاں ہے اسے قیاں ہے اسے قیاں کے ساتھ ہوں جو حدیث میں ہے کہ آخضرت میں ہے ایک شخص کے بارے میں جس نے اپنی بیوی کی لونڈی کے ساتھ برا کام کیا تھا فرمایا کہ اگر اس نے زبردی یہ نعل کیا ہے تو لونڈی آزاد ہے اور یہ اپنے پاس سے اور لونڈی خرید کر اپنی بیوی کو دے اور اپنی بیوی کو دے اور روایت میں ہے کہ اگر لونڈی بھی راضی تھی تو وہ اور اس کے مثل اس کی مالکہ کیلئے ہے۔ سنن میں بیر روایت ہے بعض

محد ثین نے اس کی سند کی وجہ سے اسے ضعیف کہا ہے۔ دراصل سے حدیث حسن ہے اور اس سے بھی کمزور روایتوں سے سند کی جائی ہے گئن اس کے مشکل ہونے کے باعث لوگ اس کے ضعف کی طرف جمک پڑے ہیں اور اس کی سند کی کی کو پیش کر دیتے ہیں۔ شخ الاسلام روائیے فراتے ہیں سے حدیث قیاں کے بالکل برابر ہے تین صبح اصولوں کے ساتھ جن میں سے ہر ایک فقہاء کی ایک جماعت کا قول ہے۔ اوّل تو ہے کہ جو شخص دو سرے کے مال کو بگاڑ دے جس سے صاحب مال کا مقصود حاصل نہ ہو سکتا ہو تو اس پر ای کے برابر صانت ہے۔ کس نے غصب کردہ چیز میں ایسا تصرف کیا کہ اس کا نام جاتا رہا تو امام احمد روائی ہو تو اس کے بارے میں تین قول ہیں ایک تو ہے کہ بیر چیز اس کے مالک کی ہے اور فصب کرنے والے پر نقصان کی ذمہ داری ہے اور زیادتی کچھ منیں۔ یہ قول مثل قول شافعی کے ہے۔ دو سرا قول ہیں ہے کہ چیز غصب کرنے والے پر کی ہو جائے گی اور اسے اس جیسی خارت چیز دبنی پڑے گی۔ تیسرا قول ہی ہے کہ چیز کے مالک کو افقیار ہے خواہ وہ چیز رکھ لے اور نقصان کا بدلہ اس سے لے۔ خواہ چیز دبنی پڑے بے لے۔ یمی قول عدل و حق والا ہے لیں اگر کسی نے معنوی صفت فوت کر دی مثل اپنا کام کرنا وہ بھول گیا تو قوت جاتی رہی یا عقل و دین بگر گیا تو اس میں بھی مالک غلام کو اختیار ہے کہ نقصان کا دماد داری ہے بدل کے ساتھ اور وہی مالک ہو جائے گاکیونکہ عادۃ ہے مقصود مالک پر مشکل بلکہ محال ہے لیں مالک کو اختیار ہے۔ دو سرا اصول ہے کہ ہر تلف کردہ چیز کی صانت جنس چیز سے ہماں تک ممکن ہو ساتھ ہی قیمت کی مالک کو اختیار ہے۔ دو سرا اصول ہے کہ ہر تلف کردہ چیز کی صانت جنس چیز سے ہماں تک ممکن ہو ساتھ ہی قیمت کی مالک کو اختیار ہے۔ دو سرا اصول ہے کہ ہر تلف کردہ چیز کی صانت جنس چیز سے ہماں تک ممکن ہو ساتھ ہی قیمت کی مالک کو اختیار ہے۔ وہ سرا اصول ہے کہ ہر تلف کردہ چیز کی صانت جنس چیز سے ہماں تک کہ حیوانوں میں بھی بھی تھم ہم ہوائ کے دوان سے بدلے اس جیساں تک ممکن ہو ساتھ ہی قیمت کی مالک کو اختیار ہے گا

دوسری صورت سے کہ بقدر امکان برابری معتبرمانی جائے۔ جنس میں 'صفت میں 'قیمت میں 'مقصود میں اور نفع میں ظاہر ہے کہ یمی صورت نص و قیاس و عدل سے زیادہ قریب ہے نظیراس کی سنت اور اتفاق صحابہ رہی آتی ہے جاہت ہے۔ تبھیڑا اور ضرب کا قضاص ہے۔ امام احمد رطافتہ سے سے منقول ہے۔ پہلے بیان بھی ہو چکا ہے جب پوری مثلیت اور برابری نامکن ہے تو جتنی ہو سکے اور جس قدر ممکن ہو وہی درست رہے گی۔ جنس کا ایک ہونا قیمت سے زیادہ برابر ہے پس یمی قیاس ہے اور یمی قرآن و صدیث کا منشاء ہے۔

تیسری اصل سے ہے کہ جو مخص اپنے غلام کا مثلہ کردے وہ غلام آزاد کردیا جائے گا۔ یمی فقهاء حدیث کا مسلک ہے۔ اس بارے میں مرفوع حدیثیں بھی ہیں اور صحابہ رکھاتھ کے فرمان بھی ہیں جیسے حضرت عمر بناٹھ وغیرہ ۔ پس یہ حدیث ان تیول اصول کے مطابق ہے اس کے دلائل قیاس عدل کے مطابق ہیں۔ پس جبکہ اس لونڈی نے اس کی بات مان لی تو اس نے اس کو اس کی مالکہ پر بگاڑ دیا۔ اس بات سے اس کی قیمت جاتی رہی کیونکہ یہ زانیہ ہو گئی چراس کی مالکہ بوجہ غیرت کے اس سے خدمت نہیں لے سکتے۔ کیونکہ یہ اس کے خاوند کی منظور نظر ہو گئی اور اس نے اسے گھورنا شروع کر دیا اب اسے کیابردی کہ اس کی بیوی کی فرمانبرداری کرے جیسے کہ اس سے پہلے وہ اطاعت گزار تھی اور سے صاف بات ہے کہ جب کوئی شخص سمی کی چیز کوبگاڑ دے جس سے اس کی قیت گھٹ جائے تو چیز والا اپنی چیز کے برابر کی چیز اس سے طلب کر سکتا ہے۔ اس لیے شارع الله الما لونڈی کی مالکہ کو اس جیسی اور لونڈی دینے کا فیصلہ کیا اور بیا لونڈی اس کو دلوا دی کیونکہ جس چیز کا عوض دے دیا گیاوہ چیز بھی نہیں دی جا سی ول اگر مالکہ اے اپنی ملیت میں رکھنے پر رضامند ہے اور جو کی اس میں آگئ ہے اس کے عوض کی قیمت لے لینا چاہتی ہے تو اسے بیر حق بھی حاصل ہے جب وہ اس سے راضی نہیں اور جانتی ہے کہ لونڈی اب اس کے مطلب کی نہیں رہی تو پھر شارع میلائل نے بتلا دیا کہ اس مخص کو بید لونڈی دے دی جائے اور وہ اس کے عوض اور لونڈی اسے خرید دے۔ اگر کوئی اعتراض کرے کہ چر تہیں جاہیے کہ ای طرح جو اجنبی شخص کسی قوم کی لونڈی کے ساتھ بد کاری کرے تو اسے بھی قیمت یا بدلے کی لونڈی دینی پڑے گی تو جواب دیا جائے گاکہ ہاں قیاس کا اقتضاء تو یمی ہے جبکہ دونوں صورتوں میں کوئی اثر انداز فرق نہ ہو اگر ہو تو بیشک یہ الحاق باطل ہو جائے گا۔ اس لیے کہ جو بگاڑ ایک عورت کی لونڈی کے ساتھ اس کے میال کی وطی سے اس عورت یر ہے وہ اجنبی کے فساد سے بہت بڑا ہے- الغرض اس کاجواب مرکب ہے اس لیے کہ کوئی قرآن و حدیث کے الفاظ یا اجماع صاف نہیں ہے۔

ربی حدیث کی دوسری صورت یعنی لونڈی راضی نہ تھی۔ لیکن اس نے جراً کراہا اس سے وطی کی ہے تو مثلہ کرنے فصل کے برابر ہے۔ یہ وطی قائم مقام کان ناک کاٹ لینے کے ہے' اس لیے سزا ضروری ہے۔ قائم مقام خدمت کے نفع کے نہیں پھر جب یہ لونڈی اس کی ہو جائے گی اور اسے اس کے بدلے کی لونڈی اپنی ہوی کو دینی پڑے گی تو یہ آزاد ہو جائے گی جیہ کہ مثلہ کرنے کے بعد آزادگی کا عظم حدیث جریف میں ہے۔ ہمارے شخ رہاتی کہ اگر کسی نے اپنے غلام کو یہ کاری پر اکراہ کیا ہے تو وہ بھی آزاد ہو جائے گا کسی غیر کی لونڈی میں کوئی شرعی فرق اثر انداز ہو تو اور بات ہے ورنہ قیاس تو جس صورت میں اس غیر کی لونڈی اور اس کی ہوی کی لونڈی میں کوئی شرعی فرق اثر انداز ہو تو اور بات ہے ورنہ قیاس تو دونوں میں برابری ہی چاہتا ہے۔ قرآن کی آئیت ہے: ﴿ وَلاَ تُذَکّرِ هُوْا فَتَیَاتِکُمْ عَلَی الْبِعَآءِ ﴾ الخ النور: ۳۳) اپنی لونڈیوں پر بد کاری کے لیے زبردستی کی تو ان پر زبردستی اگراہ ہونے بد کاری کے لیے زبردستی نہ کرو کہ اس طرح تم پچھ دنیا کمانی چاہو۔ کسی نے ان پر ایس زبردستی کی تو ان پر زبردستی اگراہ ہونے

کے بعد اللہ تعالی غفور رحیم ہے۔ اس آیت میں جس اکراہ سے ممانعت ہے یہ وہ اکراہ ہے کہ لونڈی کا مالک اس کی بدکاری سے مال حاصل کرنا چاہتا ہے۔ جیسے کما گیا ہے کہ منافقوں کا سردار عبداللہ بن ابی اپنی لونڈیوں سے جربیہ بدکاری کرا تا تھا اور ان کی خرچی کھاٹا تھا یہ اور چیز ہے اور کسی کا ان سے جراً بدکاری کرنا اور چیز ہے یہ تو مثلہ کرنے 'ہاتھ' پاؤں' کان' ناک کاٹنے کے برابر ہے اور یہ کہ وہ جائے اور اپنی عصمت فروثی کرکے مال اس کے ہاتھ میں لاکر دے یہ اور ہی چیز ہے۔

پھردوسرا جواب ہے ہے کہ مثلہ کرنے کے بدلے آڑا ہوگی کا مئلہ اس آیت کے نزول کے وقت تھا ہی نہیں وہ اس کے بعد مشروع ہوا۔ ہمارے شخ رہاتھ کا فرمان ہے کہ اس حدیث پر کلام کرنا سخت دُشوار مرحلہ ہے۔ اگر ہے حدیث ثابت ہے تو اس کی ظاہری توجیہ بھی ہے اگر ثابت ہی نہیں تو پھر کسی کلام کی ضرورت بھی نہیں۔ میرے نزدیک تو کوئی الی حدیث نہیں جو اصول ثابتہ کے ظاف پڑتی ہو۔ جمال تک غور و تذر کیا جا سکتا ہے شرعی دلا کل کی چھان بین کی جا سکتی ہے۔ ہم تو اس نتیج پین کہ کوئی قیاس ضحے کسی حدیث ضحے کے ظاف نہیں نہ کوئی معقول ضحے منقول ضحے کے ظاف ہے اگر آپ کو کہیں ایسا منظر نظر آئے تو اگر آپ غور سے دیکھیں تو دونوں کو صحے نہ پائیں گے ایک میں ضعف ضرور ہو گا۔ ہاں یہ بالکل صحح ہے ایسا منظر نظر آئے تو اگر آپ غور سے دیکھیں تو دونوں کو صحے نہ پائیں گے ایک میں ضعف ضرور ہو گا۔ ہاں یہ بالکل صحح ہے کہ صحیح و فاسد قیاس میں تمیز بہت مشکل ہے۔ اگر بریے بڑے ذی علم حضرات پر بھی مخفی رہ جاتا ہے پھر کم علم لوگوں کی تو بات ہی کیا ہے؟ اس صفت کو پالینا جو علم میں اثر انداز ہے' اس معنی کو حاصل کرلینا جن پر احکام کا تعلق ہے' بڑا زبردست بی کیا ہے؟ اس صفت کو پالینا جو علم میں اثر انداز ہے' اس معنی کو حاصل کرلینا جن پر احکام کا تعلق ہے' بڑا زبردست بھی بھر ہے۔ ان میں جو کھلی چڑیں ہیں اسے قواکٹر لوگ جان لیتے ہیں لیکن جو نئتے اور بار کیاں ہیں اس کی سمجھ میں اس میں تی بھرے کہ قرآن کے خلاف ہو جاتے ہیں اور صحح قیاس ان کی سمجھ میں اس کی سمجھ میں اس کی سمجھ میں اس کی سمجھ میں اس کی سمجھ میں کر قبل سمجھ کہ قرآن صدیث کے بار یک دلا کل جو احکام پر ہوتے ہیں اکٹر لوگوں پر ظاہر نہیں ہوتے ہیں اور صحح قیاس ان کی سمجھ میں نہیں کہ خوات میں میں کہ کر گا کی کر ایک کر اس کی در کر کھر کر ان کر کر خوات کی کہ قرآن صدیث کے بار یک دلا کل جو احکام پر ہوتے ہیں اکٹر لوگوں پر ظاہر نہیں ہوتے۔

پھراس پر ایک اعتراض ہے بھی ہو سکتا ہے کہ تم ہمارے اس اعتراض سے اگر چھوٹ بھی گئے تو اس اعتراض کا کیا کو گئے؟ کہ اس فخص پر حد زنا کیوں نہیں؟ بادجود یکہ نہ شکیت ہے نہ شبہ ملکیت۔ تو جواب ہے ہے کہ حدیث میں حد ہونے نہ ہونے نے متعلق کوئی ذکر نہیں اس میں تو ضانت اور کیفیت کا بیان ہے اگر اعتراض کیا جائے کہ اور روایت میں موجود ہے کہ اگر اس عورت نے اس لونڈی کو اس کے لیے طال کر دیا ہے تو اس سو کو ڑے لکیں گا ور اگر طال نہیں کیا تو اس رجم کر دیا جائے گا۔ جینے کہ اقتضاء قیاس بھی ہے۔ اس کا جواب ہے ہے کہ بحد اللہ یہ بالکل ہی قیاس صحح اور میزان عمل اور اصول و تواعد شریعت کے مطابق ہے اس کے طال کرنے سے کانی شبہ آگیاجو حد کے ساقط کرنے کے لیے کانی ہم نمار اور اصول و تواعد شریعت کے مطابق ہا س کے طال کرنے سے کانی شبہ آگیاجو حد کے ساقط کرنے کے لیے کانی ہم نمار نوائز فائدہ اٹھایا ہے اور زوجہ کے طال کرنے سے اس میں جو شبہ پیدا ہو گیا تھا اس سے حد ہٹ گئی اگر اعتراض کیا جائے کہ سوکو ڈول کو تعزیر کیسے کہ دو گئ وجواب ہے ہے کہ یہ تو بالکل بے جان اعتراض سے تعزیر کی کوئی معین مقدار نہیں بلکہ مقدار جرم کے اور اس کی صفت کے اور چھوٹے برے ہونے کے تعزیر بھی تھٹی بڑھتی رہتی ہو اس کی دلیل لیجئ کم خوروں کو تعزیر کیس مقدی کے اور اس کی صفت کے اور چھوٹے برے ہونے کے تعزیر بھی تھٹی بڑھتی رہتی ہو اس کی دلیل لیجئ کو ڈول سے زیادہ بڑتی اور اس کی صفت کے اور چھوٹے برے ہونے کہ تعزیر کی میں اور زمانہ صدیقی میں تھی وہ چالیس کو ڈے کو ڈول سے زیادہ مار پؤا دی۔ اس کی اگر کیا کی تعزیر کا ہے کہ حدیث میں اور نمانہ صدیقی میں تھی وہ چالیس کو ڈے ساتھ اس کا اصلی مال آدھوں آدھ چھین لیا ہی ہے۔ اس کی اس کا سہا ہوا فی ان کا سر میاتھ اس کا اصلی مال آدھوں آدھ وہ چھین لیا ہو تو کے ساتھ اس کا اصلی مال آدھوں آدھ وہ چھین لیا ہو سے کہ سے تھیں اور کو تو کو گئی ہوں کیا ہوئی کی سے کہ کے ساتھ اس کا اصلی مال آدھوں آدھ چھین لیا ہوئی ہوئی کیا ہوئی کی سے کہ کیا ہوئی کی

گری پڑی چیز جے مل جائے اور وہ اسے چھپا کر بیٹھ رہے تو اس کی قیمت سے کئی چند اس پر جرمانہ عائد کیا۔ وہ چور حوالی چیز چراتا ہے جس پر اس کے ہاتھ نہیں کٹ سکتے۔ اس سے اس کی قیت سے بہت زیادہ بطور تاوان کے لینا مقرر ہوا ہے۔ ذی کے قاتل سے حضرت عمر واللہ اور حضرت عثان واللہ نے دیت بوھا کرلی ہے۔ امام احمد رواللہ وغیرہ بھی اس طرف سکتے ہیں۔ اگر مخالف کے کہ جمارا اعتراض اس پر بیہ ہے کہ حدیث میں ہے دس کو روں سے زیادہ کی کو بجز حد کے نہ لگائے جائیں تو جواب اس کا یہ ہے کہ اللہ کے پیغیر کے سامنے ہماری طرف سے سمع واطاعت پیش ہے لیکن آپ کی خوش فنمی کو کیا کیا جائے کہ آپ حدیثوں کو خواہ مخواہ آپس میں کراتے ہو اور ایک کو دوسری کے خلاف پیش کرتے ہو۔ سنیے اصطلاح شارع طِلِنَا مِن جو حد ہے وہ اصطلاح فقہاء کی حد سے بہت عمومیت والی ہے۔ ان کے نزدیک تو حد کہتے ہیں کسی گناہ پر شریعت کی طرف سے مقرر کردہ سزا کو اور شرعی اصطلاح میں حد نام ہے اس کا بھی اور نفس گناہ کا بھی۔ جیسے فرمانِ قرآن ے : ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا ﴾ (بقرہ : ١٨٧) فرمان ہے : ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ﴾ (بقرہ : ٢٢٩) اوّل آیت میں حدود حرام ہیں اور دوسری آیت میں حدود حلال ہیں۔ حدیث شریف میں ہے اللہ تعالی نے حدیں مقرر کر دی ہیں ان سے تجاوز نہ کرو۔ پہلے بروایت حضرت نواس بن سمعان بناتھ حدیث گزر چکی ہے جس میں ہے کہ دونوں میں حدود اللی ہیں اور کھی اس لفظ سے شارع ملائل نے جنس سزا بھی مرادلی ہے گو وہ مقدر و معین نہ ہو۔ پس جو حدیث آپ نے پیش کی ہے مراد اس سے وہ جرم ہے جو حق اللہ میں ہو۔ اگر اس پر اعتراض کیا جائے کہ دس اور دس سے کم ہی ہو گی جبکہ حد سے مراد گناہ کی حد ہو۔ تو جواب میں کما جائے گا کہ مراد اس سے بہ ہے کہ مثلاً خاوند اپنی بیوی کو میاں اپنے غلام کوباپ اپنے بینے کو اُجرت پر رکھنے والا اپنے ہال کے ملازم کو اگر کسی جرم پر سزا کرے اگر بطور تربیت اور تادیب کے پچھ مار پیٹ کرنا چاہے تو وس کوڑے سے زیادہ نہ مارے بس سے مطلب ہے حدیث کا اور اسی پر سے حدیث محمول ہے۔ اللہ تعالی نیک

الله سجانہ وتعالیٰ نے ج و عرب کے پورا کرنا بھی خلاف قیاس نہیں الله سجانہ وتعالیٰ نے ج و عرب کے پورا کرنے کا تھم دیا ہو۔

انجہ کا اس پر انقاق ہے اور نوافل میں ان کا کچھ جھڑا بھی ہے لین حابی نے جب عمرہ کا احرام باندھ لیا تو احرام کے کھلنے تک وجوب پورا نہیں ہوتا اس ابورے زمانے میں اپنی ہیوی سے الگ رہنا ضروری ہے اگر اس نے وطی کرلی تو اس سے احرام کی مدت کو پورا کرنا اس پر سے سافط نہیں ہوتا اس کا ایک حرام کام اس واجب کو اس پر سے نہیں ہا ساسکنا جو اللہ کی طرف سے اس پر ہے مثلاً کی نے عمداً روزہ تو ڈریا تو اس پر سے شام تک رکنا ہٹ نہیں گیا اس سے یہ نہیں کما جا سکتا کہ تیرا روزہ تو باطل ہو ہی گیا اب کھاتا پیتا رہ۔ بلکہ اس پر ضروری ہے کہ اس دن بھی کھانے پینے سے رکا رہے اور پھر اس روزے کی قضا نمازی کا کیوں نہیں تلاتے؟ اس کاجواب یہ ہے کہ یمی دہ چنے ہو رکنا ہے اگر اس پر اعتراض کیا جائے کہ پھر تم بھی تھم نمازی کا کیوں نہیں تلاتے؟ اس کا خورود وقت ہے اور وہ عرفے کے دن کی شام ہے جیسے روزے کا محدود وقت ہے اور وہ عرفے کے دن کی شام ہے جیسے روزے کا محدود وقت ہے اور وہ عرفے کے دن کی شام ہے جیسے روزے کا محدود وقت ہے اور وہ عرفے کے دن کی شام ہے جیسے روزے کا محدود وقت ہے اور وہ عرفے کے دن کی شام ہے جیسے روزے کا محدود وقت ہے اور وہ عرفے کے دن کی شام ہے جیسے روزے کا محدود وقت ہے اور وہ عرفے کے دن کی شام ہے جیسے روزے کا محدود وقت ہے اور وہ عرفے کے دن کی شام ہے جیسے روزے کا محدود وقت ہے اور وہ عرفے کے دن کی شام ہے جیسے روزے کا محدود وقت ہے لیا کوئی روزہ کھول نہیں سکتا۔ پس روزہ اور ج ہے وہ عباد تیں سکتا۔ پس روزہ اور ج ہے وہ عباد تیں

بیں کہ ای وقت میں دوبارہ ادا نہیں کی جاسکتیں۔ لیکن فماز الی عبادت نہیں یہ اپنے ایک ہی وقت میں کئی کئی دفعہ ادا ہو

علی ہے۔ اس فرق کا بھید مختفر لفظوں میں یہ ہے کہ روزے اور جج کا وقت سارا کا سارا اس میں مشغول ہے اس میں کوئی

اور چیز سا نہیں سکتی بخلاف فماز کے وقت کے کہ اس میں بہت وسعت ہے اس نماز کے بعد بھی وہ وقت خالی رہتا ہے لیں اس

میں اس کے سوابھی ادا ہو سکتا ہے تو نماز اگر بگڑ جائے تو اس کے اسی وقت میں دوبارہ ادا ہو سکتی ہے۔ لیکن روزہ اگر ٹوٹ

جائے تو اسی دن میں اسے دوبارہ ادا نہیں کر سکتے۔ جج اگر فاسد ہو جائے اس وقت میں دو سراج ادا نہیں ہو سکتا۔ جج دو سرے
سال ادا کیا جائے گاروزہ رمضان سارا گزرنے کے بعد پھرادا کیا جائے گا۔ واللہ اعلم۔

جن لوگوں نے اسے روزے میں بھول کر کھا لینے سے روزے کانہ ٹوٹنا بھی خلاف قیاس نہیں ظان قیاں کہا ہے وہ کتے ہیں کہ اس میں تھم الی کو بھول کر ترک کرویتا ہے اس جو ترک کیا اس کا پھرے کرنا ضروری اور لابدی ہے تو یہ ایا ہی ہے جیسے اپنا بے وضو ہونا بھول کر نماز ادا کرلی لیکن اسے خلافِ قیاس نہ کہنے والوں کی دلیل بہت قوی ہے۔ اس لیے کہ شریعت کا قاعدہ یہ ہے کہ جو مخص کمی ناجائز کام کو بھولے سے کر گزرے اس پر کوئی گناہ نہیں۔ اس پر کلام اللہ شریف کی آیت: ﴿ رَبُّنَا لاَ تُوَاحِدُنَا إِنْ نَّسِينَا آوُ اخْطَانًا ﴾ الخ (بقره: ٢٨١) دليل ب مديث شريف من موجود ب كه اس دعا يركه خدایا تو جمیں عاری بھول اور خطایر نہ پکڑ اللہ تعالی نے قبولیت عطا فرمائی ہے اور فرمایا ہے کہ میں نے قبول فرمائی- جب سے فابت ہے تو یہ فابت ہو گیا کہ اس نے کوئی گناہ نہیں کیا کوئی حرمت اس سے ایس صادر نہیں ہوئی کہ روزہ ٹوٹ جائے۔ یی صریح اور صاف قیاس ہے۔ عبادت حرام کام کے کرنے سے برباد ہوتی ہے۔ عبادت تھم کو چھو ڑنے سے باطل ہوتی ہے۔ اس قیاں پر ہم کمہ سکتے ہیں کہ نماز میں بھول کرجس نے کلام کرلیا اس کی نماز بھی باطل نہیں۔ اس لیے یہ بھی ابت ہے کہ بھولے سے احرام کی حالت میں جماع کر لینے سے اور روزے کی حالت میں ایبا کر لینے سے ج و روزہ بھی باطل نہ ہو گا۔ اس طرح خوشبو لگا لینے سے اسر ڈھک لینے سے اسر منڈوا لینے سے انٹن کوالینے سے جبکہ یہ کام بھول سے ہوئے ہوں کوئی فدید واجب نہ ہو گا۔ ہاں البتہ شکار میں چونکہ تلف ہے وہ مقول کی دیت کی طرح ذمہ پر عائد ہو جائے گی- لباس اور خوشبو سرمندائی اور نافن ترشوائی بید اس باب سے نہیں جس میں الف ہو تا ہے نہ یہ چیزیں شرعاً اور عرفا قیمت کی چیزیں ہیں۔ ای قیاس کو جاری اور باتی اور ساری کرتے ہوئے ہم کتے ہیں کہ اگر کسی نے بھولے سے وہ کام کرلیا جس کے نہ کرنے کی اس نے قتم کھائی ہے تو اس کی قتم بھی نہیں ٹوٹی خواہ اللہ کی قتم ہو' خواہ طلاق کی قتم ہو' خواہ آزادگی ہو' خواہ اور کوئی ہو۔ اس لیے کہ بھولے سے گناہ کر لینے والا گنگار نہیں۔ معصیت کاجو تعلق ایمان سے بے وہی تعلق خلاف قتم کرنے کا قتم سے ب یں یہ مخص گنگار نہ کما جائے گا۔

یی تھم اس پر ہے جس پر نماز کی حالت میں نجاست پر جائے اور وہ بھولے سے نماز پڑھ لے۔ اس کی نماز باطل نہیں ہاں اگر نماز کا کوئی فرض بھولے سے چھوڑ دیا ہے یا جنابت کا عنسل رہ گیا ہے یا وضو چھوٹ گیا ہے یا زلاۃ یا ج کے فرضوں میں سے کوئی فرض بھولے سے رہ گیا ہے تو اس پر تھا ادا ہی نہیں میں سے کوئی فرض بھولے سے رہ گیا ہے تو اس پر تھا ادا ہی نہیں کیا پس تھم کی بجا آوری اس پر باقی ہے۔ اس فرق کا بھید یہ ہے کہ ناجائز کام بھولے سے کرلینا اس کا وجود عدم کے برابر کر دیتا ہے اور تھم کی بجا آوری کا بھولے سے ترک کرنا اس فرض کو ساقط نہیں کرتا۔ جیسے کہ ناجائز کو کر گزرنا گناہ کے ساقط

ہونے کا ذریعہ ہے۔ اگر اعتراض کیا جائے کہ یہ فرق تو تمهارے خلاف ہے اس لیے کہ جو چیزیں روزہ توڑ دینے والی ہیں ان سے فیج جانا تھم اللی ہے اس کے اس میں نیت شرط ہے اگر یہ چیزیں ناجائز کے باب سے ہوتیں تو نیت کی ضرورت نہ پرتی جیے کہ اور حرام چین ہیں۔ اس کا جواب سے ہے کہ بینک نیت روزے میں شرط ہے اگر یہ نہ ہو تو یہ عبادت ہی نہیں رہتا نہ اس پر نواب ملتا ہے' اس لیے کہ ثواب تو نیت پر ہے ہی اس ترک کو عبادت کہتے ہوئے نیت کی شرط ضروری ہے۔ یہ چیز مچھ روزے کے ساتھ ہی مخصوص نہیں بلکہ ہرترک پر ثواب نیت کے ساتھ مشروط ہے باوجوداس کے اگر وہ اسے بھولے سے کرلے تو گنگار نہیں ہوتا جب اس نے اللہ کیلیج اسے نہ کرنے کی نیت کرتی ہے پھر بھول چوک سے اس نعل کو کر بیٹا ہے تو اس کی سے بھول اس کے تواب میں کوئی کی نمیں آنے دے گی بلکہ اپنے قصد ترک پر جو محض اللہ کیلئے ہے۔ تواب پا لے گا اور بھول پر گنگار ہی حال روزے کا ہے۔ اس طرح بھول جانے والے کا فعل اس کی طرف مضاف ہی نہیں ہو تا۔ جیے مدیث شریف میں ہے کہ جو بھول کر کھائی لے وہ اپنا روزہ پورا کر لے اسے اللہ نے کھالیا پالیا۔ چونکہ اس کا ارادہ نہیں اس لیے یہ فعل اس کی طرف مضاف ہی جہیں ہوا بلکہ اللہ کی طرف مضاف ہوا اور ظاہر ہے کہ خدائی فعل کا اختیار بندے کو نہیں۔ اس لیے وہ اس کا مُکلف بھی نہیں۔ اسے تکلیف اس کے اپنے فعل کی ہے۔ پس بھولنے والے کا فعل ایابی ہے جیسے سونے والے کا مجنون کا بیتے کا۔ مثلاً روزے دار دن کو سویا ہے اور اسے احتلام ہو گیایا جاگ رہا ہے جو قدرتی طور پر بلا قصد قے آگی تو اس کا روزہ نہیں ٹوٹنا ہاں اگر اس نے از خود کیا ہے تو بیشک روزہ ٹوٹ جائے گا اگر بے قصد اور باقصد کا ایک ہی تھم ہوتا تو دونوں صورتوں میں اس کاروزہ جاتا رہتا۔ حالانکہ ایسا نہیں اس پر اگر اعتراض کیا جائے کہ پھر کیا وجہ کہ جو شخص خطاکر کے رات سمجھ کے کھاتا ہے حالانکہ دن فکل آیا ہے تو تم کہتے ہو کہ اس کا روزہ جاتا رہا؟ اس کا جواب سے ہے کہ سلف خلف کا اس میں اختلاف ہے جو لوگ فرق کرتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ غلطی کرنے والے کا بچاؤ غلطی سے ممکن ہے بخلاف بھول جانے والے کے ' پھریہ بھی یاد رہے کہ بعض سلف کا مذہب یہ ہے کہ اگر روزہ افطار کرلیا ہے میہ سمجھ کر کہ غروب ہو چکا پھر ظاہر ہوا کہ دن ہے تو روزہ جاتا رہالیکن ایس غلطی ایس سحری کھانے میں ہوئی ہے تو روزہ نہ جائے گا۔ اب جارے استاد صاحب کا فیصلہ سنے! وہ فرماتے ہیں کہ جن بزرگوں کا قول ہے کہ ان دونوں صورتوں میں روزہ نہ ٹوٹے گاائنی کا قول قوی ہے۔ اننی کے قول کی تائید دلائل کتاب و سُنت سے ہوتی ہے۔ اس کی تفصیل سنے۔ خطا اور نسیان دونوں کا بیان کتاب اللہ میں ایک ساتھ ایک ہی ہے کہ ان پر پکر نہیں۔ اس طرح فقہا کے نزدیک خطاکار اور بھول جانے والا دونوں احکام حج میں ایک ہی تھم میں ہیں۔

ای طرح اپ فعل کا قصد جیسے بھول کر کرنے والے کا نہیں ایسے بی خطا کرنے والے کا بھی نہیں اور سنے! یہ تو حدیث میں ہے کہ ایک مرتبہ صحابہ بڑی ہے کے روزہ کھول دیا پھر سورج بادل میں سے نکل آیا لیکن یہ مروی نہیں کہ انہیں اس روزے کی قضا کا حکم دیا گیا۔ گو حضرت ہشام بن عودہ سے جب اس کا سوال ہوا تو آپ نے فرمایا قضا ضروری ہے۔ لیکن ان سے بھی برے عالم حضرت ابوعوہ سے مروی ہے کہ ان پر کوئی قضا نہیں۔ اب خطا سے سحری کھالینا بھی سنیے۔ صحیحین میں ہے کہ بعض صحابہ کھاتے پیتے رہے بہاں تک کہ سیاہ دھاگے سے سفید دھاگے کی تمیز ہو گئی۔ ان کی اس خطا کی وجہ سے ان میں سے کی کو اس روزے کے قضا کرنے کا حکم نہیں دیا گیا۔ ای طرح صحیح روایت سے خابت ہے کہ امیر المؤمنین حضرت عمر بن خطاب بڑی نے ایک مرتبہ روزہ افطار کر لیا پھر معلوم ہوا کہ ابھی تک سورج غروب نہیں ہوا تو آپ نے فرمایا ہم اس کی

قضا نہیں کریں گے کیونکہ ہم نے گناہ کرنے کے ارادہ سے الیا نہیں کیا۔ گو ایک سند سے مروی ہے کہ ہم اس کی قضا کریں گے لیکن پہلی روایت کی سند زیادہ ثابت ہے۔ یہ بھی مروی ہے کہ آپ نے فرمایا یہ بردا بلکا معاملہ ہے اس کا مطلب بعض نے یہ بیان کیا ہے کہ امرقضا کی خفت مراد ہے۔ لیکن لفظ کی دلالت اس پر نہیں ہے۔

ہمارے شیخ فرماتے ہیں ہیں قول از روئے نقل کے از روئے عقل کے اور از روئے دلا کل کتاب و سنت کے اور از روئے قیاس کے بھی زیادہ قوی ہے۔ میں نے استاد صاحب روائی ہے ہیں کر عرض کیا کہ پھر کیا وجہ کہ حضور نے ایک شخص کو پچھنا لگاتے ہوئے دکھ کر فرمایا کہ اس نے اور اسے پچھنا لگانے والے نے روزہ توڑ دیا حالانکہ اس فرمان سے پہلے انہیں اس چیز کا عِلم نہ تھا نہ یہ حدیث انہیں پنچی تھی ہے تھم تو ای روز مقرر ہوا۔ تو آپ نے فرمایا کہ اس حدیث سے تو صرف یہ معلوم ہوا کہ ایساکرنے سے روزہ جا کر ہوئی کمہ دے کہ کھانے معلوم ہوا کہ ایساکرنے سے روزہ جا کا رہتا ہے مثل بھولے سے کھانے پینے والے کو کھا کا پیتا دیکھ کر کوئی کمہ دے کہ کھانے پینے والے نے روزہ توڑ دیا۔ اس میں مرف یہ بیان ہے کہ ایساکرنے سے روزہ ٹوٹ جا تا ہے۔ اس میں نہ توڑنے والی چیز کا ذکر ہی نہیں۔ اس کی اور دلیلیں ہیں جن میں ہے کہ نسیان اور بھول 'خطا اور جمالت شرعی مانع ہیں' واللہ اعلم۔

اس مسکلہ کو بھی بعض نے خلاف گمشدہ خاوند کی بیوی چار سال تک انتظار کرنے کے بعد آزاد ہے قیاس کما ہے طال کلہ ظفاء راشدین کا پیر فیصلہ ہے حضرت عمر بھاتھ نے ایک ایس عورت کو جس کے خاوند کا کوئی پہتہ نہ تھا چار سال کے بعد دوسرا نکاح کر لینے کا تھم دیا اس نے کرلیا پھراس کا پہلا خاوند آگیا تو آپ نے اسے اختیار دیا کہ اگر چاہے اپنی بیوی کو لے لے اور اگر چاہے اپنا مروصول کر لے۔ امام احمد رطاقیہ کا یمی ندہب ہے بلکہ وہ فرماتے ہیں جو اس کے سوا کچھ اور کہتا ہے میں نہیں سمجھ سکتا کہ اس کے پاس کون سی دلیل ہے؟ مسائل ابوداؤد میں ہے کہ امام صاحب رطاقیہ سے کما گیا کہ اس مسئلہ میں پچھ کھٹکا تو آپ کو بھی ضرور ہو گا؟ فرمایا استغفراللہ کھکاکس بات کا جبکہ پانچ صحابہ رہی آئی کا یمی فتوی ہے۔ بلکہ آپ فرماتے ہیں یہ بروی کم علمی ہے کہ کوئی مخص اس عورت کے بارے میں خاموثی اختیار کرے۔ آپ تعجب سے سنیں گے کہ بعض متاخرین حنبلی حضرات نے امام صاحب کی تقلید کو خیرماد کمه کریمال تک کمه دیا ہے کہ حضرت عمر موالٹہ کا بیہ فتویٰ خلاف قیاس ہے۔ اس عورت کا خاوند جب بھی آئے یہ اس کی بیوی ہے بجزاس کے کہ ہم کہیں یہ جدائی ظاہری باطنی طور پر جاری ہو چکی۔ اگر ایسا کما جائے تو ہم کہتے ہیں کہ چرب دوسرے کی بیوی بن گئ اور ہر حال میں اس کی بیوی رہے گی۔ بعض مخالفین فاروق نے تو یہال تک لب کشائی کی ہے کہ اگر کسی حاکم نے قول فارون پر فتوی دے دیا تو اس کا تھم اور فیصلہ توڑ دیا جائے گا کیونکہ قیاس سے یہ بہت بی بعید ہے۔ یہاں ایک تیسری جماعت ہے جو نہ تو فیصلہ فاروقی سے پوری موافقت کرتی ہے نہ مخالفت بلکہ ج کی ایک نئ چال چلتی ہے-ان کا قول ہے کہ نکاح ٹائی کے بعد اگر اس کا خاوند آگیا ہے اور اب تک اس دوسرے خاوند نے اس سے مجامعت نسیں کی تو بید عورت پہلے خاوند کو مل جائے گی اور اگر وہ دخول کرچکا ہے تو پہلے کی طرف نہ لوٹائی جائے گی- ہمارے شیخ مرحوم فرماتے ہیں کہ بھلا ان مخالفین فاروق کے پاس وہ ہدایت' وہ عقل و فراست اور وہ عِلم و حکمت کہاں؟ جو حضرت فاروق ہوائھ کے پاس تھی۔ اسے ہم ایک قاعدے سے خابت کرتے ہیں۔ سنیے یہ قاعدہ موقوف معاملات کا کہتے جس میں کوئی شخص بغیر اجازت مالک کوئی میر پھیر کرے اور ان میں تصرف کرے تو آیا یہ تصرف مو جائے گا؟ یہ ناک کی اجیبیت پر موقوف رہے گا؟ اس بارے میں دو قول مشہور ہیں۔ امام احمد رطائلے سے دونوں روایتیں ہیں۔ ایک تو یہ کہ یہ موقوف ہے اجازت پر امام ابو حنیفہ

رطیتہ اور امام مالک رطیتی کا ند بب میں ہے۔

دوسرا قول یہ ہے کہ یہ موقوف نہیں امام شافعی طاللہ کے دونول قولول میں سے مشہور قول کی ہے۔ یہ تھم نکاح میں تجارت میں اور اجارہ دینے میں ہے۔ امام احمد روائلہ کا ظاہر قول تفصیل والا ہے بعنی یہ کہ جب مالک سے اجازت حاصل کرنی مكن نه ہو اور چيز برباد ہونے كا خطرہ ہو تو عقد كرلے ليكن چرجب وہ عذر عل جائے تو مالك كى اجازت پر مدار ہو گا اگر اس نے اسے جائز رکھا تو درست ہے اگر اس نے انکار کر دیا تو ضخ ہو جائے گا اس میں امام صاحب کے نزدیک کوئی نزاع نہیں ہال اگر اس سے اجازت لینی ممکن ہو۔ چیز ایس مو کہ اس میں تصرف نہ کرنے سے بھی خراب نہ موگی تو اس میں البتہ نزاع ہے۔ اوّل کی مثال ہے ہے کہ کسی کے پاس لوگوں کے مال ہیں لیکن اب اسے ان لوگوں کی پیچان نہیں۔ مثلاً غصب کردہ چیزیں ہیں' عاریتاً لی موئی چیزیں ہیں یا اور ایسے ہی مال ہیں۔ ان مال والوں کی پہچان اس کے لیے ناممکن ہے تو امام ابو حنیف رطانیہ امام مالک رواللہ اور امام احمد رواللہ کے نزدیک بیہ تھم ہے کہ ان مالوں کو ان لوگوں کی طرف سے خیرات کر دے۔ اس کے بعد اگر ان کے مالک ظاہر ہو جائیں تو انہیں اختیار ہو گا اگر چاہیں اس خیرات کو مظور رکھیں اگر چاہیں اسے ذمہ دار مھرائیں۔ یمی تھم گری یری چیز کے اٹھانے والے کے بارے میں حدیث شریف میں آیا ہے کہ وہ اسے مقررہ مدت تک پہنچوانے کے بعد اس میں تصرف کر سکتا ہے پھراگر اس کا مالک آجائے تو اسے اختیار ہے کہ جو اس نے کیا ہے اسے باقی رکھے اور اختیار ہے کہ اگر چاہے اپنی چیز کامطالبہ کرے۔ یہ ہے موقوف تصرف اس لیے کہ اجازت حاصل کرنا مشکل ہے اور تصرف کی حاجت ہے۔ اس طرح کوئی مرنے والا وصیت کرجاتا ہے اور اس کی وصیت اپنے مال کی تمائی سے زیادہ ہے تو وار ثول کی مرضی پر بد موقوف ہے اس کی موت کے بعد انہیں اختیار ہے اگر چاہیں جاری کردیں اگر چاہیں تکث میں کردیں۔ یہ اختیار وصیت کرنے والے کی موت کے بعد بہ قول اکثر حاصل ہے ہیں جو مخص گم ہے جس کی کوئی خبر شین اس کی بیوی کے لیے اگر بیہ تھم ویا گیا کہ وہ بیٹی ہی رہے تو ظاہرہے کہ یہ ممکینہ نہ تو سما گن رہے گی نہ رانڈ یمال تک کہ عمر کھو دے ظاہرہے کہ ایسا ظالمانه فیصله اس رحت والی شریعت کا نمیں ہو سکتا۔ لیکن جب جار سال کی مدت مقرر کر دی اس میں اگر کوئی پند نه چلا تو بظاہراس کی موت کا تھم دے دیا جائے گا پھرعدت گزار کراس عورت کا کمیں اور نکاح کردیا جائے گا اگر کہا جائے کہ مسلمان جج کو اختیار ہے کہ بسبب حاجت کے ان میں جدائی کرا دے کیونکہ یہ اس کے بعد ہے کہ مان لیا جاتا ہے کہ وہ مرگیا اگر اس کی زندگی کا علم ہے تو وہ کھویا ہوا اور لابعہ نہیں کما جا سکتا۔ پس بد ایسا ہی ہے جیسا ان کے مال میں تصرف تھا جن کی پہچان محال ہو گئی تھی اب اگر اس کا خاوند آگیاتو معلوم ہو گیا کہ وہ زندہ تھا جیسے مال کی صورت میں مالک مال ظاہر ہو گیا اور جج نے اس کی بیوی میں اور اس میں جدائی کرا دی ہے تو یہ جدائی اس کی اجازت پر موقوف رہے گی اگر وہ چاہے امام کے فعل کو جائز ر کھے اگر چاہے رد کر دے۔ جب جائز اور جاری رکھے گا تو یہ تفریق مثل تفریق اجازت والی کے ہو جائے گی اور جب جج کو اختیار فرفت ہے اور اس نے تفریق کر دی تو یہ تفریق بیشک واقع ہو گئ اور دوسرا نکاح صیح ہو گیا اور اگر اس نے قاضی کے اس فعل کو جاری نہ کیا تو تفریق باطل ہو جائے گی اور وہ عورت اپنے پہلے خاوند کے نکاح میں بدستور باقی رہے گی- اور آنے والا خاوند اختیار والا رہے گا کہ جج کے فعل کو جائز رکھ، خواہ لوٹا دے۔ جب اس نے اسے سلیم کرلیا تو ظاہرے کہ وہ ایک عورت کے جم کو اپنی ملکیت سے نکال رہا ہے اور اکثر حضرات کے نزدیک سے قیمت کی چیز ہے جیسے امام مالک روائیے 'امام شافعی رطیته اور زیاده طاہرروایت میں امام احمد رطیتہ بھی۔ امام شافعی رطیته کا فرمان ہے کہ وہ مرمش کا ذمہ دار ہے۔ اس نزاع کا اصلی

مسئلہ بیہ ہے کہ جب دو گواہوں نے کسی کی طلاق کی شمادت دی چروہ اپنی شمادت سے لوٹ گئے تو کما گیا ہے کہ ان پر پچھ نہیں اس لیے کہ جسم عورت اس صورت میں کوئی قیت کی چیز نہیں۔ امام ابو حنیفہ رطاقیہ اور ایک روایت میں امام اجمہ رطاقیہ کا فنہ جب بھی ہی ہے ان کے متاخرین اصحاب نے بھی اس کو اختیار کیا ہے جیسے قاضی ابو یعلی اور ان کے پیروکار اور کما گیا ہے کہ ان دونوں گواہوں کی مر مثل کی رقم دینی پڑے گی۔ امام شافعی کا قول کبی ہے ایک وجہ فدہب امام احمد رطاقیہ کی بھی کبی ہے۔ بیہ بھی کہا گیا ہے کہ بھتنا مر مقرر تھا وہی ان دونوں گواہوں پر ہے۔ امام مالک کا قول کبی ہے اور امام احمد رطاقیہ کے لفظوں کا ظاہر بھی کہی ہے تو کہ تاہد کی ہوئی ہے اس صورت میں کہ اس کی بیوی کا ذکاح فاسد ہو جائے' رضاعت سے تو بھی کبی ہے آپ نے لفظوں میں یہ بات فرمائی ہے اس صورت میں کہ اس کی بیوی کا ذکاح فاسد ہو جائے' رضاعت سے تو اسے حق حاصل ہے کہ مقررہ مر لے لے۔ کتاب و شنت کی دلالت اسی قول پر ہے۔ جنابِ باری عزاسمہ فرماتا ہے :

﴿ وَاسْفَالُوْا مَاۤ اَنْفَقَتُمْ ﴾ الخ (المتحذ : ١٥) "جوتم نے خرچ کیا ہے طلب کر لو وہ بھی جو انہوں نے خرچ کیا ہے مانگ لیں یہ ہے فیصلہ خداوندی جو اس نے تم میں کر دیا ہے۔ اللہ علم و حکمت والا ہے۔ "اگر تم میں سے کسی کی ہوی کافروں کے پاس چلی جائے پھرتم سزا دو تو جن کی ہویاں چلی گئ ہیں انہیں اس کے برابر دو جو انہوں نے خرچ کیا ہے۔ اس اللہ سے ڈرتے رہو جس پر تم ایمان لائے ہو۔ پس یمال مقررہ مرہے نہ کہ مرمشل۔ اسی طرح حضور مانی کا اس مخض کو فرمانا جس کی ہوی نے ظع لیا تھا کہ اس تو نے جو دیا ہے وہ واپس لے لے۔ آپ نے اسے مرمشل کے برابر لینا نہیں بتالیا۔

مطلق عوض میں اللہ تعالی شانہ کا تھم عدل کا ہے۔ پس امیر المؤمنین حضرت عمر بڑاٹھ کا فیصلہ اس عورت کے بارے میں جس كا خاوند لاية مواسى اصل ير منى ہے۔ بوقت حاجت جوعقد مو كيا مواس كا موقوف مونا صحاب ميں متفق عليه ہے۔ بهت سے واقعات میں ان کے ایسے فیطے موجود ہیں اور ان میں سے کسی ایک کا انکار اس پر مروی نہیں۔ مثلاً حضرت عبدالله بن مسعود رہالتہ کا فیصلہ صدقہ کر دینے کا اس لونڈی کے مالک کی طرف سے جے انہوں نے اس قیمت پر خرید کی تھی جو اس کے ذمہ ان کا تھا جبکہ آپ پر اس کی پہچان مشکل ہوگئ بلکہ محال۔ اس طرح جس مخص نے مال غنیمت کے مال سے پچھ لے لیا تھا اب اس کی واپسی کی صورت ناممکن تھی تو حضرت امیر معاویہ رہاتھ نے یمی فیصلہ کیا کہ یہ اس مال کو راہ للہ اس کے مالکوں کی طرف سے صدقہ کر دے۔ اس طرح کے اور واقعات بھی ہیں۔ پھراسی قول کے دلائل پورے ظاہر بھی ہیں۔ جمہور کا قول بھی یی ہے اس میں کسی کو ضرر بھی نہیں بلکہ فریقین کا اس میں بھلا ہے۔ خود سوچ لیجئے کہ آیک مخص اپنے کسی مسلمان بھائی کیلئے کوئی چیز خرید لیتا ہے یا اس کی کوئی چیز چ دیتا ہے یا اس کی طرف سے کسی کو اجرت پر رکھتا ہے پھر اس سے مشورہ کرتا ہے اگر وہ راضی ہے برقرار رکھتا ہے ورنہ کم از کم ضرر و نقصان نہیں ہے۔ یبی طال اپنی ولایت سے کسی کے نکاح کرانے کا ہے۔ بوقت حاجت اس کی اجازت نمایت ضروری ہے۔ پس جس عورت کا خاوند گم ہو اس کا مسللہ بھی ہی ہے کہ امام نے جو تفریق کردی ہے وہ اگر خاوند آجائے تو اس کی اجازت پر موقوف ہے جیسے گری پڑی کھوئی ہوئی چیز جے ملے اسے حق تصرف ہے لیکن وہ موقوف ہے۔ مالک کے مل جانے سے اس کی اجازت پر۔ رہا مر کا خاوند کو واپس ملنا کیونکہ عورت اس کے حق سے خارج ہو گئی ہے۔ اس میں ذرا سا اختلاف یہ ہے کہ آیا وہ مر ملے گاجو اس نے دیا ہے یا وہ جو دو سرے خاوند نے دیا ہے۔ امام احمد روائلہ سے دونوں روایتی مروی ہیں۔ ایک تو بیا کہ دوسرا مر مقرر کیا ہے وہ ملے گاب تو اس مر کا حقد ار ہے۔ دوسرے نے جو مہر پاندھا ہے اس پہلے کا حق اس میں نہیں۔ دوسرا خاوند پہلے مہر کا ضامن ہے۔ اب بیر اپنے اس مهر کو واپس لے گایا نہیں؟

اس میں بھی امام احمد رطانتیہ کے دو قول ہیں۔ ایک تو بیہ کہ اسے واپس ملے گااس لیے کہ عورت نے ہی اسے لیا ہے دوسرے ید کہ اس نے وہ دیا ہے جو اس پر تھاتو وہ دو مرول کا ضامن نہیں ہو سکتا۔ عورت نے جب اگلے خاوند سے علیحدگی اختیار کی-اور نکاح ٹانی کرلیا تو اس کے ذمے مسر کا لوٹانا ہے اس لیے کہ علیحدگی اس کی طرف سے سے دوسرا قول میہ ہے کہ میہ لوث نہیں سکتا اس لیے کہ عورت کی شرمگاہ کو حلال کرتے ہی عورت اپنے مسر کی حقدار ہو گئی۔ رہا اول خاوند کا مسر کالینا ہیہ اس ليے ہے كه عورت كا نفع اس كے قبضے سے نكل كيا ہے پس دوسرے خاوند پريدرقم واجب ہو جاتى ہے كيى منقول ہے - خليف عانی رہاتھ سے مفقود الخبرے مسلم میں۔ اس کو بعض فقهاء نے دور از قیاس بتلایا ہے اس کی بابت بعض فقهاء تو یمال تک بردھ كتے بيں كه انہوں نے كمه دياكه اگر كسى حاكم نے ايبابى حكم كرديا تواس كا حكم توڑديا جائے۔ حالاتكه فيصله فاروقي سب سے زیادہ صحیح ہے اور سب سے برور کر قرین قیاس ہے۔ اس کے سواجتنے اور قول ہیں سب غلط ہیں۔ بعض نے کما ہے کہ ہر حال میں سے اوّل شوہر کی طرف لوٹا دی جائے گی۔ بعض نے کہا ہے کہ ہر حال میں اب وہ دوسرے کی ہی بیوی ہے۔ سے دونوں وال غلط ہیں۔ ذرا سمجھتے تو سہی کہ جب پہلا خاوند اس کا خواہشمند نہیں نہ وہ اس کی چاہت رکھتا ہے' علیحدگی شرعاً دونوں میں ہو چی ہے ' یہ خود اسے بر قرار رکھتا ہے پھر لوٹانا کیسے ہو گا؟ زیادہ سے زیادہ قباحت اس میں میں تھی کہ حاکم کو معلوم ہو جائے کہ جو اس نے کیا اصل اس کے خلاف ہے تو اگلے خاوند کو بھی حق پنچتا ہے کہ وہ حاکم کے فیصلے کو نشلیم نہ کرے لیکن جب اس نے خود ہی تشکیم کر لیا تو اب میہ خوف ہی جاتا رہا پھراس کی بیوی ہونے کی کوئی وجہ باقی ہی نہ رہی۔ یہ قول کہ سرحال وہ دوسرے کی ہی بیوی ہے یہ بھی غلط ہے جب اس کا خاوند موجود ہو گیایہ ثابت ہو گیا کہ حاکم نے جو کیا ہے وہ اسے تسلیم نہیں كرتا كراسى يروه چيكى رہے بيد بات بالكل غلط ہے۔ اس ليے كه بيد شخص مسلمان ہے اس نے اپنى يوى كو عليحده نهيں ليا- ايك کام جو ظاہر ہوا تھا اس میں حاکم نے اسے مردہ قرار دے کر اس کی بیوی کو اس سے جدا کر دیا تھا اور نفس الامرمیں ایسانہ تھا اب وہ اپنی بیوی کولینا چاہتا ہے تو کون ہے جو ان میں حائل ہو؟ اگر ایسا قصہ مال میں اور مال کے بدلے میں ہو تا تو وہ لوٹا سکتا تھا پھر بیوی کو کیوں نہ لوٹائے؟ طالا نکہ مال سے کہیں زیادہ عزت اس کی ہے اگر یہ اعتراض کیا جائے کہ دو سرے خاوند کا تعلق اب اس سے ہو گیا ہے تو جواب سے ہے کہ اگلے خاوند کا تعلق اس سے پہلے کا ہے اور دوسرے کے تعلق کی جو وجہ تھی وہ اب ٹوٹ چی ہے پس اب حق ٹانی کی کوئی مراعاۃ حق اوّل کو توڑنے میں باقی ہی نہیں رہی۔ اس تمام بحث سے یہ بات ثابت ہو گئی کہ حق فیصلہ حضرت عمر بن خطاب بواللہ کا ہی ہے'اس لیے حضرت امام احمد رواللہ اس کے مخالفین سے تعجب کرتے تھے۔ اصولی طور سے جب یہ فابت ہے کہ جس مسلد میں مثلاً امام ابو حذیفہ روائید امام مالک روائید اور امام شافعی روائید ایک راہ پر ہوں اور اسی مسلد میں قول صحابہ اور ہی کچھ ہو تو بھی برتری اور فوقیت قول صحابہ رہی آتھ کو ہے۔ پھرید کیسے ہو سکتا ہے کہ صحابہ جمال تک غور کیا تو صحابہ ری سب سے زیادہ فقیہ 'سب سے برے عالم اور سب سے بہتر فیلے کرنے والے پایا۔ اس کا اعتبار قسموں' نذروں' آزادگی وغیرہ مسائل پر کیا جا سکتا ہے اور شرطوں کے ساتھ طلاق کی تعلیق کے مسلہ پر۔ ان سب میں صحابہ ری اللہ سے جو منقول ہے وہی سب سے زیادہ صحیح قول ہے اس پر کتاب و سنت کی دلالت ہے وہی صاف قیاس سے مطابق ہے۔ استھے سوا جو اقوال ہیں سب کے سب ایک طرف تو قرآن و حدیث کے لفظوں کے خلاف ہیں دو سری جانب عقل صحیح كے بھى خلاف ہيں۔ يى حال اور مسائل كا بھى ہے جيسے لعان كرنے والى عورت كے لڑكے كامئلہ۔ مرتدكى ميراث كامئله اور بھی بہت ہے ایسے ہی مسائل ہیں۔ ان تمام میں صحابہ رہی آتھ کے اقوال سے بہتر قول کی بعد والے کا نہیں ہو سکا۔ صحابہ رہی آتھ کے قول سے ہی رہی دیکھا ہے قیاس کی موافقت صحابہ رہی آتھ کے قول سے ہی رہی ہے۔ بال البتہ اس کا سمجھنا مشکل ہے کہ آیا صحیح قیاس کیا ہے اور غیر صحیح کون سا ہے؟ شریعت کے بھید اور اس کی باریکیاں اور اس کی مصلحتیں جن کے سامنے ہوتی ہیں وہی ان دونوں قیاسوں کا فرق سمجھ سکتے ہیں۔ یاد رکھو شریعت محمدی تمام بھلائیوں اور خوبوں کی مضلحتیں سب کی سب اس میں اور خوبوں کی مخزن ہے اس کی اچھائیاں کوئی شار نہیں کر سکتا۔ بندوں کی دنیوی اور دینی مصلحتیں سب کی سب اس میں ہیں۔ کامل حکمت پوری نعمت والی سراسرعدل و انصاف رحم و کرم والی یہ شریعت ہے۔ فالحمد نلد !

## شیرے شکار کیلئے جو گڑھاہے اس میں جو گر جائیں ان کی دیت کامسلہ بھی مطابق عقل و قیاس ہے

سنن سعید بن منصور میں روایت ہے کہ یمن کے چند لوگول نے ایک گڑھا شیر کو پھانسنے کیلئے کھودا لوگ اس کے اردگرد جمع ہوئے اس بھیر بھاڑ میں ایک اس گڑھے میں گریڑا گرتے ہوئے اس نے ایک اور کا ہاتھ تھاما لیکن وہ بھی نہ سنبھل سکا اور اس کے ساتھ ہی گڑھے میں گرا اس نے تیسرے کا اور تیسرے نے چوتھے کا ہاتھ تھاما چاروں ہی اس گڑھے میں گریزے اور شیرنے ان کے گلڑے گلڑے کردیئے۔ اس وقت یمن پر حضرت علی کرم اللہ وجہ تھے جب ان کے سامنے یہ واقعہ پیش ہوا تو آپ نے فیصلہ فرمایا کہ پہلے کی دیت چوتھائی دی جائے۔ دوسرے کی تمائی تیسرے کی آدھی چوتھے کی پوری اور یہ دیت ان پر ہے جو اس گڑھے کے آس پاس جمع تھے جب حضور ماٹھیے کے پاس یہ قصہ پہنچا تو آپ نے اس فیصلے کو بر قرار رکھا۔ بقول ابوالخطاب رمایتیہ امام احمد رمایتیہ کا مذہب ہی ہے۔ اسے بھی خلاف قیاس کہناغلط ہے۔ بلکہ بیہ بھی عین مطابق ، قیاں ہے اور یمی فیصلہ سراسرعدل و انصاف ہے۔ اس کے ثبوت میں پہلے یہ اصل سمجھ لینی چاہیے کہ جو جرم ایسا ہو جس میں سے کسی حقے کا بدلہ نہ ہو اور کسی کا ہو تو استے ہی حقے کی ذمہ داری ہوتی ہے جو بدلے کے قابل ہے۔ مثلاً ایک شخص ایک غلام کو قتل کر دے جس میں یہ اور کوئی اور شریک تھا تو اس کے حصے کی دیت تو گئی دو سرے اس کے ساتھی کے حصے کی دیت اس کے اوپر ہے۔ یمی تھم مال اور جانور کا ہے اس طرح اگر دونے مل کر کوئی شرکت کی پھران میں سے ایک کا مال تلف کر ڈالا یا غلام قتل کر دیا یا کوئی جانور۔ تو جتنا اس کا حصہ تھا وہ تو گیا اور دو سرے کے حصے کابدلہ اس سے دلوایا جائے گا۔ اس طرح اگریہ اور کوئی اجنبی شخص اور بیا ل کئے اور اسے قتل کر دیا تو اجنبی پر نصف ضانت رہے گی۔ اس طرح اگر تین مخصوں نے مل کر منجیق سے پھر پھینکا ان میں سے کسی کے پھر لگ گیا اور وہ مرگیا توضیح ہی ہے کہ مقتول کے فعل کے مقابل کا حصہ تو ساقط ہے اور دو سرول کے قریبی رشتے دارول پر دو مکث دیت آئے گی۔ یمی ندجب امام شافعی رائید کا ہے۔ مغنی والے نے اسے ہی اختیار کیا ہے اور قاضی ابو یعلی نے بھی مجرد میں اس کو پند فرمایا ہے۔

اییا ہی فیصلہ حضرت علی بڑاٹھ کا اس واقعہ میں ہے کہ تین پڑوسنیں جمع ہوئیں ایک دو سری کی گردن پر تینوں چڑھ بیٹھیں تیسری نے اپنے سے نیچے والی کو کاٹا اس کے تڑپنے سے یہ گر پڑی۔ گردن ٹوٹ گئی اور مرگئی تو حضرت علی بڑاٹھ نے دو ثلث دیت ان کے قریبی رشتہ داروں پر ڈالی اور ایک ثلث برباد کر دی کیونکہ یہ اس کے فعل کے مقابلے میں تھی۔ پس صورت فہورہ بالا میں اگر یہ لوگ ایک پر ایک کے گرنے سے ہلاک ہو جاتے تو پہلا شخص چار چیزوں کے ملنے سے ہلاک ہوا۔ اس کا اپناگرنا اس پر تین شخصوں کا گرنا۔ لیکن ان کے گرنے کا بھی یہی کیے بعد دیگرے سبب بنا ہے تو اس کے اپنے فعل کے مقابلہ

میں جو ہے وہ تو دو سروں پر ڈالا نہیں گیا اس لیے ایک رفع دیت اس کی ٹھرائی۔ ہاں چو تھا آخری شخص جو ہے اس نے کمی کو نہیں گھیٹا اس کے فعل سے کوئی چیز گھٹائی نہیں۔ دو سرے کی ہلاکت میں تین چیزوں کا مجموعہ ہے اسے پہلے کا گھیٹنا اور اس کا تیسرے کو گھیٹنا اور پھر تیسرے کا چو تھے کو گھیٹنا پس اس کے مقابل کا تیسرا حصد دیت کا اسے دلوایا گیا۔ دو ثلث اس کے اپنے فعل کے مقابلے میں ساقط ہو گئے رہا تیسرا شخص اس کا تلف دو چیزوں سے ہوا۔ اس سے پہلے والے کا اسے کھیٹچنا اور اس کے بعد والے کو اس کا کھیٹچنا پس اس کا اپنا فعل جو تھا اس کا مقابل ساقط کر کے اس کے وار ثوں کو نصف دیت دلوائی۔ چوتھے کا اپنا کوئی قصور نہیں اسے تو بھیٹ لیا گیا ہے اس لئے اس کے وار ثوں کو نصف دیت دلوائی۔ چوتھے کا اپنا کوئی قصور نہیں اسے تو بھیٹ لیا گیا ہے اس لئے اس کے وار ثوں کو نصف دیت دلوائی۔ چوتھے کا اپنا کوئی قصور نہیں اسے تو بھیٹ لیا گیا ہے اس لئے اس کے وار ثوں کو نصف دیت دلوائی اور دیت ان پر ڈائی جو اس گڑھے پر بھیڑ کیے ہوئے تھے کیونکہ انہی کی دھکا پیلی سے یہ ناخوشگوار واقعہ ظہور پذیر ہوا۔

اگر کما جائے کہ اس پر ہمارے دو اعتراض ہیں اول تو یہ کہ جس نے کھینچا چاہیے تھا کہ اس کے ور ٹاپر دیت ڈالی جاتی یہ کیا کہ وہاں کے حاضرین پر وہ دیت ڈال دی؟ جن کا کام تھا وہ چھوٹ گئے اور جنہوں نے ہاتھ تک نہیں لگایا تھا وہ کپڑ لیے گئے۔ یہ بالکل خلاف قیاس ہے۔ دوم یہ کہ مان لو کہ یہ صورت یوں تو ٹھیک بیٹھتی ہے کہ ایک دوسرے کے تھیئے ہے ایک دوسرے پر گرنے ہے چاروں مرکئے ہوں لیکن یماں تو شیران سب کو پھاڑ ڈالٹا ہے تو ان کی صورت ہی اور ہے مثلا ایک دوسرے کو تھیئے دار گئیں بہال تو شیران سب کو پھاڑ ڈالٹا ہے تو ان کی صورت ہی اور ہے مثلا ایک دوسرے کو تھیئے دار لیکن ہمارا جواب اس ہے بھی زیادہ طاقت ور ہے۔ بنے پہلے سوال کا جواب یہ ہے کہ بیشک تھیئے والا قاتل نہیں لیکن دار لیکن ہمارا جواب اس ہے بھی زیادہ طاقت ور ہے۔ بنے پہلے سوال کا جواب یہ ہے کہ بیشک تھیئے والا قاتل نہیں لیکن دو ہوئی ہے بلکہ اصل وجہ قتل ہی بھیڑ ہے ہی دو ہوئی اس کے گرنے کی اور دوسرے کے تھامنے کی۔ پس اس کی صورت ایس ہی ہی ہوئے کوئی ایک آدی پر دوسرے آدی وجہ ہوئی اس کے گرنے کی اور دوسرے کے تھامنے کی۔ پس اس کی صورت ایس ہی ہوئے کوئی ایک آدی پر دوسرے آدی جائے گہ یہ ہیں جو تھے تھی کا قتل سمجھا جائے گا۔ دوسرے سوال کا جواب یہ ہے کہ وجہ موت اگر قابل حوالہ نہیں مثلا شیر آگ پانی وغیرہ تو اس کا قتل سمجھا جائے گا۔ دوسرے موقل کا فعل بھی ہی چو تھے فیض کا تو کوئی فعل نہیں سات تو تھیئے والا تھا اور دوسرے کا فعل بو اس کی قعل کے مقابلے کی دیت گرا دی گئی اور دوسرے کا فعل بو اس کی قعل کے مقابلی دی اس کی گھیئے والا تھا اور جے اس نے تھیئا اس نے معتبرانا گیا ہوں اے آدھی دیت دوائی گئی دوسرا بھی اس طرح تھا لیکن وہ ایک کا تھیئے والا تھا اور جے اس نے تھیئا اس نے دسرے کو تھیئے تھا ہی میں بی مور کو کھیئے تھا ہی میں بید وہ اس کی تو اس کے فعل کے مقابلے کا دھیئے والا تھا اور دیسے کا فعل بی اس کی کھیئے والا تھا اور دیسے کا تھی بید وہ اس کے تو اس کے قور اس کے مقابلے کا تھیئے والا تھا اور دی ہی دور دسرے کو کھیئے تھا ہیں بی طرح تھا لیک کا تھیئے والا تھا اور دیس کی تو اس کے کھیلا اس کے دور سرے کو کھیئے تھا ہی دور سرے کو کھیئے تھا ہی کی دیت گرا دی گئی دور ہوں کی کی کرنے گئی کی دیت گرا دی گئی دور ہوئی کی کی دیت گرا دی گئی دور سرے کو کھیئے تھا ہے کہ دور سرا بھی اس کی خور کی دور اس کی کھیل

تفصیل سنے پہلے کے قتل میں تین حصے اس کے اپنے فعل کے باعث ہوئے۔ یعنی اس کے تھیٹنے سے تین مخص گرے ہاں ایک حصتہ اس کے قتل کا اس کے اوپر گرنے والول کی وجہ سے ہوا تو کیسے ممکن تھا کہ اس کے اپنے فعل کا ذمہ دار بھی دو سروں کو بنایا جائے؟ اس لیے اسے دیت کا چوتھا حصتہ دلوایا گیا۔ دیت خیر خواہی ہمدردی اور نقصان کی تلافی کیلئے کی گئی ہے لیکن جبکہ نقصان وہ خود کر لے مثلا اپنے تیکن خود ہی قتل کر لے یا اپنے قتل میں خود اس کا اپنا فعل ہی حصتہ دار ہو تو جو چیز اس کی اپنی ہے اس کی مثال تو یہ ہے کہ کوئی اپنا بدن خود کاٹ ڈالے اس کی اپنی ہے اس کی ذالے کہ اپنا بدن خود کاٹ ڈالے کہنا ملابق عقل سلیم اور قیاس صبحے ہے۔ البتہ اس کے خلاف کہنا خلاف عقل ہے جیے منجنیق کے مسئلہ میں ابوالخطاب نے کہا ہے کہ مقتول کا اپنے نفس پر جو فعل ہے وہ لغو ہے اور اس کی خلاف محل ہو دو ہو ہو ہے اور اس کی

پوری دیت اوروں کے قریبی رشتہ داروں پر ڈال دی جائے گی یہ قیاس سے بہت بعید ہے۔ بھلا فرمایئے تو فعل اس کا اور پکڑے جائیں دوسرے اور اگریمی چیز درست ہے تو اس کے اپنے رشتہ داروں کو کیوں چھوڑا جائے؟ یہ اور پہلا دونوں قول قیاس کے خلاف ہیں۔ ٹھیک فیصلہ امیر المؤمنین حضرت علی رہاتھ کا ہی ہے بید فیصلہ اس سے بھی اچھا ہے کہ چوتھے کی دیت تیرے کے رشتے دارول پر اور تیسرے کی دیت دو سرے کے وار توں پر اور دو سرے کی پہلے کے اور پہلا بالکل بلا دیت۔ مان لو کہ یہ قول کچھ کچھ قیاس کے مطابق ہے اس لیے کہ پہلے پر کسی نے حملہ نہیں کیا اور وہ دو سرے کے گرنے کا باعث ہوا ہے اس لیے دوسرے کی دیت پہلے کے رشتہ داروں پر ہے اس طرح دوسرا تیسرا اور چوتھا اس طرح چوتھا بھی بے قصور تھا۔ تو گویہ فیصلہ بیک نظرمطابق عقل نظر آئے اور لوگ اس کی طرف جھک جائیں جیسے کہ اکثر حنبلی وغیرہ کابیہ مذہب ہے لیکن اگر آپ غور کی نظر ڈالیں تو پھریکار اٹھیں گے کہ اس سے بہت ہی مطابق عقل حضرت علی بناٹھ کا فیصلہ ہے اس لیے کہ اصل باعث ہلاکت وہ مجمع ہے جن کی بھیٹر بھاڑ ہے بیہ واقعہ ہوا۔ پس دیت ادا کرنے کے حقدار ان کے رشتے دار ہیں نہ کہ ہلاک ہونے والوں کے رشتے دار کس قدر ستم ہے کہ ایک تو ان کا آدمی مرا دوسرے وہی دیت بھی ادا کریں۔ مصیبت پر مصیبت۔ شریعت نے تو یہ کیا تھا کہ ان کی مصیبت کا کچھ نہ کچھ معاوضہ دیت سے ہو جائے۔ ان فقهاء نے یہ کیا کہ ایک مصیبت جانی تھی انہوں نے دوسری مصیبت مالی ڈال دی۔ پس شریعت اس سے قطعاً مبرا ہے کہ وہ ایسا تھم کرے۔ شرع شریف تو مصیبت والول کے آنسو یو خچھتی ہے اس کی اعانت کرتی ہے۔ دو سرا اور تیسرا شخص کچھ شک نہیں کہ ان پر ظلم ہوا لیکن اس میں بھی کچھ شک نہیں کہ انہوں نے خود بھی اپنے نفس پر ظلم کیا بلکہ ان پر بھی جنہیں انہوں نے تھییٹ لیا کی ان کی ہلاکت کی وجہ میں خود ان کا ہاتھ بھی ہے' ایک دوسرے کو مل جل کر پھانستا ہے لیں چاہئے یہ تھا کہ ان کا اپنا قصور لغو قرار دیا جائے اور دو سرول کے قصور کے مطابق انہیں بدلہ دلوایا جائے۔ پھریمی فیصلہ اس سے احتما ہے کہ چوتھے کی دیت کا ذمہ دار تیسرے کے رشتے داروں کو اور تیبرے کی دیت کا ذمہ دار دو سرے کے اور پہلے کے وار توں کو اور دو سرے کی دیت کا ذمہ دار خاصتًا پہلے کے پیچے والوں کو قرار دیا جائے۔ گو اس میں بھی قیاس کا کچھ حصتہ ہے کہ سبب کا سبب قائم مقام سبب کے ہے اور چوتھ کے قتل میں اس کے پہلے کے تینوں سبب بنتے ہیں تیسرے کے قتل میں دو گنگار ہیں۔ دو سرے کے قتل کا بوجھ صرف پہلے پر ہے کین یہ قول بھی فیصلہ علی رہائٹھ کے مقابلہ میں چیج ہے' بہتر اور سمجھ والا قول قول علی رہائٹھ ہے۔

صانت الذم نہ آتی۔ ابو محمہ مقدی کا مغنی میں قول ہے کہ اگر ہی کما جائے قو توجیہ ہو سکتی ہے مگر اجماع ہو تو مخالفت جائز نہ رہے گی۔ اب میری سنیے میں کہنا ہوں کہ حق اور صحح اور مطابق قیاس و عقل مسئلہ وہی ہے جو فیصلہ فاروقی میں ہے۔ اس کی وجوہات ہیں۔ اقل ہے کہ اندھے کو دوڑ کر لے جانا خود اندھے کی اپنی اجازت ہے ہے اس میں جو قصور ہو جائے اس کی کیڑ لے جانے والے پر نہیں جیسے کہ اس جیسی اور چیزوں میں۔ دوم اس کا اندھے کو دوڑ کر لے جانا یا تو مستحب ہے یا واجب ہے اور جو محض کی واجب یا مستحب کو جانا ہے اس جیسی اور چیزوں میں۔ دوم اس کا اندھے کو دوڑ کر لے جانا یا تو مستحب ہے یا واجب ہوتی۔ اور بو محض کی واجب یا مستحب کو جانا ہے اس میں اگر کوئی کام ناپید ہو جائے تو اس کی ذمہ داری اس پر عائد نہیں ہوتی۔ سوم یمال دو اجاز تیں ہیں اجازتِ شارع اور اجازتِ نابینا۔ ہیر ایک محن محض محمق ہو شریعت کی تھم پرداری کر رہا ہے اور نابینا پر احسان بھی کر رہا ہے پھر محن پر پکڑ کیسی؟ یہ نابینا اس پر گرتا ہے اس کے قل کا سبب بنتا ہے تو اس پر دیت کیوں نہ آئے؟ جیسے کوئی انسان چست پر سے کسی راہ چلتے پر گر پڑے اور وہ دب کر مرجائے پس ان کا بہ قول تو قیاس کے مطابق اور ان کا بہ قول کہ وہ جو اسے دوڑ کر وہاں لے گیا جمال ہے دونوں گر پڑے اس میں اس پر کسی شم کی ذمہ داری عائد نہیں ہو اجازت حاصل ہے۔ پھر ان کا بہ قول کہ بالفرض اگر وہ قصداً بھی ایسا کرتا تو بھی ضامن نہ تھا یہ قول صحح ہے لیکن یمال وجہ سے کہ نہ تو اسے اندھے نے یہ اجازت دی ہے نہ شریعت نے پس دراصل صحح قیاں اور ٹھیک مسئلہ اور درست قول وہ بے جہ وحضرت عربیا گھر کا ہے۔

یہ بھی وہ چیز ہے جسے جمہور فقہاء نے قیاس اولاد کے بارے میں قرعہ اندازی کا حضرت علی رہائیڈ کا فیصلہ سے بالکل خلاف کہا ہے اور اسے بہت مشکل سمجھا ہے کہ چند لوگوں نے ایک عورت سے ایک ہی طمر میں جماع کیا پھر بچہ کے بارے میں اختلاف کیا تو آپ نے ان میں قرمہ اندازی کرائی۔ اس کی تفصیل سنیے پھر اس کا مطابق عقل ہونا بھی سمجھ لیجئے۔ ابوداؤد اور نسائی میں ہے حضرت زید بن ارقم رہائتہ فرماتے ہیں کہ میں حضور کے پاس بیٹا ہوا تھا جو ایک یمنی شخص آیا اور کما حضرت علی رہائتہ کے سامنے تین شخصوں کا قصہ پیش ہوا جو ایک ہی طہر میں ایک عورت کے پاس گئے تھے اور اے جو بچتہ ہوا اس کے بارے میں آپس میں جھڑ رہے تھے۔ حصرت علی بڑ تھ نے دو کو سمجھایا کہ اس تیسرے کو یہ بچہ دے دو لیکن وہ نہ مانے پھردو اور سے بھی کمایہ بھی نہ مانے چرود اور سے بھی فرمایا لیکن وہ بھی نہ مانے تو آپ نے فرمایا تم آپس میں جھڑا کرنے والے شریک ہو میں تہمارے درمیان قرقہ اندازی کرتا ہوں جس کے نام کا قرعہ نکلے گا اسے بچہ سونپ دیا جائے گا اور اس سے اور دونوں کو تمائی تمائی دیت دلوائی جائے گی۔ آپ یہ فیصلہ س کر ہس دیئے یہاں تک کہ کچلیاں نظر آنے لگیں۔ اس کی سند میں کو قدرے کلام کیا ہے لیکن دراصل وہ صحت کے خلاف ہمیں۔ امام اسحاق بن راہویہ کا ندجب یمی ہے۔ اس کو وہ سنت ہلاتے ہیں۔ امام شافعی رایشے کا پہلا قول یمی تقا۔ امام احمد روائتے سے جب دریافت کیا گیا تو آپ نے اس پر قیافد کی حدیث کو ترجیح دی۔ فرمایا کہ وہ مجھے زیادہ پند ہے۔ یہاں دو چیزیں ہیں ایک تو نسبت یعنی بچہ کو نسب میں ایک شخص سے ملا دینا ہے دو سرے جس کے نام پر بچہ کیا اس سے دو دو مرے شریکوں کو دو اٹلث دیت دلوانا اس وجہ سے ان لوگوں کے نزدیک بیہ حکم قیاس کے سخت تر مخالف ہے- ہمارا جواب سے سے کہ قرعہ اندازی کے سواجب اور کوئی اس سے برا اور اس سے واضح ثبوت نہ ہو اس وقت اس کا استعال اور جگہ بھی ہوا ہے اس لیے کہ اس سے بڑی چیز پر قدرت نہیں۔ اس سے ترجیح دعویٰ ثابت ہے۔ جبکہ قرعہ اندازی ملکیت کے مالوں میں ہو سکتی ہے تونسب میں نہ ہو سکنے کے کیا معنی؟ نسب کا ثبوت مال کے ثبوت سے زیادہ یوشیدگی والا ہے۔ رہا دیت کا مسئلہ بیشک یمال کوئی قتل نہیں لیکن قرعہ اندازی کے بعد ان دونوں کا حق تو اس بچتر پر سے اُٹھ جاتا ہے طالانکہ اس سے پہلے وطی تنوں نے کی ہے۔ بظاہر حقداری کا حصتہ تنوں کا ہے۔ یہ اور بات ہے کہ قرعہ اندازی سے بوراحق صرف ایک کا ہو گیا اور اب وہ اس کے نسب کے حقے ان دونوں سے لے جائے گا تو اسے قائم مقام ان کا حصتہ فوت کرنے والے کے کیا گیا تیوں کو مثل ایک باپ کے قرار دیا گیا اور دونوں کو ان کے حصے کے انداز سے دیت دلوا دی گئی۔ ایک اور جواب اس سے بھی بمتر سنیے اس کی وطی سے اور اس سے بیچے کے مل جانے سے اس یر اس کی قیمت کی ضانت ثابت ہو گئی۔ شرعا اس کی قیمت کا انداز شرعی دیت کے سوا اور کوئی نہیں چو نکہ تیوں وطی میں شریک ہیں ملکیت میں بھی شریک مانے گئے اور دونوں شریکوں کو دو تهائیاں دلوا دی گئیں- اس کی مثال ایسی ہی ہے جیسے ایک غلام میں تین شخص شریک ہول چرایک اسے تلف کر دے تو اس پر اپنے دو ساجھیول کو ان کے حصے کی قیمت لینی ایک ایک ملث دینی بڑے گی- آزاد بچہ کو قرعہ اندازی سے جب ان سے مثالیا تو اس کی مثال غلام کے تلف کرنے سے بمتر اور نہیں ہو سکتی- اس کی نظیرلونڈی کی آزادی کی ضانت اس کی اولاد کی وجہ سے ہے جبکہ ان کی آزادگی کی وجہ سے ان کے مالک کی سرداری ان سے فوت ہو چکی ہو حالا نکہ وہ تو اس کے غلام ہونے کے لائق تھے۔ بلکہ یہ بے حد لطیف اور دقیق قیاں ہے۔ مضبوط علم والے ہی اس کی طرف راہ پاسکتے ہیں۔ مزیدیہ ہے کہ ایک جماعت نے خود اس مسکے کو بھی خلاف قیاس کہا ہے عالا تکہ یہ تو صرح عقل و فقہ ہے۔ آزادگی اور غلامی میں اولاد مال کے تالع ہوتی ہے ' ہی وجہ ہے کہ آزاد انسان کی اولاد جو کسی کی لونڈی کے بطن سے ہو غلام ہے اور غلام کی اولاد جو آزاد عورت سے ہو آزاد ہے۔ امام احمد رطاقیہ فرماتے ہیں جب کوئی آزاد کسی لونڈی سے نکاح کرے تو اس کا آدھا حصہ غلیم ہو جاتا ہے اور جب غلام کسی آزاد عورت سے نکاح کر لے تو اس کی آدھی غلامی جاتی رہتی ہے۔ پس مندرجہ بالا مسلم میں جب اس مفرور کے ساتھ نکاح کرنے والی اونڈی کی اولاد اس کے دریے تھی کہ وہ غلام بن جائے اس لونڈی کے مالک کی لیکن چونکہ خاوند داخل ہوا ہے عورت کی حریت پر تو اس کا دخول اس کی اولاد کے الع ہونے ير ب اور اولاد اعتقاداً وطي كے تابع ب اس لحاظ سے بيد اولاد احرار ب-

اور یہ بھی ظاہر بات ہے کہ اس مخص کی وجہ سے اس لونڈی کے مالک کو نقصان ہوا اور یہ اولاد غلام نہ بن سکی اب ظاہر ہے کہ ایک کی رعایت کرتی اور دوسرے کی نہ کرتی بھی ظلم۔ ایک کو حق دلانا دوسرے کے حق سے چیٹم پوٹی کرنا بھی عقل و انصاف کے خلاف۔ پس صحابہ رئی ہے نے دونوں کے حق سامنے رکھے دونوں طرف کی رعایت کی اولاد کو تو آزادگی کا عقل و انصاف کے خلاف۔ پس صحابہ رئی ہی اپنی اولاد کی آزادگی پر کیا ہے اگر اسے ذرا سائٹک بھی اپنی اولاد کے آزاد ہونے میں ہو جاتا تو وہ اس دخول پر ہرگز راضی نہ ہوتا۔ ساتھ ہی صحابہ رئی ہی نا کہ اونڈی کے مالک کا حق بھی ضائع ہونے نہیں دیا بلکہ فیصلہ کیا کہ وطی کرنے والا اس اولاد کا فدید دے۔ پھر پورا عدل فرما کر ارشاد فرمایا کہ یہ فدید تقریباً مثل ہو نہ کہ پوری قیمت پر۔ اس فیصلہ کی آخری کڑی نے اس فیصلہ کی بہتری کو اور چار چاند لگا ، یہ کہ جس نے اس کے ساتھ دھو کہ بازی کی ہے یہ اپنی رقم اس سے وصول کر سکتا ہے 'اس لیے کہ آس پر یہ مصیبت اس کی وجہ سے آئی ہے۔ ظاہر ہونے کہ اس وقت ذمہ دار تھا جبکہ خود ہی یہ کام کرتا دونوں ایک ہی حکم میں ہیں۔ اعتراض وہ اس کے ذمہ ہے جو سبب بنا جیسے کہ اس وقت ذمہ دار تھا جبکہ خود ہی یہ کام کرتا دونوں ایک ہی حکم میں ہیں۔ اعتراض وہ اس کے ذمہ ہے جو سبب بنا جیسے کہ اس وقت ذمہ دار تھا جبکہ خود ہی یہ کام کرتا دونوں ایک ہی حکم میں ہیں۔ اعتراض

آپ کی ان تمام باتوں کے بعد بھی مسلم خلافِ قیاس ہی رہا اولاد اگر ماں کا جزء ہے ماں کا بعض ہے تو وہ باپ کا جزء باپ کا بعض بھی ہے بلکہ اس میں باپ کا حق ماں سے زیادہ ہے اس لیے بچوں کی پیدائش کے ذکر میں قرآن نے مرد کے پانی کا ذکر کیا ہے۔ فرمایا ہے: ﴿ فَالْمِیْنُظُو ِ الْإِنْسَانُ مِمَّ خُولِقَ ﴾ (طارق: ۵) انسان دکھ لے کہ کس چیز سے پیدا کیا گیا ہے؟ وہ اچھنے والے پانی سے پیدا کیا گیا ہے جو کمر اور سینے کے درمیان سے نکلتا ہے اور فرمان ہے: ﴿ اَلَمْ يَلَكُ نُظْفَةً مِنْ مَّنِيّ يُتْمَنّى ﴾ (قارت بندی کیا انسان منی کا ایک قطرہ نہ تھا جے ڈالا گیا۔ ای جسی اور آیش بھی ہیں جو مرد کے پانی کے ساتھ مختص تو نمیں لیکن یہ ان میں خوب فاہر ہے۔ پس جبکہ یہ جزء ہوگیا وطی کرنے والے کا اور جزء ہوا ماں کا تو ماں کے سردار کی ملکت ہو باپ کے سردار کی نہ ہو یہ کیسے ہو سکتا ہے؟ پھر اس کے خلافِ قیاس ہونے کی ایک اور دلیل یہ بھی ہے کہ یمال پانی گویا والے کا اور دلیل یہ بھی ہے کہ یمال پانی گویا والے کی ایک اور دلیل یہ بھی ہے کہ یمال پانی گویا والے کی ایک اور دلیل یہ بھی ہے کہ یمال پانی گویا والے کی اج والے کی ہو جائے گی ہاں جیگ اسے زشن والے کی اج والے کی ہو جائے گی ہاں جیگ اسے زشن والے کی اجرت دینی پڑے گی۔

اس کا جواب یہ ہے کہ پیٹ ماں باپ دونوں کے پانی کا دخل اولاد ہونے میں ہے۔ لیکن وہ قیمتی چیزای وقت بنتا ہے جب ماں کے بیٹ میں جا کر ٹھر جائے اپس جو اجزاء اس کے ماں کی جانب سے بیٹ وہ اس سے کمیں زیادہ ہیں جو باپ کی طرف سے بیخ باوجود یکہ اس جزء میں بھی دونوں کی شرکت ہے۔ لیکن ای کی پیٹہ دانی میں' ای کے گوشت و خون سے اس کی تام ہوئی ہے جب اس کے باپ نے اس کا عالم اوقت ہے لیے قیمت چیز تھی اس کا مول تول پھے نہ تھا۔ اس کا نام میں اللہ تعالی نے ذیل بانی رکھا تھا۔ اس قاعدے کے ماتحت ہے مسئلہ بھی ہے کہ اگر کسی کے گھوڑی والے کو ملے گا۔ بخلاف جے کہ وہ ایک قیمتی چیز ہے۔ زمین میں پڑنے سے پہلے ہی وہ قیمتی چیز تھے ہیں ہی جو ذیل بینا بر رہی کدائی کوئی قیمت اور عوض کی چیز نمیں۔ اس دونوں کو ایک ہی قیاس میں گن لینا بر رہی تا ہی کہ گراہ تر مثال ہے (نعوذ باللہ) اگر اعتراض کیا جائے کہ اگر رہی ہے تو رہی چیز تم نے نسب میں جاری کیوں شہیں کی؟ جیسے اس کہا ہی تارہ گی اور غلای میں وہ مال کے تابع ہے کہ مسلمانوں کا اقتاق ہے کہ نسب باپ کا ہو تا ہے جیسے اس پر اتفاق ہے کہ آزادگی اور غلای میں وہ مال کے تابع ہے۔ در حقیقت شرعی اور قدری تھم کا اقتصاء بھی ہی ہے۔ باس کی شاخ ہے' وہی اس کی شاخ ہے' وہی اس کا تھی ہیں جیتے ہی مال کے تابع ہے۔ در حقیقت شرعی اور قدری تھم کا اقتصاء بھی ہیں ہے۔ باس کا بین ہیں ہی جی جی میں بی تائم مقام ہے' اس کے بغیریہ تو دیا کی مصلحین پوری ہو سے ہیں بی تائم مقام ہے' اس کے بغیرہ تو دیا کی مصلحین پوری ہو سے ہیں ہیں خین خوان قرآن ہے : ﴿ يَا يُنْهَا النّاسُ إِنّا خَدَافَعَاکُم ﴾ الخ ' (ججرات: ۱۳) کی شار نہ کا جو سے جی ہیں جی خوران قرآن ہے : ﴿ يَا يُنْهَا النّاسُ إِنّا خَدَافُعَاکُم ﴾ الخ ' (ججرات: ۱۳) کی سار نہ کا مورف کی کوئی وجہ قائم نہیں رہ عکی۔

بلکہ انسانی نظام برباد ہو جاتا ہے۔ عور تیں پردے میں ہیں اور گھروں میں بیٹے والیاں ہیں لوگوں کی نگاہوں سے چھپی ہوئی ہیں عمور غود ماں اپنے آپ سے بیچانی نہیں جاتی باپ مشہور و معروف جانا پوچھا ہوتا ہے آگر نسب ماں کی طرف کر دیا جائے تو خود نسب برباد ہو جائے گا ' حکمت و رحمت و مصلحت فوت ہو جائے گی بی وجہ ہے کہ انسان قیامت کے دن بھی اپنی باپوں کی طرف نسبت کرکے پکارے جائیں گے نہ کہ اپنی ماؤں کی طرف۔ صبح بخاری شریف میں باب ہے کہ لوگ قیامت کے دن اپنی ماؤں کی طرف۔ صبح بخاری شریف میں باب ہے کہ لوگ قیامت کے دن اپنی ماؤں کی طرف۔ سبح بنیوں کے نام کے ساتھ پکارے جائیں گے۔ اس میں پھر حدیث لائے ہیں کہ ہر غدار کا جھنڈا بھڈر اس کے غدر کے اس کے گھٹوں کے پاس ہی قیامت کے دن گڑا ہوا ہو گا اور کمہ دیا جائے گا کہ بیہ ہے غداری فلاں بن فلاں کی۔ پس کمال

مربانی کی ہے کہ حریت اور غلامیت کو تو مال کے تابع رکھا اور نب کو باپ کے ماتحت کر دیا۔ یاد رہے قیاسی فاسد کی علامت کی ہے کہ اللہ کی تفریق کو وہ جمع دکھائے اور جمع کو وہ متفرق۔ اعتراض پھرتم نے بھی قیاس ولاء یعنی نبت آزادگی میں جاری کیوں نہ رکھا؟ بلکہ تم نے تو اسے مال کے موالی کے لیے کر دیا حالانکہ ولاء اور نب گویا ایک چیز ہے جو اب ولاء چونکہ غلامی کی علامت اور غلامی کے سبب سے ہے اس لیے حکم میں بھی غلامی کے تابع ہے' اس لیے وہ مال کے مالکوں کیلئے ہے نیان چونکہ اس میں نسب کا بھی کچھ شائبہ ہے اس لیے جب سے نہ ہوں تو باپ کے مالکوں کی طرف لوٹا دی جاتی ہے یہ بھی شریعت کی اعلیٰ خوبی ہے کہ اس میں دونوں امر کالحاظ رکھا گیا اور دونوں اثر مرتب کیے گئے۔

اعتراض پر تم نے اولاد کو دین میں اس کے تالع کیوں نہیں کیا جس کے لئے نب ہے بلکہ تم نے یماں کوئی چرز مقرر بی نہیں کی کبھی اس کا الحاق بلپ کے ساتھ کرتے ہو کبھی مال کے ساتھ جواب پچ خود مستقل نہیں ، بلکہ لازی طور پر وہ کمی فنہ کر کے تابع ہو گا۔ پس شارع بلائلی نے اسے مال بلپ میں سے جو بھر ہو اس کے تابع کیا ہے تاکہ دین کی بھری مخوط رہ تابع ہونا ضروری ہے پھر دینِ رخمٰن سے ہٹا کر دینِ شیطان میں اسے کیوں سونیا جائے؟ یہ تو شریعت کی پوری خوبی اور عین حکست ہے اعتراض پھر خمیں چاہیے کہ جو اسے قد کر کے لایا ہے اس کے تابع کر دو کوئلہ وہ مسلمان ہے آگرچہ پچ کے مال بلپ ودنوں ہوں یا دونوں میں سے ایک ہو۔ کوئلہ اس کا ان کے تابع ہونا تو ثوث چکا ہے اور اس کا حقد ار اسے قید کر کے لایا ہے اس کے تابع ہونا تو ثوث چکا ہے اور اس کا حقد ار اسے قید کر کے لائے والا ہے جواب یہ درست ہے اور ہم کی گئے ہیں امام اہل شام حضرت عبد الرحمٰن بن عمراوزاعی برائیے کا پی قول ہے۔ امام احمد روائیے نے بھی اسے بیان فرمایا ہے کی مختار مہم ہے گئا السلام امام ابن تیمیہ روائیے کا ہے۔ لوگوں کا اجماع ہے کہ اس کے اسلام کا حکم کیا جائے گا جبکہ اسے گرفتار کرے مسلمان لایا ہے اور وہ تماہ ۔ اس لیے کہ وہ مال باپ سے منظع ہو چکا ہے اور اپ کی تین جبکہ اس کے ساتھ اس کے مالیو بیس سے ایک میں امام احمد روائیو کی ہے تو اس کے اسلام کا حکم نے والیت اس کی مالیو بیس سے ایک میں امام احمد روائیج کی تین ان کا مشہور خوب بھی کئی ہے۔ امام اور اعلی روائیج کا قول بھی کئی ہے۔ دو سرا خوب کے ساتھ قید ہوا ہے اسلام کا حکم نے کیا جائی ہے اور اگر مال کے ساتھ قید کریا گیا ہے تو وہ مسلمان ہونے کے حکم میں ہے۔ امام مالکہ روائیج کا قول بھی۔۔۔ امام مالکہ روائیج کا قول کی ہے۔۔

لین امام اوزائی ریافتہ اور فقماء نقہ کا قول زیادہ صحیح اور زیادہ سلامتی والا ہے کہ اس کا قید کرنے والا ہی اس کا پورا حقدار ہے۔ اس کا ماں باپ کے تابع ہونا بالکل کٹ چکا ہے' ان کا کوئی حق اور حکم اس بچے پر نہیں رہا۔ پس اس کے ماں باپ خواہ دارالحرب میں ہوں خواہ دارالحرب میں ہوں خواہ مسلمانوں کی قید میں ہوں اس کا کوئی اثر بخے پر نہیں۔ بلکہ عقل و دین کا نقاضا تو یہ ہے کہ جب یہ دونوں یا ان میں کا کوئی مسلمانوں کی قید میں ہو۔ مسلمانوں کے غلبے میں ہو۔ مسلمانوں کے ہاتھوں میں ذلیل ہو بلکہ قابل قتل ہو' اس وقت ان سے بچ کی جدائی اور بچ کے حق سے دست برداری بہ نبت اس وقت کے اور زیادہ ہو جبکہ وہ قوت ہو' اس وقت ان سے بچ کی جدائی اور بچ کے حق سے دست برداری بہ نبت اس وقت کے اور زیادہ ہو جبکہ وہ قوت والے شوکت والے اور مسلمانوں سے برسم پرکیار ہوں اور ان کی سرکشی کا خون ہو۔ آخر کیا وجہ ہے کہ اسے کفرو شرک میں سونپ دینالا کق ہو جائے؟ جبکہ اس کے ماں باپ مسلمانوں کے ہاتھوں میں اسر ہیں؟ اور جب دارالحرب میں ہوں تو یہ کام بڑا سونپ دینالا کق ہو جائے؟ جبکہ اس کے ماں باپ مسلمانوں کے ہاتھوں میں اسر ہیں؟ اور جب دارالحرب میں ہوں تو یہ کام بڑا سے سمجھا جائے' اس تقریق پر کون می دلیل ہے؟ یہ تو محض ناقض ہے پھران معرضین سے دریافت تو سیحے کہ کے کوں صاحب اگر سمجھا جائے' اس تقریق پر کون می دلیل ہے؟ یہ تو محض ناقض ہے پھران معرضین سے دریافت تو سیحے کہ کے کوں صاحب اگر

اس کے ماں باپ قید ہونے کے بعد قتل کر دیئے جائیں تو کیا آپ کے نزدیک جائز ہے کہ اس بچے کو گفر پر قائم رکھیں؟ یا بید کہ اس مسلمانوں کا تھم دے کر مسلمان رکھیں؟ اگر تم کہو کہ ہاں گفر پر چھو ڈا جائے جیسے کہ ان کے مرنے کے بعد بیر رہتا تو عرض ہے کہ اس پر دلیل کیا؟ کس بنا پر اس حال میں کہ وہ لڑائی میں مارے جاتے اور اس حال میں کہ وہ گرفتاری کے بعد قتل ہوئے آپ نے فرق کیا ہے؟ وجہ کیا کہ جب تنا قید ہو تا تو اس پر تھم اسلام جاری ہو تا کین جب وہ اپنے مال باپ کے ساتھ قید ہوا پھر وہ قتل کر دئے گئے تو اس کے اسلام کا تھم زا کل ہوگیا؟ بیہ تو نری دھینگا مشتی ہے۔ دو چیزیں جو بالکل کیساں تھیں ان کے تھم میں جدائی اور علیحدگی کرنی کون می عظمندی ہے؟ اچھا اور سنو اس بچ کا وجود اور اس کے مال باپ کا ایک ہی قید کرنے والے کی ملک میں معتبر مانتے ہو؟ یا اس کا ان کے ساتھ ہونا جملہ لشکر میں مانتے ہو؟ اگر پہلی چیز کا اعتبار ہے تو ہم اس کی دلیل آپ سے مانگتے ہیں اور اگر دو سری چیز معتبر ہے تو ظاہر ہے کہ ان سے اس کی تابعداری کٹ پچی ہے' ان کا غلبہ اس کی دلیل آپ سے مانگتے ہیں اور اگر دو سری چیز معتبر ہے تو ظاہر ہے کہ ان سے اس کی تابعداری کٹ پچی ہے' ان کا غلبہ اس کی دلیل آپ سے مانگتے ہیں اور اگر دو سری چیز معتبر ہے تو ظاہر ہے کہ ان سے اس کی تابعداری کٹ پھی ہے' ان کا غلبہ اس کی دلیل آپ سے مانگتے ہیں اور اگر دو سری چیز معتبر ہے تو ظاہر ہے کہ ان سے اس کی تابعداری کٹ پھی ہے' ان کا عبال ہونا اور شیل رکھتا نہ پالنے پوسے کی' نہ تگہبانی اور حفاظت کی۔ ان کے اختیار کی کوئی وجہ باتی شیس رہی گویا ان کا عبال ہونا اور در الحرب میں ہونا کیسال ہے۔

اس طرح یہ بھی سوچو کہ بچہ جب خود مستقل نہیں اور خواہ مخواہ اسے دوسرے کی تربیت میں دینا ضروری ہے۔ اب دو ہی صورتیں ہیں یا تو یہ کہ اسے اس کے مالک اور اس کے قید کرنے والے کے تابع کیا جائے جو واجی طور پر اس کا استحقاق رکھتا ہے۔ دوسری صورت سے کہ اسے اس کے مال باپ کے حوالے کیا جائے جن کاکسی طرح کا حق اب اس پر نمیں رہا۔ فرمایے کوئی عقلمند دنیا پر ایبا ہے جو پہلی صورت کو ناپند کر کے دو سری کو تجویز کرے؟ اور سنیے اس کے ماں باپ کی ولایت تو اس پر سے بالکل ہی ہٹ چکی ہے۔ میراث' نکاح اور ہر طرح کی ولایت کو جب آپ لوگ زائل مانتے ہو تو صرف دین کی ولایت مال باب کو دلانے پر آپ کو یہ اصرار کیول ہے؟ حالاتکہ وہ تو اسے کافر بناکر رہیں گے؟ امام احمد روایت تو مسلمانوں کے ہاتھوں کے قدیوں کو اہل ذمہ کے ہاتھ بیچنا بھی منع کرتے ہیں۔ حضرت عمر بن خطاب بڑھٹ نے تو تمام شہروں کی طرف میں فرمان لکھ بھیجا تھا جو مشہور ہے اور کسی صحابی بڑاتھ سے اس پر انکار مروی نہیں تو گویا بیہ صحابہ بڑی آتھ کا اجماعی مسئلہ ہے گو بعض ائمہ نے اس کے بعد اس میں تکتے پیدا کر دیے ہیں۔ درد مندانِ اسلام خود سوچ لیں کہ جب اس کامالک کافر بنے گامسلمان کے ہاتھ سے یہ نکل جائے گا تو اسے یہ موقع کمال رہے گا کہ احکام اسلام کا مشاہدہ کرے ، قرآنِ کریم کی تلاوت سے ، جس سے اس کا امکان تھا کہ کسی وقت اس کادل راہ راست پر آجائے اور بیہ مسلمان بن جائے پس جبکہ اسے کافروں کے ہاتھ بیچنا منع ہے پھر اس کے کیامعنی کہ اسے اس کے مال باپ کو سونپ دیا جائے کہ اوتم اسے کافر بنا او- اللہ توفیق دے- اعتراض اس سے تو تہیں لازم آتا ہے کہ مال باپ کے مرنے پرتم اس کے اسلام کا تھم دو۔ کیونکہ تمہارے نزدیک وہ ان کا تابع نہیں بلکہ اصل فطرت کے لحاظ سے وہ مسلمان ہے اور اب مال باپ کی ڈانٹ ڈیٹ اور ان کا یہود و نفرانی بنا دینا بھی نہیں رہا۔ جواب امام احمد رطاقیہ نے تو کھلے لفظوب میں میں کما ہے اور اس حدیث سے دلیل لی ہے کہ حضور طاقیا فرماتے ہیں کہ ہر بچہ فطرت پر ہی پیدا ہوتا ہے پھراس کے مال باپ اسے یمودی یا نصرانی یا مجوس کر لیتے ہیں جب مال باپ نہیں تو وہ اصل فطرت پر ہے مسلمان

اگر اعتراض کیا جائے کہ تم ای قاعدے کو جاری کر کے جس کا نسب باپ سے کٹ جائے اسے بھی ای تھم میں کیوں نہیں

رکھتے؟ مثلاً وہ زنا کا لڑکا ہے اس پر لعان ہوا ہے جو اب اس کا بیہ ہے کہ ہاں فطرت اسلام کا اقتضاء تو ہمی ہے جبکہ مانع لیعنی ماں باپ کا وجوب نہ ہو لیکن دلیل سے جمہور کا قول رائح معلوم ہوتا ہے کہ اس کے اسلام کا حکم نہ کیا جائے گا ہی ایک روایت امام احمد روائیت ہے۔ ہی ہے' اس کو شخ الاسلام روائیٹی نے بیند فرمایا ہے۔ اس بنا پر اس مسئلہ میں اور قیدی بیج کے مسئلہ میں فرق بیہ ہو کہ اس کا تابع ہونا طے ہوا ہے' اس محض کیلئے جو اس کا گر فار کرنے والا ہے اور مسلمان ہے۔ پس دینی تابعیہ موجود ہے۔ بخلاف پہلی صورت کے کہ اس میں تابع ہونا کٹا ہے اس کے نزد کی رشتے داروں کے لیے یا جس کے لیے اس کے کافر ماں باپ نے وصیت کی ہے بی وہ خطرہ جو ماں باپ کی موجودگ میں تھا اب بھی جول کا توں باتی ہے اور حدیث کی روسے صرف ماں باپ ہی کو ذریعہ کفر سمجھتا بالکل غلط ہے' یہ بطور اکثریت اور غلبہ کے فرما دیا گیا ہے دو وجہ سے۔ اوّل تو سے کہ یہ مفہوم باقی ہے دو سرے یہ کہ بطور غالب بے فرما دیا گیا ہے اس پر زبردست دلیل آج تک کا عمل ہے کہ ذمی کا فر مرتے ہیں چھوڑتے ہیں لیکن سلمان بادشاہ ان کو مسلمانوں میں نہیں لیتے نہ انہیں مسلمان کتے ہیں بلکہ وہ اپ مرتے ہیں چھوڑ دیتے ہوں اور پھر صحابہ تابعین ائمہ دین مسلمانوں سے بے برواہ رہے ہوں اور انہیں کافروں کے قبض میں چھوڑ دیتے ہوں۔

ان کی طرف ہے ایک اعتراض ہم پر یہ بھی ہو سکتا ہے کہ اگر مالک کے تابع کرتے ہوتو اس اعتبار ہے اس صورت میں تم کیا کہتے ہو کہ ایک مسلمان ایک کافریخ کو خرید تا ہے تو کیا وہ مسلمان ہو گا؟ اور اس کے تابع سمجھا جائے گا؟ یا تم اس میں اور اس میں فرق کرکے اپ قول میں تناقض پیدا کرتے ہو؟ اس مسئلہ کی صورت یہ ہے کہ جب ایک ذی اپ کافر غلام کا نکاح اپنی اونڈی ہے کرا دے اس سے بچہ پیدا ہو پھروہ مالک اپ نیچ کو کسی مسلمان کے ہاتھ بچ ڈالے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ ہاں ہم وہی حکم یمال بھی جاری کرتے ہیں اس کے اسلام کا حکم کرتے ہیں 'جیسا وہاں تھا ایسا ہی یمال بھی۔ ہمارے شخ قدس اللہ روحہ فرماتے ہیں کہ گو زیادہ تر مشہور بات اس کے خلاف ہے لیکن صحیح تر ہی ہے۔ اس لیے کہ مال باپ کی ماتحق تو اس سے بالکل کٹ گئے۔ والی پن وریڈ پرورش ان اس کے خلاف ہے لیکن صحیح تر ہی ہے۔ اس لیے کہ مال باپ کی ماتحق تو اس سے بالکل کٹ گئے۔ والی پن وریڈ پرورش ان میں سے کسی چیز کا علاقہ اب نمیں رہا۔ اب یہ جملہ حقوق اس کے مالک کے قبضے میں آگئے یہ بچہ اس کا تابع ہو گیا پھردین میں اس سے الگ کیے کر دیا جائے گا؟ پس ہی حکم قیم یہ مورت میں تھا ہی حکم مول لینے کی صورت میں بھی باتی رہا۔ اس سے الگ کیے کر دیا جائے گا؟ پس ہی حکم قیم کی صورت میں تھا ہی حکم مول لینے کی صورت میں بھی باتی رہا۔ فالحمد لللہ والتو فیق بیداللہ۔

مندرجہ بالا ان مسائل کی اس بحث سے ناظرین کو پوری تشفی ہو گئی ہو گئی کہ یہ قول محض غلط اور صریح کذب ہے فصل کی کہ قرآن و حدیث یا اجماع میں کوئی مسئلہ خلافِ قیاسِ صحح 'خلافِ میزانِ عدل 'خلافِ عقل سلیم ہو۔ ہرگز نہیں جو شریعت میں ہے وہی عقل و قیاس میں ہے۔ ہر منقول معقول ہے اور ہر غیر معقول نہیں ہے۔ وجوداً اور عدماً ہر وقت شریعت عقل کے ساتھ ہے۔ ایک مسئلہ بھی شریعت کا ایسا نہیں جو عقل سلیم اور قیاسِ صحح اور دماغِ لطیف کے خلاف ہو۔ ناممکن ہے کہ مصلحت و حکمت کے خلاف شریعت ہو۔

حکم تعلیل اور قیاس کاانکار کرنے والوں کے مشہور سوالات برابر کی دوچیزوں میں شریعت کے مختلف احکام کی بچاس مثالیں

یہ کہتے ہیں کہ دو برابر کی چیزوں میں شریعت نے علیحد گی کی ہے اور دو مختلف چیزوں کو جمع بھی کر دیا ہے۔ دیکھئے (ا) منی کے نکلنے سے عسل واجب کیا۔ عمداً اس کے نکالنے سے روزہ باطل کیا حالانکہ وہ پاک ہے۔ پیشاب اور مذی میں سے حکم نہیں لگایا حالا نکہ وہ ناپاک ہے۔ (٢) لؤکی کے بیشاب کو دھونے کا حکم دیا اور لؤکے کے بیشاب پریہ حکم نہیں دیا حالا نکہ دونوں چزیں كسال بير- (٣) مسافركو چار ركعت ك بدلے دو پر صنے كا تھم ديا ليكن تين ركعت اور دو ركعت ميں تخفيف نهيں كى- (٣) حائضنہ عورت پر روزوں کی قضا فرض کی اور نماز کی قضا کو نمیں فرمایا حالاتکہ نماز کی حفاظت اس سے زیادہ اولی ہے۔ (۵) بوھیا ہو بدصورت ہو لیکن آزاد ہو تو اسے دیکھناتو حرام لیکن جوان ہو خوبصورت ہو لیکن ہو لونڈی تو اس کا دیکھنا جائز ہے۔ (١) تین درہم چرا لے تو ہاتھ کانے جائیں۔ لیکن ڈاکہ ڈال کر اوٹ مار کرے عضب کرے ایک ہزار دینار بھی لے لے تو ہاتھ نہ کاٹے جائیں۔ (۷) کسی کا ہاتھ کوئی اور کاف دے تو اس کی دیت تو رکھی پانچ سو دینار لیکن پھر تھم دیا کہ چوتھائی دینار کی چوری پر اسے کاف دو۔ (٨) زناكى تهمت لگائے تو حد مارى جائے ليكن كفركى تهمت لگائے جو اس سے بدتر ہے اس ير كوئى حد نهيں-(٩) قتل کے ثبوت میں تو دو گواہ کافی الین زنا کے ثبوت میں جار سے کم ناکافی حالانکہ قتل زنا سے زیادہ خطرناک ہے۔ (١٠) گو فاسق ہو لیکن آزاد ہو تو اس پر تهمت لگانے والے کو حد اور گو نیک ہو لیکن غلام ہو تو اس پر تهمت لگانے والا حد سے بری؟ (۱۱) موت اور طلاق کی عدت میں فرق کر دیا طالاتک زنا کی سنگساری میں دونوں کا حکم ایک ہے۔ (۱۲) آزاد عورت کی عدت تین حیض ٹھرائی لیکن لونڈی کی ایک حیض تک ٹھرانے کا حکم دیا۔ طالائکہ مقصود دونوں جگہ ایک ہی ہے بعنی بیہ معلوم کرنا کہ کوئی بچتہ تو نہیں۔ (۱۳) تین طلاقوں کے بعد خاوند نکاح میں نہیں لا سکتا لیکن چر فرمایا کہ جب دو سرا طلاق دے دے یا مرجائے تو اس سے میں نکاح کر سکتا ہے حالاتکہ عورت وہی ہے وال وہی ہے۔ (۱۲۷) ہوا نکل جانے سے وضو کرنے کو کہا اور جہاں سے ہوا نکلی ہے اس کے دھونے کو نہیں بتلایا۔ (۱۵) قاتل اگر گر فقاری سے پہلے اپنے فعل پر نادم ہو کر توبہ کر لے تو وہ نامعتبراور مقابله كرنے والا اگر ايساكر كے تو معتبر (١٦) غلام اگر حديث بيان كرے تو مقبول ليكن شهادت دے تو مردود- (١١) چرنے مكتب والے جانوروں پر تو زکوہ لیکن کام کاج کرنے والوں پر نہیں۔ (۱۸) اگر کسی برھیا ٹھڑھیا بدصورت سے شادی کرلی تو وہ شادی شدہ کے حکم میں آگیا۔ لیکن اگر کسی خوش جمال جوان لونڈی ہے کی تو اس حکم میں نہیں آیا۔ (۱۹) ذکر چھو لیا تو وضو جاتا رہا لیکن جسم کے اور اعضا سے کھیلا رہا۔ بلکہ خون اور پاخانہ کو ہاتھ لگالیا تو وضو نہیں گیا۔ (۲۰) شراب کا ایک قطرہ بھی حد جاری كرے كالكين بيشاب اور خون جتنا چاہے في لے كوئى حد اس پر واجب نہيں ہو گى حالانكه حرمت ميں دونوں برابر ہيں- (٢١) آذاد عورتيں تو چارے زيادہ نكاح ميں جمع نہ كرے ليكن لونڈيال جتني جاہے ركھ كے۔ (٢٢) مرد كو تو چار بيويال كرني رخصت لیکن عورت کو چار خاوند کرنے حرام حالانکہ شہوت دونوں میں ہے۔ (۲۳) مرد تو اپنی لونڈی سے جو چاہے کرے لیکن عورت ا پن غلام سے کچھ شیں کر سکتی۔ (۲۴) دو طلاقیں ہوئی ہوں تو حرام نہیں تین ہو جائیں تو حرام ہو گئی۔ (۲۵) گائے بكرى بھینس مرغ کا گوشت کھالو تو کچھ نہیں اونٹ کا کھاؤ تو وضو کرو۔ (۲۹) ساہ کتا نمازی کے آگے سے گزر جائے تو نماز ٹوٹ گئی ساہ نہ ہو تو پھر نہیں ٹوٹی۔ (۲۷) دبرہے ہوا نکل جائے تو وضو ٹوٹ گیالیکن حلق سے ہوا نکلے ڈکار آئے تو وضو کو کوئی نقصان نہیں پہنچا۔ (٢٨) يانج اونث مول تو زكوة واجب اور مرار كهورت مول تو كهم نسيل- (٢٩) سونا جاندي مو تو جاليسوال حصه زكوة كهل اور کھیت ہو تو دسوال یا بیسوال حصد زکوۃ اور اگر کان ہو تو اس میں ے پانچوال حصد زکوۃ - (۳۰) نصاب کامل ہوتے ہی اونث میں غیر جنس سے زکوۃ اور گائے بھری میں انہی کی جنس سے۔ (۱۳۱) چوری کرے تو جس عضو سے بیہ جرم سرزد ہوا ہے وہ کاث

دو لکین تهمت لگائے تو زبان نه کاٹو زنا کرے تو شرمگاه نه کاٹو- (۳۲) آزاد ہو تو پوری حد لگاؤ غلام ہو تو آدھی- حالانکه دونوں کو جرم سے روکنے کا مکسال تھم ہے۔ (۳۳) اپنی بیوی پر تہمت لگائی تو لعان کر لوغیر پر لگائی ہے تو حد بغیر چھ کارا نہیں۔ حالانکہ ناموس و عصمت کے لحاظ سے دونوں برابر ہیں۔ (۳۴) مسافر ہو گو آرام سے ہو راحت میں ہو پھر بھی نماز قصراور روزے کا افطار لیکن مقیم ہو مشقت و تکلیف میں ہو اس پر نہ قصرنہ فطر۔ (۳۵) اطاعت الٰہی کی نذر تو واجب اور نافرمانی خدا کی قتم میں کفارہ۔ حالانکہ دونوں نے اپنے ذہے ایک فعل واجب کرلیا تھا۔ (۳۶) بھیڑیا یا بندر اور کچلیوں والے کل درندے حرام ہیں لیکن ضبع (بجو) حلال حالانکہ اس کی بھی کیلیاں ہیں۔ جن سے توڑتا ہے۔ (۳۷) حضرت خزیمہ بن ثابت رواہ صحابی کی گواہی دو گواہوں کے برابر- لیکن ان سے بوے اور بہت بوے مرتبے کے صحابہ کی گوائی ایک ہی گواہی کے برابر (٣٨)ابو بردہ بن نیار رہائت کو تو چھ میننے کی بکری کو عید قربان کے موقع پر قربانی کرنے کی رخصت لیکن ان کے سواکسی اور کو یہ رخصت نہیں۔ (٣٩) رات كى اور دن كى نمازول كى قرات ميں بلندى اور پستى كا فرق ليكن چرجمد اور عيد كے موقع ير دن كى نماز ميں أو فيحى قرأت كا تحكم- (۴٠) چيا كے لڑكے كو وارث بنا ديا۔ بلكه اس سے ينچے والے كو بھى ليكن خاله محروم حالاً نكه وہ بھى مال کی بہن ہے۔ (۴۱) ناراضگی سے دو سرے کا مال لینا حرام لیکن شفعہ کے طور پر گویا اس کا قبضہ۔ (۴۲) پھر حویلی مکان وغیرہ میں تو شفعه حالانکه ان میں تقسیم ممکن ہے لیکن جو ہراور حیوان میں شفعہ نہیں حالانکہ ان میں تقسیم وشوار ہے۔ (۲۳) رمضان کے آخری دن کا روزہ فرض شوال کے اول دن کا حرام حالائکہ دونوں دن ہی تو ہیں۔ (۴۴) انسان پر اپنی بھیتجی سے اور بمن سے نکاح حرام کیکن اپنے باپ کے بھائی کی بیٹی سے نکاح حلال اپنی مال کی بمن کی بیٹی سے حلال۔ (۴۵) قریبی رشتے داروں پر اس کے قتل خطاکی دیت کیکن تلف مال کی صانت کچھ بھی نہیں۔ (۴۶) حیض کی حالت میں تو وطی حرام کیکن استحاضہ کی حالت میں حرام نہیں طالانکہ خون دونوں حالتوں میں موجود- (٢٨) گيهول كو گيهول سے بدلنے كے وقت تو مطی بھر زيادتی بھى حرام لیکن گیہوں کو جو سے بدلنے کے وقت سیروں زیادتی جائز۔ پس ایک ہی جنس میں زیادتی کو حرام کر دیا نہ کہ دو جنسوں میں۔ (٢٨) بلپ اور بينے پر تو تين دن سے زيادہ سوگ حرام ليكن خاوند پر جو بالكل غيرے چار ماہ دس دن تك سوگ واجب (٢٩) عورت مرد كا عبادت بدنيه مين ايك بى حكم جيسے وضو عسل نماز وزه ذكوة "ج اى طرح سزا مين بهى دونول برابر جيسے حدیں۔ لیکن دیت میں 'شمادت میں 'میراث میں 'عقیقہ میں بیہ مرد سے آدھی۔ (۵۰) بعض زمانوں کو بعض مکانوں کو دو سرے پر خصوصیت حالانکہ کام یکسال۔ مثلًا لیلۃ القدر کو ایک ہزار مہینے سے بہتر کہا۔ رمضان کو اور ماہ کا سردار بنا دیا۔ جمعہ کو اور دنول کا سردار بنا دیا کیم عرفیہ یوم النحراور منی کے دنول کی بہت کچھ نضیلت بیان کر دی۔ بیت اللہ کی جگہ کو سب جگہ سے زیادہ فضیلت والی جگہ قرار دی۔ یہ پچاس مثالیں تو ہیں اس کی کہ دو چزیں ایک جیسی ہیں لیکن شریعت نے ان کے احکام الگ الگ اور جدا گانہ بتائے ہیں۔ اب وہ چیزیں لیجئے جن میں فرق ہے جو مختلف ہیں لیکن شریعت نے انہیں ایک ہی تھم میں

ووجدا گانہ چیزول میں شریعت کے ایک حکم کی آٹھ مثالیں جدا ہیں باوجود اس کے مال کی ضانت دونوں میں شریعت کے ایک حکم کی آٹھ مثالیں جدا ہیں باوجود اس کے مال کی ضانت دونوں میں ہے۔ (۲) ای طرح شکار عمداً ہو خطا ہو دونوں میں مال دیتا پڑتا ہے۔ (۳) عاقل اور مجنون دونوں جداگانہ ہیں لیکن شریعت نے دونوں پر زکوۃ کیسال واجب کی ہے۔ (۴) بالغ اور نابالغ دونوں مختلف ہیں لیکن ذکوۃ میں دونوں کا ایک ہی تھم ہے۔ (۵) بلی

چوہا دونوں کو طمارت کے علم میں ایک کر دیا ہے۔ (۲) اپنے آپ مرا ہوا جانور اور مجوسی کا ذبح کیا ہوا جانور شرعاً ایک ہی عظم میں ہیں۔ (۷) جو شکار مرجائے اور جے محرم ذبح کرے شرعاً دونوں کا ایک ہی عظم ہے۔ (۸) پانی اور مٹی دو جداگانہ چیزیں ہیں لیکن وضو کی پاکیزگ میں دونوں کو ایک ہی عظم میں رکھا ہے۔

یہ آٹھ مثالیں وہ ہیں جمال حیثیت جداگانہ ہوتے ہوئے تھم ایک ہے۔ پس قیاس کا باطل ہونا پورے طور پر ظاہر ہو گیا۔ کیونکہ قیاس کی بی دو صور تیں تھیں کہ دو برابر کی چیزوں میں تھم ایک ہو۔ لیکن ہم نے پچاس چیزیں تہیں ایک گنوا دیں کہ ہیں وہ برابر کی اور شریعت نے ان میں تھم کیسال نہیں رکھا۔ دو سری صورت یہ تھی کہ دو مختلف چیزوں میں جو برابر کی نہ ہوں تھم بھی جداگانہ ہو لیکن ہم نے آٹھ صور تیں تہمارے سامنے ایک رکھ دیں کہ چیزیں دونوں الگ الگ حیثیت کی نہ ہوں تکم بیون باوجود اس کے تھم دونوں کا شریعت میں ایک ہے پس طرداً اور عکسًا دونوں طرح غلطی ثابت ہو گئی اور قیاس دراصل کوئی چیزی نہ رہا۔

اب گرما گرم و الیوں کا اجمالی جواب انسار دین اللہ کو بھی طیش آگیا وہ قرآن و حدیث کی جمایت و جمیت میں کھڑے ہو گئے یہ وہ نہیں جو اپنوں یا غیروں کا حق کے مقابلے میں کوئی لحاظ کریں نہ یہ وہ بیں کہ خواہ مخواہ کی جماعت کی پاسداری میں گئے یہ وہ نہیں جو اپنوں یا غیروں کا حق کے مقابلے میں کوئی لحاظ کریں نہ یہ وہ بیں کہ خواہ مخواہ کی جماعت کی پاسداری میں کے رہیں۔ یہ حق کے ساتھی ہیں یہ پارٹی بندی سے بیزار ہیں' یہ وہ نہیں کہ چو نکہ ادھر ہمارے ہم ذہب ہیں' ادھر ہمارا امام ہی اس لیے ان کی تردید ضروری ہے۔ یہ کام تو متعقب اور جالمیت کی حمیت والوں کا ہے۔ حق والے تو حق کو قبول کرتے ہیں اور حق سے ناحق کو رد کرتے ہیں۔ واللہ اس سے برا طریقہ کوئی نہیں کہ انسان حق و ناحق اپ نہ جہ والوں کا ساتھ دیتا رہے۔ ایسا شخص اگر کوئی درست بات ہم کو ہو اور کہ کہ تو قابل تعریف نہیں اور اگر نادرست بات کرے تو دو ہری نہ مت کا مستحق ہے۔ جو لوگ سمجھدار ہیں جو ہدایت یافتہ ہیں وہ اس مملک تحریف نہیں اور اگر نادرست بات کرے تو دو ہری نہ مت کو کہ تھی ہیں۔ جو لوگ سمجھدار ہیں جو ہدایت یان وہ اس مملک اور خطرناک روش سے بالکل الگ ہیں۔ وہ جدھر حق دیکھتے ہیں اُوھر ہو لیتے ہیں۔ جدھرنا حق دیکھتے ہیں' وہاں سے دامن جھاڑ لیتے ہیں۔ بسلے تو ہم ان باتوں کا اجمالی جواب ذکر کرتے ہیں گھران شاء اللہ تفصیل جواب دیں گے۔ باللّٰه نستعین۔

جتنی صور تیں آپ حضرات نے بیان کی ہیں اور ان کے علاوہ بھی جس قدر اور صور تیں ہیں یہ تو زبردست دلیلیں ہیں اس شریعت کی عظمت و جلالت پر اور اس کے مطابق عقل سلیم اور فطرتِ منتقیم ہونے پر۔ اگر وہ ان صورتوں کو جمع کر دیتی اور ایک ہی حکم دیتی تو بیٹک خلاف عقل ٹھرتی کیونکہ ان کی صفتوں میں اس قدر جدائی ہے کہ احکام میں جدائی یقینی ہونی چاہیے۔ ورنہ یہ بڑے نقصان کی چیز ہوتی۔ یہ صور تیں بظاہر موٹی نظر میں گو یکسال نظر آئیں لیکن ان میں باطنی فرق ایسا ہے کہ ایک کو دو سری سے وجوبا الگ کر دیتا ہے۔ دو صورتوں میں ایک حکم وہاں ہوتا ہے جہال ظاہر و باطن یکسال ہو۔ صورت اور معنی میں کوئی اختلاف نہ ہو۔ بال جب یہ دونوں برابر یکسال ہوں اور کوئی اور فرق ہو تو اسے نظرانداز کر دیا جاتا ہے۔ بھی میں اختلاف ہونے کے باوجود صورتا یکسال دو امر ہوں تو ان میں حکم ایک شیں ہوتا۔ پس جمع کرنے اور الگ کرنے میں ان محانی کا اعتبار ہوتا ہے جن کی بنا پر شریعت نے وجوداً یا عدماً حکم جاری کیا ہے۔ اس کے اور جوابات بھی ہیں مثلاً ابن میں ان محانی کا اعتبار ہوتا ہے جن کی بنا پر شریعت نے وجوداً یا عدماً حکم جاری کیا ہے۔ اس کے اور جوابات بھی ہیں مثلاً ابن میں کہ عوباً باعتبار اکثریت کے احکام اسلام مصلحوں پر بنی ہیں اور جو مثالیں اس کے برخلاف دی گئی ہیں وہ اتنی کم ہیں کہ گویا کچھ بھی نہیں۔ پس نادر الوجود غالب الوجود کے خلاف گویا معدوم سمجھنے کے قابل ہوتی ہے۔ جیسے ابر پر نم دیکھ کر

ہی کہا جاتا ہے کہ اب بارش ہوگی گوکی وقت نہ بھی ہو۔ لیکن قاعدہ وہی مسلم رہتا ہے۔ میں کہتا ہوں یہ جواب مثل جواب نہ ہونے کے ہے کیونکہ محض بے سود ہے۔ ابوالحسین بھری نے بھی بعینہ ہی جواب دیا ہے۔ ابوالحس الدی نے اس کے جواب میں کہا ہے کہ ان چیزوں میں تفریق کی وجہ یا تو جمع کرنے والی علت کی صلاحیت نہ ہونے ہے ہے یا اصل میں یا فرع میں اس کے قلاف کی چیز کے آجانے کی وجہ یا تو جمع کرنے والی علت اپنے اندر رکھتی ہے اور اسی پر عظم جاری ہے اور الیے معنی ضرور ہیں جن سے وہ مل جاتی ہی ہو۔ سے ہے۔ اسی طرح جن مختلف چیزوں کو ایک عظم میں رکھا گیا ہے وہاں کوئی ایسے معنی ضرور ہیں جن سے وہ مل جاتی ہی ہو۔ مختلف علت اپنے اندر رکھتی ہے اور اسی پر عظم جاری ہے اور یہ تھا عدہ ہے کہ صورت گو جداگانہ ہو لیکن عظم کی قتم ایک ہی ہو۔ مختلف علتوں میں نوع عظم کیسال ہوتی ہے۔ ابو بکررازی کا جواب یہ ہے کہ یہ سوال ہم پر وارد ہی نہیں ہوتے اس لیے کہ ہم نے تو یہ کماہی نہیں کہ جمال مسائل کی صورتیں ان کے عین ان کے نام کیسال ہوں وہاں قیاس سب کو ایک کر دے گانہ ہم نے یہ دعویٰ کیا ہے کہ جمال یہ چیزیں جداگانہ ہوں وہاں علی بھی جدا جدا ہو گا۔ قیاس کے اعتبار سے جو عظم کی علامتیں ہیں اور ان اسباب کی وجہ سے جو اس عظم کو واجب کر دیتے ہیں۔ پس ان کا اعتبار ان کی جگہ پر ہی ہو تا ہے۔ پ

اب اگر اور وجوہ ان کے اختلاف یا اتفاق کے آجا کمیں تو یہ بات ہی اور ہے۔ مثلاً حضور ساتھ کیا نے گیہوں کو گیہوں کے بدلے ناپ کی جت سے زیادہ لینا منع کیا سونے کو سونے کے بدلے تول سے زیادہ لینا منع فرمایا پس جمال جنس ایک ہوگی بجست وزن یا ازراہ ناپ وہاں برھوتری حرام ٹھرے گی ہاں اگرچہ اور وجہ سے چیز جدا گانہ ہو۔ مثلاً مسور کی دال ہو لیکن وہ ماپ سے بكتى ہے گيہوں كے حكم ميں آجائے گی كو اور وجہ سے اس سعے خلاف بھى ہو۔ يا جيسے سيسہ كہ وہ وزن سے بكتا ہے يس سونے ك تحكم ميں رہے گا كو اور طرح اس كے خلاف بے ليكن زيادتى منع رہے گ- مخصريد كه جمال وہ معنى سمجھ ليے جائيں كے جن پر تھم کا تعلق ہے ہو تھم کاسب اور علامت بن وجال وو پائے جائیں گے تھم میں رہے گا۔ مثلاً حضرت ماعز بناتھ کارجم کہ بوجہ زنا کے تھا اور کھی میں گرے ہوئے چوہے کو اور اس کے آس پاس کے کھی کو پھینک دینے کا جم۔ پس ہر زانی شادی شدہ سکساری کے لائق ہے اور ہر پلیل ہوئی چیز جس میں نجاست بڑے اس کا یمی تھم ہے۔ اب یہ معنی تھی تو بالکل صاف اور خوب ظاہر ہوتے ہیں بھی بہت باریک اور پوشیدہ ہوتے ہیں۔ توجو دلائل الله کی طرف سے مقرر کے گئے ہیں ان ے ان پر استدلال ہو تا ہے۔ قاضی ابو یعلی کا جواب میہ ہے کہ عقلاً جن مختلف دو چیزوں کو ملانا منع ہے وہ دو چیزیں ہیں جن کی ذاتی صفتیں مختلف ہوں مثلاً ساہی اور سفیدی اور جن رو کیسال چیزوں میں تفریق عقلاً منع ہے وہ بھی وہی رو چیزیں ہیں جن میں نفسی صورتیں یکسال ہول جیسے دو سیاہ اور دو سفید اور اس طرح کی چیزیں لیکن اس کے سوا ہو سکتا ہے دو مختلف چزیں جمع ہو جائیں اور ایک ہی تھم میں آجائیں مثلاً جب ہم نے کہا کہ اس کا رنگ سرخ نہیں تو سیاہ و سفید اس نفی میں جمع ہو گئے اور بھی جو اور رنگ ہوں۔ ایک ہی جگہ بیٹھنا بھی اچھا ہو تا ہے جبکہ وہاں نفع ہو نقصان نہ ہو۔ بھی میں چیز بڑی ہوتی ہے جبکہ نقصان ہو اور نفع نہ ہو۔ کو وہال کا بیٹھنا یقینی ہو۔ تبھی دو جگہ اچھائی میں بیسال ہوتی ہیں جبکہ دونوں جگہ بے ضرر فائدہ ہو حالانکہ دونوں جگہ مختلف ہیں۔ پس میہ تو صحت قیاس کی مزید تاکیدیں ہیں کیونکہ دونوں عقلی مثالوں میں ایک حکم یوں واجب ہوا ہے کہ ہرایک دوسری کے برابر ہے اس سبب میں جو اصل ہے تھم کی یا تو اس کی ذات جیسے دو سواد یا کسی علت سے جو اسے واجب کرتی ہے مثلاً دو سیاہ۔

یی قول دو مختلف چروں میں ہے۔ ٹھیک ای طرح پر قیاس جاری ہو تا ہے۔ فرع کو ہم اصل پر جاری کرتے ہیں۔ جبکہ

علت تھم دونوں میں برابرپائی جائے۔ جیسے کہ دو چیزیں جن میں تھم کو واجب کرنے والی چیز کیسال موجود ہے ان میں ہے ایک کا تھم جناب باری نے لفظوں میں بیان فرما دیا ہے تو ہم دو سری چیز پر بھی وہی تھم لگا دیتے ہیں۔ پس جو ہم بیان کرنا چاہتے تھے بحد للہ وہ ثابت ہو گیا۔ قاضی عبدالوہاب مالکی نے اس کا جواب یہ دیا ہے کہ تممارا یہ قول ہی سرے سے فلط ہے کہ تمماری پیش کردہ صور تیں سب ہمسری اور برابر کی آپس میں ایک جیسی ہیں 'تممارا یہ دعویٰ مردود ہے اس کے گواہ ہیں ہی نئیں۔ بیش کردہ صائفنہ کے نہ ادا کرنے میں گو کیسال ہیں اور وجوب قضا میں ان دونوں کا تھم جداگانہ ہے۔ لیکن یہ کس نے تم سے کہ دیا کہ عقلی برابری کو تھم شرعی کی برابری بھی واجب ہے؟ اس سے تو عقلیات میں بھی قیاس کا ناجائز ہونا ثابت ہو تا ہے۔ کہ جس علت کا لفظوں میں بیان ہو وہی علت جب پائی جائے تو قیاس جائز ہوتا ہے یہ تو تھے اجمالی جوابات۔ یہ بھی یاد رہے کہ جس علت کا لفظوں میں بیان ہو وہی علت جب پائی جائے تو قیاس جائز ہوتا ہے یہ تو تھے اجمالی جوابات۔ لیکن ہم ان سے آگے بڑھ کر اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے ان کی ایک دلیل کا تفصیلی جواب بیان کرتے ہیں۔ غور سے سنیے!

# ظاہری مشاہت رکھنے والی جن دو چیزوں کے تھم میں شربعت نے فرق کیا ہے۔ اِس فرق کی وجہ اور معترضین کے بچاس دلائل کامفصل جواب

پرورد گار جو رحیم ب 'جو حکیم ب 'جو اپ بندول پر مربان ب و مد سخت حکم کیسے دیتا؟

(۲) دودھ پینے لڑکے اور لڑکی کے پیشاب کے علم کا فرق دونوں دھوئے جائیں۔ دو سرا یہ کہ دونوں پر چھیٹنا دے دیا جائے۔ تیسرا یہ کہ لڑکے کے پیشاب پر چھیٹنا اور لڑک کے پیشاب کو دھونا۔ یمی صحیح مسلک ہے یمی حدیث شریف سے ثابت ہے۔ اس میں بھی شریعت کا کمال' اس کی خوبی اور اس کی حکمت و مصلحت ہے۔ ان دونوں کے پیشاب کے فرق کی تین وجوہات ہیں۔ اوّل تو یہ کہ لڑکے کو ہر کوئی پیار کرکے گود میں لے لیتا ہے اور بیخ پیشاب کر دیا کرتے ہیں اگر اس کے دھونے کا حکم ہوتا تو اس میں پڑا جرح اور سخت تکلیف ہوتی۔ دو سرے یہ کہ لڑکے کا پیشاب یادھر اُدھر پھیل کر اُر کر پڑتا ہے بخلاف لڑکی کے کہ اس کا پیشاب ایک ہی جگہ گرتا ہے۔ تیسرے یہ کہ لڑک کا پیشاب بہت گندا اور بداو دار ہوتا ہے۔ تیسرے یہ کہ لڑک کا پیشاب بہت گندا اور بداو دار ہوتا ہے۔ تورت میں رطوبت ہوتی ہے۔ حرارت کی ہوتا ہے۔ لڑک کے پیشاب کی بدیو کم ہوتی ہے۔ عورت میں رطوبت ہوتی ہے۔ جرارت کی بیشاب کی بدیو کم ہوتی ہے۔ اس کے پیشاب کی بدیو کم ہوتی ہے اس کے پیشاب کی بدیو کم ہوتی ہے۔ اس کے پیشاب کی بدیو کم ہوتی ہے اس کے پیشاب کی بدیو رطوبت سے مل کر دریا اور زیادہ ہو جاتی ہے۔ پس یہ اور اس میسی اور بہت سی وجوہات ہیں جن سے ان کے پیشاب کی بدیو رطوبت سے مل کر دریا اور زیادہ ہو جاتی ہے۔ پس یہ اور اس جیسی اور بہت سی وجوہات ہیں جن سے ان کے پیشاب کی بدیو رطوبت سے مل کر دریا اور زیادہ ہو جاتی ہے۔ پس کی بدیو رطوبت سے مل کر دریا اور زیادہ ہو جاتی ہے۔ پس

سے بھی نمایت ہی خوبی بھری بات ہے اور یک گرون اس بھی نمایت ہی خوبی بھری بات ہے اور یک مسافر پر سے چار رکعت کروینا مناسب بھی تھی۔ چار رکعتیں کی کی گنجائش رکھتی ہیں ان کا طول کم ہونے کے بعد بھی مناسب رہتا ہے بخلاف دو رکعت والی نماز کے کہ اسے نصف کرنے کے بعد ایک ہی رکعت رہ جاتی ہے جو درمیانہ چیز سے بھی کم ہوتی ہے پھرایک وتر جو نماز کے خاتمہ کی علامت رکھی ہے اس سے اس کی مشابہت ہو جاتی ہے۔ تین رکعت والی کا تو آدھا حصہ ہونا ناممکن ہے دو شک کو حذف کرنے کے بعد پھروہی خرابی آجاتی ہے جو اوپر بیان ہوئی۔ ایک شک کو حذف کرنے کے بعد سے خرابی ہو جاتی ہے کہ سے وتر نمیں رہتی حالانکہ سے نماز دن کی نمازوں کو وتر کر دینے والی ہے۔ جیسے کہ نبی طرف کے نبی بھررات کی نماز کو بھی وتر کر ڈالا کرو۔

اقلاً تو انسانوں کی مصلحت ہے۔ اس کے است میں اس عبادت کو مشروع نہیں رکھا۔ طہر کی نماز نہ ہونے کی حکمت ہے۔ چین عبادت کو مشروع نہیں رکھا۔ طہر کی نمازی بن کھایت کر لیتی ہیں کیونکہ ایک ایک دن میں وہ پانچ پانچ مرتبہ ہیں۔ بر خلاف روزے کے کہ وہ سال بھر میں صرف ایک مینے کے ہیں اگر وہ کلیٹا ہٹا دیئے جاتے تو پھران کے پانے کی کوئی سبیل نہ تھی اس لیے پاکیزگی کی حالت میں ان کی ادائیگی کا تھم دیا تاکہ مصلحت و نیکی فوت نہ ہو جائے۔ پس بیہ بھی اللہ کا احسان اور اس کی نعمت ہے۔ اس کی شریعت کی خوبی اور اس کی حکمت ہے۔ فالحمد للہ۔

معرض کی یہ تو نری غفلت ہے کہ وہ کہتا ہے آزاد عورت کو تو دیکھنا حرام اگرچہ وہ بردھیا پھوس اور میں اور نمایت مروہ صورت ہو اور لونڈی کا دیکھنا حلال اگرچہ وہ نوجوان اور قبول صورت ہو۔ ان سے پوچھو تو کہ یہ کمال ہے؟ ہم نے تو کلام اللی میں یہ پڑھا ہے : ﴿ قُلِّ لِلْمُؤْمِنِيْنَ يَغُضُّوْا مِنْ أَبْصَادِهِمْ ﴾ (تور: ٣٠) مومنوں کو حکم دے دو کہ وہ نچی نگاہ سے رہا کریں پھر جبکہ خونب فتنہ ہو تب تو لونڈی پر نظر ڈالنی بالکل حرام ہے۔ شاید معرض کے شبہ کی وجہ یہ ہے کہ آزاد عورتوں کو پردے کا حکم ہے کہ اپنا منہ غیروں کو نہ دکھائیں لونڈیوں پریہ واجب نہیں۔ لیکن ب

یاد رہے کہ یہ تھم خدمت کرنے والیوں کیلئے اور نیچ کے درجے والیوں کے لیے ہے لیکن جو لونڈیاں جہاد سے حاصل ہوتی ہیں ان کے بارے میں تو عادت پردے کی ہی ہے۔ الغرض یہ کمال ہے کہ یہ بازاروں میں اور راستوں میں اور مجمع میں کھلے نہ پھرتی پھرتی بھرس اور دو سرے اپنی نظریں ان کے حسن پر جمائیں یہ تو شریعت پر بہتان ہے۔ ان حضرات کو اس وجہ سے بھی غلط فنمی ہوئی ہے کہ فقماء کہا کرتے ہیں کہ آزاد تورت تو سرتا پا چھپانے کی چیز ہے ، بجراس کے چرے اور دونوں ہھیلیوں کے لیکن لونڈی کا ستر وہی ہے جو عمواً ڈھکا رہتا ہے جیسے بیٹ بیٹھ اور پیڈلیاں۔ اس سے شاید یہ حضرات اپنی خوش فنمی سے یہ سبجھ بیٹھ کہ جو عمواً ظاہر رہتے ہیں ان اعضاء کا تھم مرد کے چرے کا تھم ہے حالانکہ فقماء نے جو کہا ہے اس سے مراد نماز میں ان اعضاء کا چھپانا ضروری ہوتا ہے نہ کہ دو سرے اعضاء کا لوگوں کو دکھاتے پھرنا۔ ستر اور پردہ دو فتم کا ہے ایک نماز کا ایک نماز کا ایک نماز کا ایک نماز میں چرہ اور ہاتھ کھلے رکھنے میں کوئی قباحت نہیں لیکن اس طرح بازاروں میں اور مجمع میں جانا درست نہیں واللہ اعلم۔

(۱) چور کا ہاتھ کا نیا اور اچکے اور ڈاکو کانہ کا نیا بھی عین حکمت ہے نقب لگا نے دیواریں توڑ دے ' فقل کھول لے اس سے بچاؤ سخت مشکل ہے۔ فقلت میں آتا ہے۔ بیداری سے پہلے اپنا کام ختم کر دیتا ہے اگر اس پر سے سخت سزا نہ ہوتی تو ایک دو سرے کی چوری شروع کر دیتا۔ سخت ضرر پھیل جاتا اور لوگوں کے مال خطرے میں پڑ جائے۔ بخلاف لوٹ مار کرنے اور اُچک لینے والوں اور ڈاکہ ڈالنے والوں کے کہ بیہ تھلم کھلا سامنا کرتا ہے 'جراً لے جاتا ہے 'گواہی ہو سکتی ہے ' لوگ مقابلہ کر سکتے ہیں ' مظلوم کی مدد کر سکتے ہیں ' اسے ظلم سے بچا سکتے ہیں ' غرض کچھ جتن ہو سکتا ہے۔ اُچک لینے والے کے بارے میں خود مال والے کی غفلت کا بھی حقہ ہے اگر بید چوکنا ہوتا تو اس طرح نہ لٹنا۔ اپس یہ بھی چور کی طرح نہیں۔ بلکہ خیانت کرنے والے سے اس کی مشاہت بہت زیادہ ہے اور فرق ان میں یہ بھی ہے کہ عموماً یہ مال کو حفاظت کی جگہ سے نہیں لیتا یہ تو انسان کو عافل کر کے موقع یا کرلے اُڑتا ہے۔ اس سے بھی قدرے بچاؤ ممکن ہے۔ اپس اسے اور ڈاکو کو ایک محکم میں رکھا۔ غصب کرنے والا تو ان سے بھی زیادہ ان سے ملانے کے لاکن ہے۔ ہاں یہ ضرور ہے کہ ان کا ڈاکو کو ایک محکم میں رکھا۔ غصب کرنے والا تو ان سے بھی زیادہ ان سے ملانے نے لاکن ہے۔ ہاں یہ ضرور ہے کہ ان کا فران عبرت انگیز مزائیں رکھیں۔ جن کا بیان عقریب آجائے گا۔

اس پر اگر اعتراض کیا جائے کہ حدیث میں ادھار لے کر ممرجانے والے کے ہاتھ کا کاٹ دینا آیا ہے حالانکہ اسے زیادہ سے زیادہ خیات کرنے والا کہ سکتے ہیں اور عاریت دینے والے نے خود ہی اپنا مال اسے دیا ہے۔ اس سے بچاؤ تو بہت آسان ہے اپنا مال اسے نہ دے کہ وہ انکار کر جائے اس سے جو فرق چوری اور ڈکیتی وغیرہ میں تم نے بیان کیا تھا وہ جاتا رہا۔
اس کا جواب یہ ہے کہ بیٹک الفاظ حدیث یی ہیں کہ ایک عورت لوگوں سے ان کا مال اسباب ادھار لے کر محر جایا کرتی تھی۔ حضور ساتھ کے کئنے کے سبب میں بہت اختلاف ہے۔ امام شافعی دولتی والی اللہ مالک دولتی کا مالی دولتی کا میں نہیں۔ یہ تو راوی نے اس کی شاخت کے لیے اس کا ایک وصف بیان کر دیا ہے۔ ہاں امام احمد دولتی ہیں کہ سبب وہی تھا جو نہ کور ہوا۔ ہم یمال پر کسی معین نہ بہب کی تائید ایک وصف بیان کر دیا ہے۔ ہاں امام احمد دولتی ہیں کہ سبب وہی تھا جو نہ کور ہوا۔ ہم یمال پر کسی معین نہ بہب کی تائید

کے مطابق ہونا ظاہر ہے۔ ایک دوسرے سے ادھار لینا دنیوی زندگی میں ایک ضروری امرہے بلکہ ادھار لینے والے کی سخت حاجت کے دفت تو واجب ہے۔ خواہ أجرت سے ہو خواہ سلوک کے طور پر۔ اسی طرح یہ بھی بہت مشکل ہے کہ ادھار دینے والا ہر وقت گواہ شؤلتا پھرے اور انکار کرنا مرةت' شریعت' عادت کے خلاف ہے تو ادھار کا انکار اور چوری ایک جیسی ہے۔ بال اگر امانت دی ہے اور پھروہ منکر ہوگیا ہے وہ اس تھم میں نہیں آسکتا اس لیے کہ اس نے خود قصور کیا ہے۔

الما کی جو تھائی دینار کی چوری میں ہاتھ کا دینا ہوں ہے۔ اپنی باتھ اگر کوئی بلاوجہ کا ڈالے تو اس پر دیت و جرمانہ
اور مصلحت ہے وونوں امر میں شریعت نے اپنی دور بینی سے کام لیا ہے۔ ہاتھ میں بھی اور مال میں بھی۔ مال کی حفاظت کیلئے چو تھائی دینار میں کا دینے کا حکم کیا اور انبان کے ہاتھ کی حفاظت کے لیے اس کا کاننے پر پانچ سو کا جرمانہ مقرر کیا۔ کسی زندیق نے اس اعتراض کو اپنے شعروں میں اس طرح بیان کیا ہے کہ پانچ سو کی چیز صرف پاؤ پر کا دی گئی اس تناقض کا جواب بھی کی بزرگ نے جواب میں کسی بزرگ نے کہا کہ

#### انهاكانت ثمينةً ﴿ لماكانت امينةً ﴿ فلما خانت هانت

قدر دانی امانت داری پر تھی' خیانت پر اہانت ہے۔ اس کو کسی شاعرنے نظم کر کے کما ہے کہ دیت میں زیادہ ہونا جان کی حفاظت کیا تھا۔ کہ مال جان سے ہلکا ہے اور جان مال سے کی حفاظت کے لیے ہے۔ ظاہر ہے کہ مال جان سے ہلکا ہے اور جان مال سے زیادہ فیتی ہے۔ حضرت امام شافعی مطاقیہ نے اس کاجواب اس شعر میں دیا ہے۔

### هناك مظلومه غالت بقيمتها نهز وههنا ظلمت هانت على الباري

''لینی مظلومی کی وجہ سے قیت بڑھ گئی اور ظلم کی وجہ سے قیت گھٹ گئی۔ دستورِ قدرت بھی ہیں ہے۔'' مثمس الدین کردی نے اس کے جواب میں کما ہے کہ اس مسئلے پر اعتراض کرنے والا علم سے کورا ہے اور تقوے کے ثواب سے خالی ہے۔ شریعت کی حکمت تک پہنچنے کے لیے عقل سلیم چاہیے۔ بے سمجھی کے اعتراضوں سے شریعت کی خوبصورتی جاتی نہیں۔ سنو ہاتھ کی قیمت تو پانچ سوا شرفیاں تھیں لیکن جب اس نے ظلم کیا تو ایک دینار کا بھی نہ رہا۔

سے کہ کوئی نہ کوئی ضابط مقرر کرنے کی حکمت آتا ہے کہ ایک پنیے پر گیہوں اور جو کے ایک دانے پر بھی ہاتھ کٹ جائے۔ یہ عکمت و احسان اللہ کے خلاف تھا۔ پس بین کی مقدار جع کی اوّل مقدار تھی اور تین درہم کا چو تھائی دینار ہوتا ہے۔ ابراہیم نخعی رطاقہ وغیرہ تابعین کا قول ہے کہ ہلکی سکی بے قیمت چیزوں کی چوری پر ہاتھ نہیں گئا تھا ایسے مال سے ہوتا ہے۔ ابراہیم نخعی رطاقہ وغیرہ تابعین کا قول ہے کہ ہلکی سکی بے قیمت چیزوں کی چوری پر ہاتھ نہیں گئا تھا ایسے مال سے برواہی لوگوں کی عادت میں داخل ہے کوئلہ اس کے نہ ملنے سے انسان پر ضرر نہیں ہوتا۔ پھر تین درہم اتن چیز ہے کہ متوسط آدی کے دن بھر کے گزارہ کے لیے کافی ہے اور ایک انسان جس رقم سے اپنا اور اپنے اہل بیت کا پیٹ پال لے عاد تا ہوں رقم ہیں دن بھر کے کھانے کا ہو اسے گویا ساری ونیا سے گئی۔

(٩) شرعی فیصلہ کہ تہمت زنا پر حد ہے اور تہمت کفر پر نہیں علی ہے۔ سنے! اس میں حکمت یہ ہے کہ زنا کی تہمت ہے پاکیزگ ممکن نہیں یہاں تک کہ اس کے جھوٹ پر اسے کوئی ظاہری سزا نہ دی جائے اور اگر کفر کی تہمت ہے توجس پر تہمت ہے اس کے اسلامی کام ہی اس شخص کا جھوٹ ظاہر کرنے کیلئے کافی ہیں۔ زنا کی تہمت جس پر ہے وہ تو شرمسار ہو جائے گا اور اس کی برات کا کوئی ظاہری ذریعہ نہیں۔ ہاں جس پر کفر کی تہمت ہے اس کے پاس برات کے بس بہت سے ذریعہ ہیں جن سے تہمت لگانے والا خود ہی شرمندہ ہو جائے گا بھراس میں زنا کی بدی کی اہمیت کو بھی زبردست دخل ہے کہ اس نے اسے ایک زبردست سزا کے قریب کر دیا تھا تو اس سے کم سزا اس کو کیوں نہ گئے؟ جبکہ یہ الزام کو ثابت نہیں کر سکا۔ پھر تم ذرا گری نظر سے دیکھو کہ خصوصاً جب کی عورت پر کسی نے یہ تہمت زنا لگائی ہے تو اس مسکینہ کی کیسی درگت ہو گی؟ وہ کس قدر رسوا ہو گی؟ اس کے ظائدان کو کس قدر نیجا دیکھنا پڑے گا؟ کفر میں بیہ بات نہیں اور ہرگز نہیں۔

(۱۰) قبل کے دو گواہ اور زناکے چار گواہ مقرر کرنے کی عقلی مصلحت

دونوں سے لوگوں کو بچانا ضروری

ہے اگر قتل میں چار ہی گواہ مقرر کیے جاتے تو واقعہ کا ثبوت مشکل ہو جاتا اور لوگوں کے خون خطرے میں پڑ جاتے۔ مجرموں

کو جرات ہو جاتی۔ برخلاف اس کے زنا کاری پردے کی چیزے 'دنیوی روسے بھی اور شرعی روسے بھی پس اس میں چار گواہ

معتبر رکھے گئے۔ جو نعل کے دیکھنے والے ہوں تاکہ کی قتم کا اختال باتی نہ رہے۔ میں وجہ ہے کہ زانی خود جب امام کے پاس

آکر اپنی بدکاری کا اقرار کرے تو وہاں بھی چار مرتبہ کا اقرار رکھا تاکہ جس چیز کا اظہار بڑا ہے اس کا پردہ رہے۔ ای لیے

فرمان قرآن ہے کہ جولوگ مومنوں میں برائی پھیلائیں انہیں دنیا و آخرت میں عذاب الیم ہوگا۔

(۱۱) آزاد کو تہمت لگانے والے پر حد کا ہونا اور غلام پر تہمت علل ہے۔ یہاں بھی وجہ فرق موجود ہے۔ چو نکہ ان دونوں کے دنیوی اور دین مرتبے میں فرق ہے۔ قدراً شرعاً کی طرح دونوں برابر نہیں۔ غلام آزادوں کے برابر نہیں۔ بلکہ آزادوں کو جو مرتبہ عاصل ہے اس تک غلام نہیں پہنچ سکا۔ ملیت اسباب تصرف جو آزاد کا ہے غلام کو کہاں میسر؟ یہ مالک وہ مملوک پھر برابری کمال؟ البتہ شریعت نے ثواب وعذاب میں دونوں کو برابر رکھا کیونکہ عدل و احسان کا تقاضا کی قامت کے دن غلام و آزاد کی ایک ہی حیثیت ہوگی۔

یہ بھی ان دونوں میں فرق عقلی ہونے کی وجہ ہے ہے۔

اللہ علی موت اور طلاق کی عدت ایک نہ ہونا اونڈی کو ایک جیف کا حکم بھی اپنے اندر ایک خاص موثر فرق رکھتا ہے۔ مانا کہ مقصود سب جگہ ایک ہی ہے۔ اس حکمت کے بیان کے لیے عدت کی بمنس اور قشمیں سنے! پہلا مقام تو یہ ہے کہ عدت کے مشروع ہونے میں بہت می حکمتیں ہیں۔ ایک تو یہ کہ بچٹہ نہیں اس کا علم ہو جاتا ہے۔ ورنہ کی ایک لوگوں کے پانی ایک ہی نسب میں جمع ہو جاتے اور نسب کا سلسلہ بگڑ جاتا جو نوع بی آدم کیلئے بخت تکلیف دہ ہو گا۔ پس ہماری پاک اور باحکمت شرع نے اس کا انسداد عدت سے کر دیا۔ دوسرے یہ کہ اس میں اس عقد کی برائی اور خوبی اور شرافت کا اظہار ہے۔ تیسرے یہ کہ اس کم زمانے میں بہت ممکن ہے کہ خاوند کے خیالات لیک جائیں اس کا غصہ فرو ہو

جائے اس کے دل میں عورت کی محبت پھر سے آجائے اور وہ رجوع کر لے ہی دنیا کی خواہش ہونے کی تاہیر کا اظہار ہے کہ بھی ہے۔ چوتے یہ کہ موت کی عدت میں فاوند کے حق کی عظمت کا اظہار ہے اور اس کے نہ ہونے کی تاہیر کا اظہار ہے کہ وہ اس زمانے میں نہ زینت کر سکتی ہے نہ بناؤ چناؤ کر سکتی ہے۔ اولاد اور باپ پر جتنا سوگ ہے 'اس سے بہت زیادہ یہاں ہے۔ پانچویں یہ کہ اس میں فاوند کے حق کی عاجت مندی عورت کی مصلحت 'اولاد کا حق اور اللہ کے وجوب کے حق کی اوائیگ ہے۔ ان چاروں حقوق کی رعایت اس عدت میں کی گئی ہے۔ شارع علائل نے موت کو قائم مقام دخول کے کیا ہے کہ جو پچھ شمرا ہے اسے پورا لے لیا جائے۔ نکاح کی مدت پوری عمر ہے اس لیے وہ قائم مقام ہم بہتری کے ہے 'مہر کی جکیل میں اور ریب کی تحریم میں بھی صحابہ بڑی ہی کہ جاعت کے نزدیک بلکہ ان کے بعد والوں کے نزدیک بھی۔ چنانچہ حضرت زید بن طاب کی تحقیق کی ایک جماعت کے نزدیک بلکہ ان کے بعد والوں کے نزدیک بھی۔ چنانچہ حضرت زید بن طاب تی تحقیق کی ایک جماعت کے نزدیک بلکہ ان کے بعد والوں کے نزدیک بھی۔ چنانچہ حضرت زید بن طاب کی تحقیق ہے کہ آیا عالمہ ہے یا نہیں؟ بال بیٹک جتنی حکمیں اور مصلحین اس مرغلط ہے کہ عدت کا مقصود صرف اس بات کی تحقیق ہے کہ آیا عالمہ ہے یا نہیں؟ بال بیٹک جتنی حکمیں اور مسلحین اس میں سے ایک بیہ بھی ہے۔

دوسرا مقام جس عدت ہے۔ یہ کتاب اللہ میں چار ہیں اور سنت رسول الله سائیم میں ایک ہے۔ اوّل جس طلم عورتول كى عدت جو حمل كا وضع بو تا ہے : ﴿ وَأُولاَتُ الْاَحْمَالِ اَجَلْهُنَّ اَنْ يَصَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾ (طلاق: ٣) دوم- رائد عورت كى عدت چار ماه وس ون - ﴿ وَالَّذِيْنَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُوْنَ أَزْوَاجًا يَتَرَبَّصْنَ بِانْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ ٱشْهُر وَّعَشْرًا ﴾ (بقره : ٢٣٣) سوم طلاق والى كى عدت تين حيض ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَوَبَّصْنَ بِٱنْفُسِهِنَّ ثَلاَثَةَ قُرُوْءٍ ﴾ (بقره: ٢٦٨) چارم- بوصيا عورتيں جنميں حض بند ہے ان كى عدت تين مينے ﴿ وَالْآئِيْ يَئِسُنَ مِنَ الْمَحِيْضِ مِنْ نِسَآئِكُمْ إِن ازْقَبْتُمْ فَعِدَّ تُهُنَّ ثَلَاثَةُ اَشْهُو ﴾ (طلاق: ٣) پنجم- ماكل عورت كى عدت ايك حض كا آجانا- مديث ميس سَع حالمه سے وطى نه كى جائے جب تك يحية نہ ہو جائے اور حاکلہ سے وطی نہ کی جائے 'جب تک ایک حض سے پاک نہ ہو جائے۔ ان پانچوں جنسوں میں عدت کی ماں اور حاکم دراصل وضع حمل ہے۔ جب یہ ہے تو تکم یمی ہے اور بات کی طرف النفات تک نہیں۔ بیٹک پہلے اس بات میں اختلاف تھا کہ حالمہ عورت چار ماہ دس دن اور وضع حمل میں سے جو زیادہ بعد ہو وہ کرے لیکن بعد میں انقاق ہو گیا کہ ادھر بچہ ہوا ادھروہ عدت سے نکل گئی۔ عدت وفات بہ مجرد مرنے کے عائد ہو جاتی ہے خواہ اس نے دخول کیا ہو یا نہ کیا ہو؟ جیسے کہ آیت و حدیث کے عموم سے ثابت ہو تا ہے اور مسلمانوں کا انقال بھی اس پر ہے۔ موت سے عقد ختم ہو گیا۔ اس لیے کل احکام ثابت ہو گئے مثلاً میراث و مر - ظاہر ہے کہ جب دخول ہی نہیں ہوا تو صرف رحم کے خالی ہونے کی مصلحت تو ہے نمیں جیسے کہ کسی کا خیال ہے۔ پھر ایک ہی حیض سے یہ معلوم ہو سکتا تھا پھر اگر یمی وجہ ہے تو نابالغ کو 'پھوس بردھیا کو 'جو حض سے مایوس ہو چکی ہے اور حض والیوں کو مت حض میں برابر کیوں رکھا جاتا۔ یمی تو وجہ ہے کہ بعض حضرات فرماتے ہیں یہ محض عبادت بجالانا ہے جس کی کوئی معقول وجہ نہیں ہے لیکن ان کا یہ قول بھی غلط ہے۔ اس کی وجوہات سنیے! ہم تو باربار کمہ آئے ہیں پر بھی کتے ہیں کہ شریعت کا کوئی علم ب معنی ' ب حکمت ، غیر معقول نمیں یہ اور بات ہے کہ کسی پر بید كت كليس- اكريد صرف عبادت كے طور ير ب تو نابالغ اور برهيا كيوس اور غاقله اور مجونه مسلمه اور دميه سب اس ميں یکسال کیوں ہو تیں؟ پھر میہ عبادت کیسی جس میں نیت کی کوئی حاجت ہمیں۔

پھر اس میں میاں بوی کے اولاد کے اور دوسرے خاوند کے حقوق کی رعایت ہے اور بظاہر باہر ہے۔ پس بالکل

بے خرخشہ بات یمی ہے کہ عدت حرمت ہے ختم نکاح کی جبکہ وہ کال ہو گیا۔ ای لیے اس میں حق خاوند کی رعایت ہے اور اس کی حرمت ہے۔ ذرا خیال ہے دیکھیے کہ آخضرت ساتھیا کا احزام اور آپ کے حقوق کی رعایت میں یہ بات بھی داخل ہے کہ آپ کی یویاں جو دنیا میں تھیں وہ قطعی طور ہے آخرت میں بھی آپ ہی کی یویاں ہیں بھی اپ سے اس لیے کسی کو آپ کے بعد ان سے نکاح طال خمیں بخلاف آپ کے سوا اور لوگوں کے کہ ان کے حق میں ہی کی یویاں ہیں اس لیے کسی کو آپ کے بعد ان سے نکاح طال خمیں بخلاف آپ کے سوا اور لوگوں کے کہ ان کے حق میں کوئی نفع نہ ہو گا۔ ہاں اگر اس کی اولاد ہے اور ان کی بھرین پرورش کیلئے اس نے اور نکاح خمیں کیاتو اس پر وہ اجر پائے گ۔ کوئی نفع نہ ہو گا۔ ہاں اگر اس کی اولاد ہے اور ان کی بھرین پرورش کیلئے اس نے اور نکاح خمیں کیاتو اس پر وہ اجر پائے گ۔ زمانہ جاہیت میں بھی حق خاوند کا بہت احزام کیا جاتا تھا اور اس عقد کی چراگاہ کی پوری تعظیم کی جاتی تھی۔ پورے ایک سال حکومت بو تار کو تحری میں پڑی رہتی تھی۔ پروردگار عالم نے اپنی اس پاک شریعت میں لوگوں پر شک عورت بدترین لباس میں خگ و تار کو تحری میں پڑی رہتی تھی۔ پروردگار عالم نے اپنی اس پاک شریعت میں لوگوں پر شک عورت بدترین لباس میں خگ و تار کو تحری میں پڑی رہتی تھی۔ پروردگار عالم نے اپنی اس پاک شریعت میں لوگوں پر خطف می خورت کی دی اور اپنی رحمت و حکمت و نعمت اپنی بی بی دی کو عطا فرمائی فائمد للہ ۔ پھر چار ماہ دی دون نہ ہونا نہ ہونا نہ ہونا ہونا نہ ہونا نہ ہونا ہو جاتا ہے۔ فاص حکمت و تو بیان ہو کی جاتی ہو گئے پھرچو تھے خاص میں روح پھونکی جاتی ہی تک ورک کرے گئے ہی دس دن اس کے لیے رکھ لئے کہ اس عورت کو حمل ہے تو بلا اشتباہ ظاہر ہو جائے کہ اس عورت کو حمل ہے تو بلا اشتباہ ظاہر ہو جائے کہ اس عورت کو حمل ہے تو بلا اشتباہ ظاہر ہو جائے کہ اس عورت کو حمل ہے تو بلا اشتباہ ظاہر ہو جائے کہ اس عورت کو حمل ہے تو بلا اشتباہ ظاہر ہو جائے کی کیونکہ اس مدت میں بچہ حرک کرے گئے ہے۔

عدت طلاق میں بیا علت نہیں وہ بالانفاق اس وقت واجب ہوتی ہے جب مساس ہو گیا پھراس میں رحم کی برأت بھی نسیں کیونکہ وہ تو ایک حیض سے ہی حاصل ہو جاتی ہے جیسے کہ لونڈی کے بارے میں تھم ہے ہاں یہ مسلم ہے کہ بچتے کے نہ ہونے کا علم بھی اس میں مقصود ہے اور بیہ قول بھی غلط ہے کہ بیہ صرف عبادت ہے جیسے کہ بیان ہوا۔ اس میں کیا ہے؟ بید اس وقت معلوم ہو سکتا ہے جبکہ اس کے حقوق معلوم کر لیے جائیں۔ اُس میں اللہ کا حق ہے اس کی علم برداری اس کی رضامندی کی جتو۔ اِس میں خاوند کا حق ہے جس نے طلاق دے دی ہے لینی اس کے لیے رجعت اور واپسی کا موقع۔ اُس میں خود عورت کا حق ہے لینی عدت کی مرت تک نان و نفقہ اور رہائش کا مکان۔ اِس میں اولاد کا حق ہے اِس کے نسب کا ثبوت رہنا غیرے اس کانہ ملنا۔ اُس میں دوسرے خاوند کا حق ب کہ وہ اپنایانی غیر کی کھیتی کونہ پلائے اس لیے شریعت نے مرایک پراس کے مناسب احکام جاری کیے ہیں۔ خاوند پراس کے رہنے سنے کامکان ہے تاکہ نہ وہ فکلے نہ اسے نکالا جائے۔ یمی مقصد قرآن کا ہے اور یمی امام اہل حدیث اور امام رائے سے مروی ہے۔ طلاق دینے والے کو حق دیا کہ اگر وہ جاہے عدت کے اندر اندر رجوع کر لے۔ عورت کاحق محفوظ ہے کہ اس مدت کا کھانا پینا اسے طلاق دینے والا کرے مکان بھی اسی کے ذمہ ہے۔ بیچے کے حق کی رعایت بیر ہے کہ اس کانسب ثابت رہے وہ کئی اور سے نہ ملایا جائے۔ دوسرے خاوند کے حق کی رعابیت رکھی گئی ہے کہ وہ اس اثنا میں بھلا برا سوچ لے اور د کمچہ بھال کر ہوشیاری ہے کام کرے یہ بھی معلوم ہو جائے کہ وہ حاملہ نہیں۔ تین حیض کی مدت میں ان تمام حقوق کا بورالحاظ رکھا گیا ہے کہ کامل طور پر ادا ہو جائمیں۔ اتنا تو قرآن سے بھی ثابت ہے کہ عدت دراصل خاوند کا حل ہے فرمان ہے : ﴿ يَاۤ اَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوْا إِذَ أَنَكَحُتُمْ الْمُؤْمِنْتِ ﴾ الخ وراحراب: ٣٩) "ايمان دارو! جب تم مسلمان عورتول سے فكاح كر كے انہيں ہاتھ لگانے سے پہلے طلاق دے دو تو تهمارے ليے ان يركسي عدت كاگزارنا نبيں۔"معلوم ہوا كه عدت حق شو ہرہے اور بيہ ہاتھ لگانے كے بعد ہوتى ہے اور فرمان ہے ﴿ و بعولتهن احق بودھن ﴾ الخ ' (بقرہ: ٢٢٨) یعنی ان کے خاوند ان کے لوٹا لینے کے پورے حقدار ہیں اس مت عدت کے اندر بشرطیکہ ان کا ارادہ اصلاح کا ہو۔ پس خاوند کو بہ حق دیا اور تین چیش یا تین ماہ کی عدت مقرر کی جو خاصی کمی عدت ہے تاکہ اسے غورو فکر کرنے کا پورا وقت کے کہ یا تو اچھی طرح بسالے یا عمر گی سے علیحہ کر دے جیسے کہ عورت کے پاس جانے کی قتم کھا لینے والے کیلئے چار مہینے کی مملت دی تاکہ وہ بآرام بہ طے کر سکے کہ آیا وہ اس کے پاس جائے یا اسے طلاق دے دے۔ اس طرح جنگی الٹی بیٹم جب قرآن نے کافروں کو دیا انہیں چار مہینے کی مملت دی کہ وہ غور کرکے تیاری کرلیں کہ آیا لایں گیا مملاح کریں گیا یا انتحق اختیار کریں گے وغیرہ۔ اس ہمارے بیان پر اگر کوئی اعتراض کرے کہ جو علت و سبب تم نے بیان کیا وہ باطل ہے کیونکہ خلع والی عورت فنخ نکاح والی عورت خواہ وسخ کی کوئی وجہ بھی ہو تین طلاقوں والی عورت شہرے وطی کی گئی ہوئی عورت ' زنا کی ہوئی عورت کو بھی تین حیض کی عدت ہے حالانکہ ان صورتوں میں رجعت نہیں۔ خاوند لوث نہیں سکتا کہ پھرے اسے اپنی ہوئی عورت کو بھی شرط بہ ہے کہ حکم کی صورت الفاظ قرآن و حدیث سے یا اجماع سے خابت ہموں۔ اس کا جواب بہ ہے کہ قاعدے کی قرنے نے لیے ناکائی ہے۔

خلع کی عدت کابیان میں سے زیادہ سے دوایت کی عدت میں علاء کا اختلاف ہے۔ امام اسحاق روایت اور دو روایتوں خلع کی عدت ایک میں سے خلع کی عدت ایک دین سے نیادہ سے دیادہ سے دوایت کی رو سے امام احمد روایت کا ندہب بھی ہی ہے بلکہ کما گیا ہے کہ ضحابہ روزی کا اس پر اجماع ہے ان کا کوئی مخالف معلوم نہیں ہوا۔ اس پر حدیث رسول اللہ ساتھ کی صاف دلالت موجود ہے یہ کہ اور لوگ اس کے خلاف ہیں تو ہوا کرو ممکن ہے انہیں یہ حدیث نہ پنچی ہو۔ ممکن ہے سے تنہ معلوم ہوئی ہو۔ ممکن ہے اس کے خلاف اجماع کا انہیں گمان ہو دراصل نقل میں اور نظر میں رائح ذہب ہی ہے۔ نقل کی سنے حضور ساتھ نے نہی خلع والی عورت کو تین جیض کی عدت گرارنے کا تھم نہیں دیا۔ بلکہ سنن میں حدیث ہے کہ حضرت ثابت بن قیس بڑا تھ نے اپنی یوی صاحبہ جمیلہ بنت عبداللہ بن ابی کو ایک مرتبہ ایسا مارا کہ ان کا ہاتھ ٹوٹ گیاان کے بھائی اس امر کی شکایت لے کر حاضر حضور مضاحبہ جمیلہ بنت عبداللہ بن کا راستہ چھوڑنے پر تم رضامند ہو؟ انہوں نے کہا ہاں۔ اب آپ نے ان کی یوی صاحبہ کو ایک حیض عدت گرارنے کا تھم دیا اور فرما دیا کہ وہ اس کی ارب تا تھم دیا اور فرما دیا کہ وہ ایک حیض عدت گرارنے کا تھم دیا اور فرما دیا کہ وہ اس کی سے خلوں کی جاتم دیا اور فرما دیا کہ وہ اسی خلوں میں جاتہ خلوں کی ایوں کو ایک حیض عدت گرارنے کا تھم دیا اور فرما دیا کہ وہ اسی دواوں میں چلی جائمیں۔ ابوداؤد اور نسائی میں ہے کہ انہوں نے اسپنے خاوند سے خلع لیا تو آپ نے انہیں ایک حیض کی دیوں عدت بڑائی۔

امام ترندی رطیقی فرماتے ہیں صحیح بی ہے کہ یہ ایک حیض عدت گزارے۔ اس حدیث کے بہت سے طریق ہیں جو ایک دو سرے کی تصدیق کرتے ہیں۔ اس حدیث میں وو علمتیں بیان کی گئی ہیں ایک تو اس کا مرسل ہونا دو سرے اس میں لفظ امرت حذف فاعل سے ہونا لیکن صحیح جو اب ان کا یہ ہے کہ یہ دونوں علیں حدیث کے ثبوت میں کوئی خلل نہیں ڈال سکتیں۔ ارسال کے بدلے اور بہت می وجوہ سے یہ حدیث متصل مروی ہے۔ امرت اور آمرِ هَا رَسُولُ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم مِی کوئی تعارض نہیں۔ یہ بالکل محال ہے کہ حضور ماتھ ہیں گرئی میں شرعی محم کوئی اور دے اور بالحضوص جبکہ حدیث اختال والے لفظ سے اور صریح لفظ سے جو احتال کا بیان اور تفسیر ہو مروی ہو تو پھر احتال غلط نکال کر اسے مفسرکے حدیث احتال والے لفظ سے اور صریح لفظ سے جو احتال کا بیان اور تفسیر ہو مروی ہو تو پھر احتال غلط نکال کر اسے مفسرک

معارض کرنا بالکل نادرست ہے یہ تو اس پر مقدم رہے گی پھراس پر صحابہ ریگاتی کے کانی قاوے موجود ہیں۔ امام ابو جعفر نحاس کتاب ''نائخ منبوخ'' ہیں فرماتے ہیں کہ خلع والی عورت کی عدت ایک چیض ہونے پر صحابہ کا اجماع ہے۔ یمال تک تو تھا روایتی تعلق اب نظری تعلق ملاحظہ ہو۔ دراصل خلع کرنے والی پر اس کے فاوند کے حق کی عدت نہیں ہے وہ اپنے نفس کی مختار ہو گئی ہے۔ اب جو اسے رو کا ہے وہ صرف اس بات کے معلوم کرنے کیلئے کہ کمیں اسے حمل تو نہیں سویہ بات صرف ایک چیض میں معلوم ہو سمتی ہے۔ مثلاً قید میں آئی ہوئی عورت' عقد ایک حیض میں معلوم ہو سمتی ہے۔ ایسے موقع پر شریعت کا یہ حکم اور جگہ بھی ہے۔ مثلاً قید میں آئی ہوئی عورت' ہال معلوضہ سے مکیت میں آئی ہوئی عورت نواہ راہ اللہ میں ہو' دارالحرب سے ہجرت کرکے مسلمانوں میں آئی ہوئی عورت' ہال تین حیض کی مدت اس طلاق میں آئی ہے جمال حق رجوع فاوند کو دیا گیا ہے۔ فلع لینے والی عورت ان دونوں اصلوں میں تردو والی ہے اس جس شق سے اسے زیادہ مناسبیت ہو اسی سے ملانا اولی ہے۔ قو نظری طور سے ایک حیض والیوں کے ساتھ ہی اس کا الحاق ہو سکتا ہے۔

آیے میں آپ کو شارع ملائل کے اس پاک اور حکیمانہ تھم کی ایک اور مصلحت اور ہی طریقے سے سمجھاؤں۔ شارع ملائل نے عورتوں کو تین قسموں پر تقتیم کیا ہے ایک وہ جے دخول سے پہلے ہی علیحدگی ہو چکی ہے۔ اس پر نہ تو کوئی عدت ہے نہ اس سے اس کے خاوند کو حق رجوع ہے۔ دوسری وہ جے دخول کے بعد علیحد گی حاصل ہوئی ہے اور خاوند کا حق رجعت اس پر باقی ہے۔ اس کی عدت تین حیض ہے صرف اس فتم میں تین حیض کی عدت ہے جیسے کہ بھراحت قرآن کریم میں اس کابیان موجود ب- آيت : ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَوَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ﴾ الخ (بقره: ٢٢٨) تلاوت كرجائية يعني "طلاق والى عورتيس اي تنین تین حض تک روکے رکھیں ان کے بیٹ میں جو ہے اسے نہ چھیا کمیں اگر انہیں اللہ پر اور قیامت پر ایمان ہے۔"اس علت میں ان کے خاوندوں کو ان سے رجوع کرنے کا پوراحق حاصل ہے۔ اسی صورت طلاق میں جب تین ماہ کا ذکر کیا ہے اس کے حق میں جو اپنی مت کو پہنچ جائے تو اس کے خاوند کو اختیار دیا گیا ہے کہ یا تو مطابق دستور اے روک لے یا اچھائی ك ساتھ اسے الگ كردے۔ پس اس طلاق كارجعي ہونا قطعي طور پر ثابت ہو گيا پھر حيض كايا اس كے بدل كاذكر طلاق بائن بتہ میں بالکل نہیں کیا۔ تیسری قتم کی وہ عورتیں جو اپنے خاوندوں سے بائن ہو جائیں خاوند کا حق ان پر نہ رہے بہ سبب مسلمانوں کے ہاتھ میں اسر ہو جانے کے یا جرت کرنے کے یا خلع لے لینے کے' اس کی عدت صرف ایک حیض کی رکھی تاکہ رحم کا خالی ہونا معلوم ہو جائے۔ اس پر تین حیض کی عدت مقرر نہیں فرمائی اس لیے کہ اب اس کے خاوند کا کوئی حق اس پر نسیں رہا۔ یہ جال بالکل ظاہر ہے وہاں نمایت ہی مناسب بھی ہے۔ باقی رہی زائیہ عورت اور وہ عورت جس سے شبہ کے ساتھ وطی کی گئی ہے تو دلیل کے بموجب تو اس پر بھی صرف ایک حیف ہے تاکہ بچہ نہ ہونا معلوم ہو جائے۔ زانیہ کے بارے میں تو امام احمد کا صاف لفظوں میں بھی فتوکی موجود ہے۔ ہارے شخ طائع نے اس عورت کے بارے میں جس کے ساتھ شبہ میں وطی ہو گئی ہے' اس محم کو پیند فرمایا ہے' ہی راج بھی ہے۔ ان دونوں کو اس عورت پر قیاس کرنا جے رجعی طلاق ملی ہے۔ اس سے زیادہ بھونڈا اور دور کا قیاس کوئی اور نہیں ہو سکتا۔ فاسد قیاس کی بیہ بمترین مثال ہے۔

یماں ایک اور اعظراض ہو سکتا ہے کہ اچھا ہم اپنے پہلے اعتراضوں سے ہٹ گئے اور آپ کے جوابات سے ہماری تسلی ہو گئے۔ لیکن آپ جائیں گئے کہاں؟ ہم کتے ہیں جس عورت کو تین طلاقیں مل گئیں اس پر تو اس کے خاوند کا حق رجعت باتی نہیں آپ جائیں گئے ہیں۔ کہ یہ معلوم ہو جائے کہ اس کے پیٹ میں بچتہ نہیں تو تہمارے قاعدے نہیں رہا؟ یماں تو صرف میں مقصد ہے کہ یہ معلوم ہو جائے کہ اس کے پیٹ میں بچتہ نہیں تو تہمارے قاعدے

کے مطابق اس کی عدت ایک حیض ہونا چاہیے پھرتم اور سب مسلمان اس کے ذمے تین حیض کی مدت کیول مقرر کرتے ہو؟ اس کا ج**واب** ملاحظہ ہو میشک بیہ سوال جاندار ہے لیکن اس کا جواب ہم دو طرح پر دیتے ہیں ایک تو بیہ کہ اس کی عدت میں بھی اختلاف ہے دو مذہب ہیں ایک تو تین حیض کا اور دو سرا ایک حیض کا۔ جمہور کے نزدیک اور عوام میں مشہور تو نہی ہے کہ اس کی عدت تین حیض کی ہے۔ اس بنا پر تو ہمارا جواب سے ہے کہ چونکہ تین طلاقوں کی قتم بھی پہلی دو طلاقوں کی تھی۔ اس لیے تیوں کا حکم ایک ہی رکھا گیا کہ طلاق کی عدت تیوں صورتوں میں یکساں رہے۔ دو جنسوں کا جو حکم ہے وہی اس تیری جنس کو بھی ایک ہی باب رکھنے کے لیے دے دیا گیا کہ تھم علیحدہ فیلیحدہ نہ رہیں۔ شارع ملائلہ جب ایک تھم ایک وصف پر لگا دیتا ہے مصلحت عامہ کو سامنے رکھ کر تو بعض صورتوں میں اس مصلحت اور حکمت کا خلاف نہیں کرتا تاکہ قاعدہ کلیہ نہ ٹوٹے۔ آپ یہ چیز عموماً شرع شریف میں برابر دیکھیں گے۔ دوسرا بھترین زور دار جواب یہ ہے کہ شارع طالق نے دو طلاقوں پر اس کے لیے حرمت مقرر نہیں کی تھی لیکن تیسری طلاق کے بعد حرمت کردی تھی پھریہ خود اس حرمت میں داخل ہوا تو شارع طلق نے اس پر سختی کی تاکہ لوگ اس سے بھیں۔ اس سزاسے عبرت حاصل کریں۔ اس لیے اوّلاً تو اسے تین حیض تک ٹھرے رہنے کا تھم دیا پھردوسرے سے برغبت بطور حقیقی نکاح کرنے کا پھرکسی خاص وجہ سے اسے اگر طلاق ہو جائے تو پھر تین حیض گزارنے کا اب اتنے پایر بیلنے کے بعد یہ عورت اس پر حلال ہوتی ہے کہ اگر وہ جاہے اور یہ بھی رضامند ہو تو شری نکاح پھرسے کر لیں۔ یہ یاد رہے کہ وہ دو سرا نکاح بھی بطور طالہ کے نہ ہو شریعت نے اسے لعنت کا کام بتلایا ہے اور اس کے کرنے والے پر کرانے والے پر لعنت کی ہے اس دراصل کیال اسے سزا دینی مقصود ہے اس لئے مدت بردها دی که ایک پوری عدت پھر نکاح پھر دو سری عدت۔ دو سرا فرہب اس کے بارے میں بھی ایک حیض کی عدت کا ہے۔ ابوالحسین بن لبان كايمي قول ہے ہاں اگر اس سے پہلے اجماع ہو چكا ہے تو اجماع ہى واجب الاتباع ہے۔ اس قول كى طرف التفات نه كرنا چاہیے۔ اگر اجماع نہیں تو پھرظاہراور قوی قول اس بیان کاہی ہے' واللہ اعلم۔

یہ حضرات ایک اور اعتراض بھی کر سکتے ہیں کہ حدیث میں موجود ہے کہ جس لونڈی کو اپنی آزادگی کے بعد اپنے خاوند غلام سے اپنا نکاح باتی رکھنے نہ رکھنے کا اختیار دیا گیا ہے وہ اگر فتح کر دے تو اس پر بھی تین چیف کی عدت ہے جیسے کہ ابن ماجہ میں حضرت عائشہ وہ تی ہوں کے حضرت بریہ وہ گی کا کہ موری ہے کہ حضرت بریہ وہ گی کا کہ موری ہے کہ کیا اچھا ہوتا کہ بیہ حدیث اس صراحت کے ساتھ صحیح بھی ہوتی۔ لیکن بیہ حدیث تو مکر ہے مشہور سند کے ساتھ۔ پھر یہ بھی تو خیال فرمایئے کہ مائی عائشہ وہ آئے فرماتی ہیں کہ قرؤ سے مراد طهر ہیں پھران سے بیہ حدیث ہو کیسے عتی ہے؟ جس میں صاف ہے کہ قرؤ سے مراد حجہ ہوتی تو بیشک یمی قول کمنا پڑتا اور اس کی مخالفت جائز نہ بوتی پھر زیادہ سے زیادہ بی ہوتا کہ جس طرح تین طلاق والی عورت کی بی عدت ہے اس طرح یمال بھی۔ رجعت کا حق نہ وہاں تھا نہ یمال ہے۔ بعض اعیان بعض افعال اور بعض زمانوں کی اور بعض جگہوں کی تخصیص عام قاعدے میں کوئی ظلل نمیں ڈالتی کو موجب شخصیص عام قاعدے میں کوئی ظلل مقرر کی جاتی ہو میں ان کی عدت ایک بی عدت کے مقرر کی جاتی ہو اس پر بست آسانی ہو جاتی ایک حیض گزارا اور دو سرا نکاح کرنے کو کھڑی ہوگی اس لیے اس پر قدرے تخی کہ مقرر کی جاتی قو اس پر بست آسانی ہو جاتی ایک حیض گزارا اور دو سرا نکاح کرنے کو کھڑی ہوگی اس لیے اس پر قدرے تخی کر دی اور وحشت و نفرت و نفرت جاتی درات کو کہ بی نہیں کر عتی۔ پھراس زمانہ کی درازگی ممکن ہے اس کے خیالات بھی بدل دے اور وحشت و نفرت و نفرت جاتی رہے۔ اس دی خیالات بھی بدل دے اور وحشت و نفرت جاتی رہے۔ اتی رہے۔ اتی رہے۔ اتی رہے۔ اتی رہوت جاتی رہے۔ اتی رہے جاتی رہے۔ اتی رہے۔ اتی رہے جاتی رہے۔ اتی رہے جاتی رہے۔ اتی رہے جاتی رہے۔ اتی رہے۔ اتی رہے جاتی رہے۔ اتی رہے۔ اتی رہے۔ اتی رہے جاتی رہے۔ اتی رہے۔ اتی رہے۔ اتی رہے ہوتی اس کے خیالات بھی بدل دے اور وحشت و نفرت جاتی رہے۔ اتی رہے دی رہے کی رہے کی در از کی ممکن ہے اس کے خیالات بھی بدل دے اور وحشت و نفرت جاتی رہے۔ اتی رہے۔ اتی دی در ایک میں در ان کی در ان کی در ان کی در ان کی میں در ان کی در

طرح اگر خلع والی عورت کی بھی مدت عدت مقرر کی جائے تو وہاں بھی اس حکمت و مصلحت کا تذکرہ بہت اچھا ہے بیشک بہ چیز حیف سے نا امید اور اتنی کم من لڑکی کے بارے میں نہیں ہو سکتی جو ابھی جماع کے لائق ہی نہ ہو۔ اگر اعتراض کیا جائے کہ اچھا ہم بہ سب بھی تسلیم کر لیتے ہیں لیکن جو عورت حیض سے نامید ہو گئی ہو اور جو نابالغ بچی ہو جو ابھی وطی کے قابل ہی نہیں وہاں آپ کا کیا جواب ہو گا تو ہماری طرف سے جواب میں کہا جائے گا کہ بہ اعتراض تو ان پر عائد ہو سکتا ہے جنہوں نے عدت کی علت صرف حمار کے اظہار کو قرار دی ہے اس لیے انہوں نے کمہ دیا ہے کہ یمال پر عدت صرف عبادت کے طور پر حکم برداری کے لیے ہے جس کے کوئی ایسے معنی نہیں جو عقل میں آسکیں۔

لیکن جو لوگ اسے بھی ایک مقصد منجملہ اور بہت سے مقاصد کے بتلاتے ہیں ان پر تو یہ اعتراض پڑئی نہیں سکتا۔ مثلاً اس عقد کی شان کی بخیل اس کا احترام' اس کی برائی اور شرافت کا اظہار وغیرہ جس کے لیے یہ ایک اعاطہ کیا ہے کہ معلوم ہو جائے کہ وہ اب نہیں رہا۔ موت سے ہو خواہ جدائی سے ہو' اس میں کوئی فرق مایو سِ حیض والی میں اور اس کے غیر میں نہیں نہ چھوٹی بڑی کا اس میں کوئی نقاوت ہے۔ پھر یہ چیز بھی خیال سے باہر نہ ہو کہ جو وجہ بالغہ کی طلاق رجعی میں اور تین طلاق میں تھی ہو حکمت متضمن ہے خاوند طلاق میں تعینہ مایو سِ حیض میں بھی ہے 'کم من عورت میں بھی ہے۔ اس حکمت کا مقتضی جو حکمت متضمن ہے خاوند کی مصلحت کی طلاق رجعی میں اور اس کی سزا اور ڈائ ڈیٹ کی حرام کرنے والی طلاق میں اس کا تقاضا اس بارے میں عورتوں کی برابری کرنے کا بی ہے' ہی چیز بہت ظاہر ہے' وباللہ التوفیق۔

تنین طلاقوں کے بعد عورت کے حرام ہو جانے کی حکمت اور اس کے بعض سحمتیں اس کی بعض مصلحیں اس کی بعض مصلحیں و تابل کے بعض بھید ایسے بھی ہیں جو ذراغور و تابل کے بعد زہن میں آسکتے ہیں۔ اس مسکلے کی حکمت جو مجھ جیسا ایک ضعیف العقل انسان بیان کر سکتا ہے وہ مخضر الفاظ میں ملاحظہ ہو۔ اللّٰہ ہمیں توفیق دے۔

عورت جو انسان کی دلیجی 'اطمینان اور سکون کا موجب ہے یہ اللہ کی ایک نعت ہے۔ اللہ تعالی ہوجہ طال یہ چیز ہے دے اس پر رہ کی نعمت کا شکر اور اس کی قدر واجب ہے۔ ای لیے کم و بیش ہر شریعت میں ایسے طور طریقے رکھے گئے جن سے میاں ہوی کی جدائی رکتی رہے 'یہ بل کر بیٹھیں اور دنیا کے کاروبار عمدگی سے انجام پلاتے رہیں۔ توراۃ میں تو یہ تھا کہ طلاق کے بعد جب تک اس نے دوسرا نکاح نہیں کیا فاوند اس سے نکاح کر سکتا ہے۔ ہاں دوسرا نکاح کر لیا تو یہ اس پر حرام ہو گئے۔ اب کوئی راستہ اس کے طال کرنے کا نہیں۔ اس میں بھی ظاہری تھت و مصلحت تھی کہ اسے طلاق ہی نہ دے ورنہ بعد از طلاق وہ دوسرے سے نکاح کر لے گی اور اس کے قبضے سے بھشہ کیلئے نکل جائے گی چو نکہ امت موسویہ کے مناسب یمی تھم تھا۔ اس لیے بیہ قدرے تی ان پر رکھی گئے۔ انجیل میں اس کے بعد یہ تھم آیا کہ نکاح کے بعد طلاق کوئی چیز نہیں اس کے بعد سریعتم آیا کہ نکاح کے بعد طلاق کوئی چیز نہیں اس کے بعد شریعت کا با کہ ترین اور مناسب ہے جو نہیں اس کے بعد میں اللہ کی بھرپور تعتیں ہیں' جو ہر طرح کی آسانیاں اپنے ہر طرح عقل و قیاس اور مصلحت و تھمت کے مطابق ہے' جس میں اللہ کی بھرپور تعتیں ہیں' ، جو ہر طرح کی آسانیاں اپنے دامن میں رکھتی ہے جس پر عمل بالکل آسان ہے' جس میں تمام پاکیزہ عمدہ چیزیں طال اور ہرایک ناپاک بری چیز حرام ہے۔ اس نے چار عورتوں تک کی بیک نکاح ساتھ رکھنے کی اجازت دی۔ لونڈیوں کی کوئی حد بندی نہیں گی۔ یہ بات اگلی شریعت کا ال فرم اپنے ہرگزیدوں میں نہ تھی پھر اپنے ہرگزیدہ بندے اور آخری رسول ساتھ کیا کہ باتھ پر اپنی شریعت کا کل فرما دی اور اس کا بہترین میں نہ تھی پھر اپنے ہرگزیدوں میں نہ تھی پھر اپنے ہرگزیدہ بندے اور آخری رسول ساتھ ہی کے باتھ پر اپنی شریعت کا کل فرما دی اور اس کا بہترین میں دور اپنے کی برگزیدہ بندے اور آخری رسول ساتھ کیا کیا گئیں کیا بھر کی کہ کہ کیا کہ کہ کیا تھ پر اپنی شریعت کا کل فرما دی اور اس کا بہترین میں دور اپنی کی برگزیدہ بندے اور آخری رسول ساتھ کیا گئیں کی بی کی کوئی حد بندی نہیں کی دور اپنی کی کی دور اپنی کی دور دور کی دور اپنی کی دور اپنی کی دور اپنی کی دور اپنی کی دور دور کی دور اپنی کی دور دور کی دور دور کی دور اپنی کی

طریقہ مقرر فرہا دیا۔ ایک طلاق کے بعد تین حیض کی عدت رکھی۔ جس میں عموماً تین مہینے گرر جاتے ہیں اتی کمی مدت میں بحث ممکن ہے کہ وہ غصہ فرو ہو جائے ہو طلاق کا سبب بنا تھا وہ شیطانی حرکت ہٹ جائے جس سے اس میں اور اس کی بیوی میں جدائی ہوئی تھی۔ بہت ممکن ہے کہ اس عداوت کا تبادلہ محبت ہے ہو جائے۔ اس غصے کی جگہ رحم سنبھال لے۔ اس کے دل میں اس کی چاہت پیدا ہو جائے اور بہ اجڑا ہوا گھر پھر ہے آباد ہو جائے اور دونوں نئے سرے سے دنیا کے کار آمد کل پرزوں کا کام دینے گئیں۔ چونکہ انسان بھولنے والا ہے ' یہ کھائی ہوئی ٹھوکر اور برداشت کی ہوئی مصیت کو بھی فراموش کر بیشتا ہے' اس لیے اس حکیمانہ شریعت نے پھر بھی موقع رکھا کہ اگر خدانخواستہ پھر بھی موقع آجائے اور پھر طلاق ہو جائے تو بیشتا ہے ' اس لیے اس حکیمانہ شریعت نے پھر بھی موقع رکھا کہ اگر خدانخواستہ پھر بھی موقع آجائے اور بھر طلاق ہو جائے تو اس سے مل بیشتا ہے ' اس لیے اس حکیمانہ شریعت نے کھر بھی موقع دیات اور ایک دو سرے کے لیے دست و بازو بن جائیں۔ پس اب بھی بھی ایس بیشتیں کہ طرفین ایک دو سرے کے رفیق حیات اور ایک دو سرے کے لیے دست و بازو بن جائیں۔ پس اب بھی بھی ایس بیشتیں کہ طرفین ایک دو سرے کے رفیق دیات اور ایک گئی کہ اب اگر بہ حرکت کرو گو تو گیا۔ عورت اپنی جگہ احتیاط رکھے گی مرد اپنی جگہ سنبھلا رہے گا۔ جان لیس کے کہ اگر اب کی مرتبہ بھی وقت پھر ہوا تو کسی گئی کہ اب اگر بہ حرکت کرو گو گئی نا کہ دو سرے کہ اس دھمکی کا کائی اثر ہو گیا۔ عورت اپنی جگہ احتیاط رکھے گی مرد اپنی جگہ سنبھلا رہے گا۔ جان لیس کے کہ اگر اب کی مرتبہ بھی فائدہ دے گی بلکہ اب بعد کے نہ رہیں گے۔ اب نہ مرد اپنی خوشی لائی جگہ خوال لیس کے کہ اگر اب کی مرتبہ بھی وقتہ پھر ہوا تو کسی گئی کہ اب ایک مربہ بھی ہو جائے گی اس کی جائز بیوی سنج گی' دہ دونوں کی لیک کوئی فائدہ دے گی بلکہ اب بعد بھر علی حالے کا پھر اگر دہ مرجائے یا کسی شری مرتبہ کی دو سرے کے گھر جل طرفی والے کی عرب کی گئی کہ اب بعد بھر عرب کے گئی ہور جائے تو پھر بھی عدت گزارے گی جرمال تو ہو گی گئین اپنی مختار ہوگی۔

اگلے فاوند کی جیٹیت بھی مثل اور اجنبی مخصول کے ہوگی نہ جانے اس کے بعد نکاح ہویا نہ ہو۔ بسرصورت دونوں ڈر جائیں گے اور تیری طالق نہ ہوگی اگر اس پر بھی ہوگی تو یہی احکام جاری ہو جائیں گے۔ اس جرمانہ کی سزا کو پوری کرنے کے لئے طالہ بھی حرام کر دیا اور اس کے کرنے کرانے والے پر لینت کر دی۔ جو اس لیے اس سے نکاح کرے کہ میں نکاح کے بعد طلاق دے دوں گا تاکہ یہ عورت اپنے پہلے فاوند پر حال ہو جائے وہ ملعون جو فاوند اس لیے اپنی یوی کو دو سرے کی نکاح میں دے وہ ملعون۔ بلکہ یہ دوسرا انکاح بھی پہلے نکاح کی طرح نکاح کے وفائف قائم کرنے کے میاں یوی بن کر رہنے ہین کر سے فالاق دے وہ ملعون۔ بلکہ یہ دوسرا انکاح بھی پہلے نکاح کی طرح نکاح کے وفائف قائم کرنے کے میاں یوی بن کر رہنے ہین کر بہتے کہ لئے بین ہو۔ پھروافقات ایسے اگر رونما ہو جائمیں کہ جسے پہلے فاوند نے الگ کرتے کے لیے بیزاری سے طلاق دی تھی دے بھی دے دو اوق شوہر کے لیے یہ مباح ہو سکتی ہی ساتھ بی اوروں کیلئے بھی یہ مباح ہو بہا کی دونوں من پر بعت میں اور اس سے پہلے کی دونوں شریعت میں موازنہ کرلیں۔ اور ساتھ بی تکلیف اٹھا کران فقہاء نے جو طالہ کی ملعون شریعت گھڑلی ہو اس سے پہلے کی دونوں منہوج تھڑلیت وہ بین موازنہ کرلیں۔ اور ساتھ بی تکلیف اٹھا کران فقہاء نے جو طالہ کی ملعون شریعت گھڑلی ہو اس بی بھی سور کی مقابلی پر گا میا ہوں نہ ہو ہا کہ کی دونوں منہوج تھوڑے بلکہ تسلیم و بیا ہو ہوں کی مال تک رسائی اس کی مقابل سے ہو جائے دو تو ہوں بین اس کی عقل ہوں تو ہوئی آئے میں سورج کو آگیا ہوں تو ہوں جو ایک دو تو تو تو تھوڑے بلکہ تسلیم و تعیل جو کیاں میں تو کل اس کی عقل روشن ہو جائے گا اور اس کا سینہ کھل جائے گا۔ دکھتی ہوئی آئے میں سورج کو آگید کیاں تک کا در ہوں تو رہی ہوں تو ہوں جو رہے کی دینوں تو تو تو ہوں تو ہوں جو رہ کو تو کہ کے کہ دونوں تو تو تو ہوں تو تو تو تو ہوں جو رہ ہوں تو کہ کے کہ کرچند تھیا جو تو تو تو ہوں ہوں تو ہوں تو ہوں تو ہوں تو کہ کے کہ کیاں تو کیا ہوں تو ہوں تو ہوں تو کہ کے کہ کیاں ہوں تو ہوں تو ہوں تو ہوں تو ہوں تو کہ کے کہ کیاں تو کی تو کو تو کہ کے کہ کیاں تو کیا ہوں تو ہوں تو ہوں تو کہ کوئی تو کو تو کہ کیاں تو کی تو کو تو کہ کوئی تو کہ کیاں تو کو تو کہ کیاں تو کو تو کہ کیاں تو کو تو کہ کے کوئی تو ک

وہ اپنی روشی ڈالنی چھوڑ دے۔ اگر ایک عقل سلیم کسی بات کی عد تک پہنچ جائے اور دوسرے بیو قوف اس پر عیب گیری کرنے لگیس توکیا وہ عیب والی بن جائے گی؟ کیا دن چڑھے روش سورج کو ند دیکھنے والا اندھا دنیا کے آتھوں والوں سے بھی سورج کا نہ ہونا منوا سکتا ہے؟

ہوا نکل جانے سے وضو کرنے کے حکم کی حکمت کرنے کے قابل ہے بلکہ یہ حکم بالکل ہی نطرت و صحت ، اسے جو لوگ خلاف عقل کہتے ہیں ان کی عقل بھی ماتم عقل و حكمت كے مطابق ہے۔ ان كابير كمناكه جمال سے ہوا نكلى اسے تو نه وهونا اور ہاتھ پير چرے كا وهونا عقل كے بالكل خلاف ہے ' یہ کہنا بھی معکوس اور اس قول کے قائل کی سمجھ بھی الٹی۔ شریعت کی خوبی اسی میں ہے کہ اس نے وضو کے لیے ان اعضاء کو مخصوص کیا جو عام طور پر کھلے رہتے ہیں اس میں بھی جو ترتیب شریعت نے رکھی ہے وہی بمترین ترتیب ہے۔ سب سے اوّل چرے کے دھونے کو فرمایا جس کی پاکیزگی اور ستھرائی پر ہرانسان کی پہلی نظریر تی ہے جو دل کی پاکیزگی پر دلالت ر کھتا ہے' اس کے بعد ہاتھوں کو دھونے کا حکم دیا جو عموماً لین دین کے کام انجام دیتے رہتے ہیں اور جن کا پاک صاف ہونا ضروربات صحت و صفائی میں سے ہے۔ اس کے بعد سرکے مسح کا درجہ رکھاجو بدن کا اونچا اور اشرف عضو ہے اور جو صفائی كا زيادہ مستحق ہے۔ ليكن چوكك اس كے بار بار دھونے ميں مشقت تھى خصوصاً ليے بال والوں كے ليے اور عورتوں كے ليے اس لیے اس پر مسح کافی رکھا تاکہ تخفیف اور رحم کی جلوہ نمائی ہو۔ اس حکمت سے جرابوں کے مسح کو پیر کے دھونے کے قائم مقام رکھا۔ یہ نہ کہا جائے کہ جب دھویا نہیں گیاتو صفائی کیا ہوئی؟ یاد رکھو کہ تھم ربانی کی بجاآوری کے لیے اس پر تر ہاتھ پھرنا اس کی پاکیزگی میں اس سے بھی زیادہ اثر رکھتا ہے جو پانی اور بیری کے پتوں سے دھونے میں حاصل ہوتی ہے ،جمال نیت نہیں ہوتی۔ اربابِ ذوقِ سلیم اور طبع متنقیم ہی اس سے لطف اندوز ہو سکتے ہیں۔ جیسے کہ تھم برداری کے طور پر تیم میں منہ یر مٹی مل لینا عابد اور غلام کے چرے کو نورانی کر دیتا ہے جے ہر باطنی آئکھوں والا محسوس کر لیتا ہے۔ اس کے بعد پیروں کے وهونے كا درجه ركھا۔ اس ليے كه عموماً منى كردوغبار اور ايى ويى جكه الاسے چلاجاتا ہے۔ ہر طرح كى زمين پريد پرت بي ہاں جولوگ باوجود کھلے پاؤن ہونے کے انہیں دھونے کے قائل نہیں وہ اپنے اس فعل کی حکمت کوئی بتلا سکتے ہیں کہ چمرہ اور ہاتھ تو دھوئے جائیں اور سب سے زیادہ جو دھونے کے لائق ہے اس کا دھونا چھوڑ دیا جائے۔ بیہ تھی ان اعضاء کو وضوییں دھونے کی مختصر سی حکمت حسی طور پر۔

رہی معنوی عکمت وہ یہ ہے کہ کام کاج کرنے والے اعضاء انسان کی ہیں۔ اننی سے اللہ کی فرمانبرداری اور نافرمانی ہوتی ہے ' ہاتھ تھاجتے ہیں ' ہیر چلتے ہیں ' آئیسیں دیکھتی ہیں ' کان سنتے ہیں ' زبان بولتی ہے ہیں جمال ان کے دھونے میں خدائی عکم کی نتیل ہے ' وہال معصیت کا ازالہ بھی ہے ' میل کچیل کی دوری بھی ہے۔ صاحب شرع ساتھ ہی نے اس معنی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا کہ تم میں سے جو کوئی پانی لے کر وضو کرتے ہوئے کلی کرتا ہے اور ناک میں پانی دے کر ناک جھاڑتا ہے اس کے چرے کی تمام خطائیں جھڑ جاتی ہیں۔ پانی اس کی ڈاڑھی پر سے تمام خطائی کو لے کر ٹیک جاتا ہے۔ پھر ہاتھ دھونے سے ان کی خطائیں انگیوں کی پور پور میں سے پانی کے ساتھ جھڑ جاتی ہیں پھر مسے کے ساتھ سرکی خطائیں بابوں سے پانی کے ساتھ ہی نکل جاتی ہیں پھر مسے کے ساتھ نہی پر تی ہیں۔ پانی کے ساتھ نہی پر تی ہیں۔ پانی کے ساتھ ہی نکل جاتی ہیں پھر پیروں کے دھونے سے ان کی خطائیں انگیوں سے پانی کے قطروں کے ساتھ ٹیک پر تی ہیں۔ اب اگر وہ کھڑا ہو گیا نماز شروع کر دی اللہ کی حمدوثا بیان کی' اس کی بزرگ' اس کی شان کے مطابق بیان کی' اپنے ول کو اس

کی طرف لگالیا تو وہ گناہوں سے ایبایاک صاف ہو جاتا ہے کہ گویا آج پیدا ہوا۔ (مسلم) اور روایت میں ہے آپ فرماتے ہیں مسلمان بندہ جب وضو کرتا ہے اس کے چرے کی خطائمیں چرے کے دھونے کے وقت پانی کے ساتھ یا پانی کے آخری قطرے کے ساتھ الگ ہو جاتی ہیں پھر ہاتھوں کو دھو تا ہے تو اس کے ہاتھوں کی کل خطائیں جو ہاتھ کے پکڑنے سے ہوئی ہیں پانی کے ساتھ یا پانی کے آخری قطرے کے ساتھ نکل جاتی ہیں چرپیروں کے دھوتے ہی ان کی چال کی خطائمیں یائی کے ساتھ یا یانی کے آخری قطرے کے ساتھ سب جھڑ جاتی ہیں اور یہ گناہوں سے بالکل پاک صاف ہو جاتا ہے (مسلم) مند احمد میں ہے حضور سالیا فرماتے ہیں میری اُمت کے دو مخص جن میں سے ایک رات کو اُٹھتا ہے اینے نفس کے خلاف کرتا ہے وضو کرنے بیٹھتا ہے جہاں اس نے ہاتھ دھوئے کہ ایک گرہ کھل گئ جو اس پر تھی مند دھویا دوسری گرہ کھل گئ سر کا مسے کیا اور گرہ کھل گئ پیر دھوئے سب گرہں کھل گئیں۔ اب اللہ تبارک وتعالی پیں بردہ کھڑے ہوئے فرشتوں سے فرماتا ہے دیکھو میرا بندہ اپنے نفس سے لڑائی کر رہا ہے یہ اب مجھ سے جو دُعاکرے گامیں قبول فرماؤں گا۔ مند کی اور حدیث میں ہے کہ جو مخص نماز کے ارادے سے وضو کرنے لگا پنچوں کے دھوتے ہی پانی کے پہلے قطرے کے ساتھ ہی ہاتھوں کی خطائیں دھل جاتی ہیں 'کلی كرنے ' ناك ميں پانی دينے اور ناك جھاڑنے سے زبان كى ہونٹوں كى سب خطائيں پانی كے پہلے قطرے كے ساتھ ہى خارج ہو جاتی ہیں' مُنہ دھوتے ہی پانی کے اوّل قطرے میں ہی آکھوں اور کانوں کی تمام خطائیں اُٹر جاتی ہیں۔ ہاتھوں کو کمنیوں تک اور پیروں کو مخنوں تک جب دھوتا ہے تو یہ ہرایک گناہ سے صبح سالم ہو جاتا ہے اور ہرخطاسے الگ ہو کر ایبا ہو جاتا ہے گویا آج دنیا میں آیا۔ پھراگر نماز کے لیے کھڑا ہو گیا تو اس کے درجے بلند ہونے شروع ہو جاتے ہیں اور اگر بیٹھ گیا تو بھی سلامتی یاتا ہے۔ پس معلوم ہوا کہ کلی کرنے کا مقصود بھی مثل اور اعضاء کے دھونے کے ہے اور زبان اور ہونٹوں کا دھونا بھی اسی طرح ہے۔ بین اس سے بڑھ کر الٹے دِل والا اس سے زیادہ فاسد طبیعت والا اور اس سے بڑھ کر بے عقل کون ہو گا؟ جو مقعد کے اندرونی حصے کے دھونے کو ان اعضاء کے دھونے سے اولی بتلائے اور پھریہ گتاخی کرتا پھرے کہ شارع مالائل نے دو برابر کی چیزوں میں فرق کر دیا پھران اعضاء کا نیت عبادت سے دھونا کس قدر دِل کی فرحت و قوّت ' سینے کی وسعت و ہمتت' اعضاء کی پاکیزگی اور طمارت کرتا ہے وہ بالکل جداگانہ چیز ہے۔ پس ان اعضاء کی بد نسبت دوسرے اعضاء کے وضوییں خاص كرنے كى حكمت طاہر ہو گئى۔ والحمد للد۔

## لرائي لرنے والے كى توبہ تواسكے قضے ميں آنے سے پہلے قبول وسروں كى نہيں اسكاجواب:

آپ سے کماکس نے کہ شرع میں یہ علم ہے؟ یہ علم کہ اس کی توبہ اس حال میں مقبول ہے یا تو اس بات کی تنبیہ ہے کہ اوروں کی بھی بطورِ اولی ہے۔ جب اس کی توبہ جو سخت ضررناک شخص تھا، جس کا ظلم حد سے سمواً تھا مقبول ہوئی تو اس سے چھوٹے مجرم کی قبول کیوں نہ ہو؟ رہ العالمین فرماتا ہے اور کفار کے لیے فرماتا ہے: ﴿ إِنْ يَتَنَهُوْا يَغْفَوْلَهُمْ مَّا قَدْ سَلَفَ ﴾ (انفال: ٣٨) اگر یہ باز آجائیں تو ان کے گذشتہ پاپ معاف ہیں۔ آخضرت مٹھیا فرماتے ہیں گناہ سے توبہ کرنے والا مثل گناہ نہ کرنے والے کے ہے۔ اللہ تبارک وتعالی نے شرعی مقررہ سزاؤں کو گنگاروں پر جرمانہ مقرر کیا ہے اور جرمانہ توبہ کرنے والوں پر سے شرعا اور قدر میں توبہ کرنے والے پر کوئی سزا نہیں۔ صحیحین میں ہے کہ ایک شخص حاضر حضور ہو کر عرض کرتا ہے کہ یارسول اللہ سٹھیا میں حد کو پہنچ گیا ہوں آپ اس جمھ پر قائم کیجئے آپ اس سے کوئی سوال نہیں کرتے نماز کا وقت آجاتا ہے وہ آپ کے چیجے نماز اوا کرتا ہے پھر کھڑا ہو کر وہی سوال دہراتا ہے آپ

فرماتے ہیں کیا تو نے ہمارے ساتھ یہ نماز نمیں پڑھی؟ وہ کہتا ہے ہاں پڑھی ہے۔ آپ فرماتے ہیں پھر اللہ عروجل نے تیرا گناہ معاف فرما دیا۔ پس یہ شخص خود تائب ہو کر آگیا پکڑا ہوا نہیں آیا۔ اللہ نے اسے بخش دیا اور اس پر وہ حد قائم ہوئی نہیں جس کا وہ خود اقراری تھا۔ اس مسئلہ میں دو قواوں میں سے ایک تو بھی ہے۔ امام احمد رطیقیہ ہے جو دو روایتیں ہیں ان میں سے بھی ایک بھی ہے اور بھی قول ٹھیک بھی ہے۔

اعتراض اگر اس پر کہا جائے کہ ماعز بھاتھ کو اور غالمدیہ کو حد کیوں لگائی؟ وہ بھی تو تائب ہو کر حاضر خدمت ہوئے تھ؟
جواب بد ہے کہ بیٹک یہ دونوں تائب تھے اور ان پر حد بھی گی بعض اصحاب جن کا قول دو سرا ہے انہوں نے بھی کہا کی ہے۔ میں نے جب اپ اختراں کی جا ہے ہیں کہا کہ حد پاکیزی کرنے والی ہے تو بہ بھی پاک کرنے والی ہے۔ ان دونوں نے تو بہ کی پاکیزی پر اس پاکیزی کو ترجیح دی اور پند فرنایا اور اس سے پاکیزہ ہونا چاہا۔ اللہ کے نبی کہا نے ان کی چاہت پوری کر دی۔ چنانچہ اس کی طرف اشار، حضرت ماعز بواتیہ والے واقعہ میں آپ نے ان الفاظ کے ساتھ کیا کہ تم نے اے کیوں نہ چھوڑ دیا کہ وہ تو بہ کر لیتا اور اللہ اس بخش دینا۔ اگر بعد از تو بہ بھی حد کا لگنا ضروری ہوتا تو پھر اس کیا کہ تم نے اے کیوں نہ چھوڑ دیا کہ وہ تو بہ کر لیتا اور اللہ ان بخش دینا۔ اگر بعد از تو بہ بھی حد کا لگنا ضروری ہوتا تو پھر رسول کریم مائینے نے ایک حد والے کے اعتراف پر اے فرمایا جاؤ اللہ عزوجا نے تہیں بخش دیا اور حضرت ماعز بڑاتھ اور حضرت غاز بڑاتھ اور حضرت غاز بڑاتھ اور دو مرب نے تہیں بخش دیا اور حضرت نام براہ اوٹائے حسرت غالم یہ براہ اس پر اصرار کرتے رہ کہ جم پر شری سرا جاری کرا دی۔ کی وجہ تھی کہ آپ انہیں بار بار لوٹائے حضرت غالم یہ وہ تا ہے کیونکہ اور دو نہ جہ بہ بہ بہ بہ کہ تو بہ کے بعد حد قائم ہو ہی نہیں سے تمام حد یقوں میں ٹھیک تطبیق بھی ہو بی نہیں سے تمام حد یقوں میں ٹھیک تطبیق بھی ہو بی نہیں سے تمام حد یقوں میں ٹھیک تطبیق بھی ہو بی نہیں سے۔ میں عق وہ بی ہے۔

### غلام کی روایت کردہ حدیث کے مقبول ہونے اور اسکی گواہی مردود ہونے کے اعتراض کا جواب:

کہ شارع کی معین فتیہ کی فقہ کا پابند نہیں وہ کی خرجب معین کا مقلد نہیں۔ ہم اس وقت جس جگہ ہیں وہاں ہمیں خاص خرجب کی مدد اور طرفداری حرام ہے ہم صرف قرآن و حدیث کے خادم ہیں اسلئے ہم کہتے ہیں کہ بیہ تمہارا محض جھوٹ ہے ہم نے کہیں نہیں پڑھا کہ غلام کی شہادت قبول نہ کرو بلکہ اے رد کر دوگو وہ عالم ہو' مفتی ہو' وئی اللہ ہو' سچا ہو۔ بلکہ کتاب و سُنت' اجماعِ صحابہ بڑی آئے اور صحح قباں ہے جو فابت ہے وہ غلام کی شہادت کا بھی ہر اس جگہ قبول کرنا ہے جہاں آزاد کی شہادت قبول کی جات ہے اسلئے کہ وہ بھی مؤمنوں میں سے ہے۔ پس وہ بھی بلاشبہ اس آبت کے مضمون میں داخل ہے : ﴿ وَاسْنَشْهِ اُدُوْا شَهِیدَانِنِ مِنْ رَاجَالِکُمْ ﴾ (طلاق: ۲) جیسے کہ وہ ﴿ مَاکَانَ مُحْمَدٌ اَبَاۤ اَحَدِ مِنْ رِجَالِکُمْ ﴾ (احزاب: سے بھی این واخل ہیں۔ پس بیہ سراسر عدل و انصاف ہے نص سے بھی اور اجماع سے بھی این فاہت ہے۔ اس طرح غلام اس آبت کے علم میں بھی داخل ہیں ﴿ وَ اَشْهِدُوْا ذَوَىٰ عَدْلِ مِنْکُمْ ﴾ (طلاق: ۲) جیسے کہ وہ اس مدعث میں داخل ہیں۔ اس طرح فلام اس آبت کے علم میں بھی دو اخل ہیں ﴿ وَ اَسْهِدُوْا الشَّهَادُةَ لِلْهِ ﴾ اس خیر اللہ اللہ ان بی بھی وہ داخل ہیں ۔ ﴿ وَ اَقِیْمُوْ الشَّهَادُةَ لِلْهِ ﴾ اس خوران میں بھی وہ داخل ہیں : ﴿ لَا تَکْتُمُوْا الشَّهَادُةَ ﴾ (بقرہ ، ۲۸۳) اس طرح اس آبت میں بھی : ﴿ وَ اَقِیْمُوْ الشَّهَادُةَ ﴾ فرمان میں بھی وہ داخل ہیں : ﴿ وَ اَقِیْمُوْ الشَّهَادُةَ ﴾ فرمان میں بھی وہ داخل ہیں : ﴿ لَا تَکْتُمُوْا الشَّهَادُةَ ﴾ (بقرہ ، ۲۸۳) اس طرح اس آبت میں بھی : ﴿ وَ اَقِیْمُوْ الشَّهَادُةَ اِلْمُ اَس خُونُوْا فَوَّامِیْنَ بِالْقِسْطِ ﴾ الخ میان تمام احکام کا اطلاق ان پر بھی ہے ایسے بی شادت کا بھی۔ حضور سَائِتُ کا فرمان کُونُوْا فَوَّامِیْنَ بِالْقِسْطِ ﴾ الخ، حضور سَائِتُ کا فرمان

ہے کہ اگر دو عادل شمادت دیں تو روزہ رکھو اور افطار کرو۔ حضرت انس بن مالک روائے فرماتے ہیں میرے علم میں ایما کوئی آدمی نہیں جس نے غلام کی شمادت مردود کی ہو۔ امام احمد روائی آپ سے یہ روایت بیان فرماتے ہیں۔ اور یہ اکثر اجماع سے زیادہ صحیح ہے جس کا دعویٰ متاخرین کر دیا کرتے ہیں۔ لین آپ کا یہ اعتراض محف لاعلمی پر اور شارع مالی پر تممت دھرنے پر مبنی ہے کسی سیخ مسلمان کی شمادت شریعت نے بھی رد نہیں کی۔ شمادت فاسق کے بارے میں بھی شبوت طلب کرنے کا اور شخیق کرنے کا تھم صادر ہوا ہے۔

### چرنے میلئے والے جانوروں میں زکوۃ ہونااور کام کاج کرنے والوں میں نہ ہونے کے اعتراض کاجواب

یہ مسلہ بھی اختلافی مسلہ ہے اس میں ایک ہی شق لے کر اعتراض جما دینا ذرا عجلت سے کام کرنا ضرور ہے۔ اس باب
میں دو حدیثیں ہیں ایک میں ہے کام کاج کرنے والے او نول پر زکوۃ نہیں (دار تعلیٰ) دو سری حدیث میں ہے کام کاج کرنے والوں پر
والے بیل گانے میں بچھ نہیں (ابوداور) حضرت علی بڑاٹھ سے موقوقا مروی ہے کہ اونٹ اور گائے کام کاج کرنے والوں پر
صدقہ نہیں۔ دار تعلیٰ میں بھی حضرت علی بڑاٹھ کا کی قول ہے۔ امام ابن حبان بطائھ کا فرمان ہے کہ یہ کلام رسول ماٹھ ہیا نہیں
ہار بڑاٹھ اور ابن عباس بڑاٹھ سے مرفوعاً اور موقوقا مروی ہے لین موقوف ہی زیادہ مشابہ ہے۔ علماء کے اس مسلے میں دو قول
ہار بڑاٹھ اور ابن عباس بڑاٹھ تو دونوں میں زکوۃ کے قائل ہیں۔ لیث بن سعد کا قول بھی کی ہے۔ ابن عبدالبر بطائھ کہتے ہیں میرے علم
ہیں ان دو کے شوا علاء میں ہے کی کایہ قول نہیں۔ ٹوری' ابو حنیفہ' ان کے اصحاب' شافعی' ان کے اصحاب' او زاعی' ابو ثور'
ہیں ان دو کے شوا علاء میں ہے کی کایہ قول نہیں۔ ٹوری' ابو حنیفہ' ان کے اصحاب' شافعی' ان کے اصحاب' او زاعی' ابو ثور'
ہیں ان دو کے شوا علاء میں ہے بھی ایک جماعت کا کی قول مروی ہے ان میں ہے حضرت علی بڑاٹھ نے میں بول' کو قاریو ٹر کے جانوروں پر
ہائی وغیرہ ہیں۔ خلیفۃ المؤمنین حضرت عمرین عبدالعزیز رطافی کا قول بھی کی ہے بلکہ آپ نے اپنے فرمان میں ہہ حکم کھ بھیجا
ہان میں شارع نے زکوۃ نہیں رکھی مثلاً پہنے کے گرے لئے خدمت گزاری کے غلام' رہنے سے کا مکان' سواری کے جان میں کہ خوص اپنے ذاتی نفع کے لیے مہیا کرتا
ہان میں شارع نے زکوۃ نہیں رکھی مثلاً پہنے کے گرے لئے' خدمت گزاری کے غلام' رہنے سے کا مکان' سواری کے جان میں دیوھ نے وہ ان میں وغیرہ۔

اس بنا پر عورتوں کے استعالی زیورات میں بھی ذکوۃ نہیں۔ اس قاعدے کے مطابق اس کی کھیتی میں ہال جوتے والے اس کے کنویں سے بانی کھینی فی اور روں اور راوڑ کے اس کے کنویں سے بانی کھینی والے جانوروں اور راوڑ کے جانوروں کا فرق بھی واضح ہے۔ ان کو اپنے کام میں روک لیا گیا ہے جیسے پننے کے کپڑے غلام گھروغیرہ پس ثابت ہے کہ یہ فرق بالکل مطابق عقل و نقل ہے۔ الجمدللہ کہ شریعت اس بات میں بھی عقل کے مطابق ہے۔ ہاں کوئی بے عقل اپنے تئیں عقل میں موات کے خلاف اسے کے تو ہم کمیں گے کہ اپنے عقلند ہونے کی شمادت پہلے عقلندوں سے دلوائے۔

#### آزاد عورت اور لونڈی سے نکاح کے بعد زناکی سزاکے شرعی فرق پر اعتراض اور اسکاجواب

سائل نے اس چیز کو نمایت کروہ الفاظ میں پیش کیا ہے جو الفاظ ہم اس کے اعتراضوں کے ضمن میں نقل کر سے ہیں اب اس کا جواب ملاحظہ ہو۔ حکمت اللی کا اقتضابی تھا کہ جس پر اللہ کی پوری نعمت ہو چکی ہے جے حلال بیوی مل چکی ہے چر بھی وہ

بھی عین حکم ہے:

اس سے ہٹ کر حرام کاری میں جٹلا ہو تا ہے۔ اس پر کائل حد لگائی جائے۔ اس لیے جو ایبانہ ہو اس پر بیہ حد مقرر نہ ک۔
شادی شدہ ہونے کے احوال میں سے جو پوری طرح کائل خال تھا اسے لیا لینی اس کے نکاح میں آزاد عورت کا ہونا جو پوری
رغبت کی چیز ہے نہ کہ لونڈی کا ہونا جو بوقت ضرورت ہی نکاح میں لائی جاتی ہے پھر لونڈی پنے میں ہونا اس سے بھی گھٹیا
درجہ ہے۔ لونڈی شرعاً اور عرفا آزاد یوی کے مرتبے کو نہیں پہنچ گئی ان کے رہبے میں قدرةً اور عادةً فرق ہے۔ اس لیے جن
سے نکاح کا حق نہیں انہیں لونڈی بنانے کا حق ہے۔ لونڈیوں میں باری کی تقسیم بھی نہیں ہی گھرکے کام کاج وغیرہ کے لیے ہے
بال آزاد عورت اس سے بہت بلند درجہ رکھتی ہے۔ پس شریعت نے اس چیز کالحاظ کیا اور کائل حد کائل مواصلت کے بعد مقرر
فرمائی۔ یہ ہے حکمت اس مسئلہ کی کہ آزاد عورت سے نکاح کرنے کے بعد زناکاری کرنے پر رجم ہے اور یہ حکم لونڈی سے
نہیں یہاں سوکوڑے اور سال بھر کی جلا وطنی ہے۔ یہ ہم اصل منشاء حکمت یہ ہم ہر نکاح شدہ فرد میں معترنہ ہو اور کسی جگہ
سے نظر انداز ہو تو کوئی ضرر نہیں۔ شان شریعت امور کلی پر نظر ڈال کر قاعدہ مقرر کرنا ہے گو کسی جگہ وہ چیز نہ بھی ہو آپ
دیکھنے خلق اللہ میں بھی ہے چیز تو آپ کو صاف نظر آئے گی۔

ان کا ایک اعتراض ان کے غیرمہذب الفاظ میں یہ بھی ہے ذکر کو چھونے سے وضو کرنے کے حکم کی حکم کہ کیا وجہ کہ ذکر کو چھونے سے تو وضو کرنا پڑے اور اس سے برے بوے اعصاء کو چھونے سے وضونہ آئ؟ اعضائے بدن جیسے اور ہیں یہ بھی ہے بلکہ پیثاب خانے کو ہاتھ لگانے سے بھی وضو نہیں کرنا پڑتا۔ اس کا جواب میہ ہے کہ اس مسلم میں اختلاف ہے ایک حدیث میں ہے کہ جعب حضور مال کیا ہے ید مسلد دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا وہ بھی تیرے جم کاایک کلزائی ہے۔ یہ بھی کما گیا ہے کہ یہ حدیث صبح نہیں۔ یہ بعثی ۔ کما گیا ہے کہ منسوخ ہے اور میر بھی کما گیا ہے کہ میر محکم ہے واجب نہ ہونے پر اس کی دلالت ہے اور جس حدیث میں وضو كرنے كا حكم ہے وہ حكم بطور مستحب ہونے كے ہے ہى يہ تين مسلك بيں۔ سائل كاسوال صرف اس فرب ير عائد ہوتا ہے جس میں ذکر کو چھو لینے سے وضو واجب ہے اور اس کی حدیث صحے ہے۔ اب ہم اس نقدیر پر جواب دیتے ہیں۔ ہم کتے ہیں یہ بھی ہماری پاک شریعت کا کمال ہے اور یہ بھی اس کی بھتری کی دلیل ہے اس عضو کو چھونا شہوت کو بھڑکا تا ہے اس سے انتشار بھی ہو جاتا ہے' جماع کی طرف خیالات دوڑنے لگتے ہیں اس سے ذی کے نکلنے کا بھی امکان ہے جس کی خربھی نہ ہو سکے۔ پس بیر گمان حقیقت نیند سے وضو ٹوٹے میں بھی ہے۔ ہی حکمت عورت کو چھونے سے وضو کرنے کے حکم میں ہے۔ پھراس کی ایک حکمت اور سنے ذکر کو چھونے سے قوائے شہوانیہ میں حرکت پیدا ہوتی ہے۔ رگ رگ میں حرارت شہوت دوڑنے لگتی ہے اور سارے جم میں ایک بیجان رونما ہو جاتا ہے جے محندا کرنے کی ترکیب وضو کر لینا ہے۔ یہ چیز تو وہ ہے جو حیًا بھی معلوم ہو جاتی ہے۔ ذکر کے چھونے سے وضو کا تھم کچھ اس لیے نہیں کہ وہ عضو نجس ہے نہ اس لیے ہے کہ اسے نجاست کے قائم مقام سمجھاگیا ہے پھراس سوال کے کیا معنی کہ پاخانہ پیشاب چھونے سے بھی وضو نہیں۔ اسی طرح اسے اور ناک کان کے چھونے کو ایک سمجھنا بھی جھوٹا دعویٰ اور بدترین قیاس اور مسخ شدہ عقلمندی ہے۔ وہابلہ التوفیق۔ شراب کے ایک قطرے سے شری سزا واجب کرنا اور پیشاب کے کئی رطل سے بھی بیہ سزا نہ ہونا

تہمارا یہ اعتراض بھی کم فنی بلکہ نا بھی پر بنی ہے یہ بھی شریعت کا کمال اور اس کی اعلیٰ درج کی خوبی ہے اگر یہ نہ ہوتا تو اس جگہ شریعت فطرت و عقل سے دور پڑ جاتی۔ پھر بندوں کی مصلحت فوت ہو جاتی۔ پیشاب میں جو خلتی اور جبلی نفرت ہے وہ اس سے رکنے کے لیے کافی ہے۔ پس اس طبعی روک کے بعد کمی سزا سے روکنے کی ضرورت بی نہ تھی۔ لیکن کمی بری اور ضرر رساں چیز کی جن ہو ای قدر نخی سے اس کی روک ضروری ہے اس سے روکنا ضروری تھا اور جس قدر خواہش کی لیک کمی بری اور ضرر رسال چیز کی طرف ہو ای قدر نخی سے اس کی روک ضروری ہے۔ اس روک کے لیے اس کے ذرائع کا انسداد بھی ضروری ہے اور اس کے اروگر و حد بندی کرکے اس کے پاس جانے سے روکنا بھی پچھے کم ضروری نہیں۔ یمی وجہ ہے کہ ذنا میں شخت ترین طریق سے قتل جاری کیا۔ چوری میں ہاتھ کا کائنا مقرر کیا 'شے کی حد کے کوڑوں کی گئتی میں زیادتی کی۔ ان سب کے نزدیک پھٹانے سے منع کرنے کیلئے ان کے ذرائع اور احباب کی ممانعت کردی اس میں شراب کی کم سے کم مقدار بھی ہے۔ اگرچہ وہ نشہ آور یہ ہو۔ اس لئے کہ آج ایک قطرہ ہے تو کل ایک جام پرسوں ایک ہوتی ہو جائے گی جو لوگ اس مقدار کو خالی از حرمت مانتے ہیں وہ الفاظ شریعت کا خلاف کرنے ہیں۔ پھریہ خالن ہوں دو نقصان کرے گا۔ لیکن شرائی اپنے شراب کی خالف کرنے ہیں۔ پھریہ خالند جماعت انتا نہیں سوچتی کہ پیشاب پاخل نے کھانے پینے والا اپنا ہی ضرر و نقصان کرے گا۔ لیکن شرائی اپنے شراب کے خالت شے میں نہ جانیں کس کس کم کا نقصان کرے گا۔

یہ بھی اللہ کی ایک چار بیویاں کرنے اور لوند یوں کی تعداد کے مقرر نہ کرنے کی حکمت کابیان بہترین نعت اور شریعت کا کمال ہے' حکمت و رحمت و مصلحت کے مطابق میں حکم ہے۔ نکاح سے مقصد وطی کرنا خواہش نفس کو پورا کرنا ہے۔ اب جن بعض لوگوں میں یہ خواہش زیادہ ہوتی ہے ان کی حاجت ایک بیوی سے پوری نہیں ہوتی اس کے لئے دوسری پھر تیسری پھر چوتھی تک کی بیک وقت اجازت دے دی۔ اس تعداد میں اور بھی بہت سی حکمتیں ہیں۔ مثلاً طبع انسانی کی تعداد' ارکان طبیعت کی تعداد' سال کے موسموں کی تعداد' چوتھ روز ہرایک کی باری آجانے کی حکمت کہ زیادہ سے زیادہ اس کا خاوند تین دن اوروں کے پاس گزارے گا پھراس کے پاس آجائے گا۔ تین دن کی مدت جمع کی اولین مقدار ہے جس پر شارع مالئلانے بت سے احکام معلق رکھے ہیں مثلاً مسافر کو احکام جج بورا کرنے کے بعد تین دن تک مکہ میں رہنے کی رخصت۔ مسافر کو جرابوں پر مسح کرنے کی تین دن تک رخصت۔ مهمانی کی مدت تین دن تک۔عورت کو اپنے خاد ند کے سوا اور کاسوگ رکھنے کی مدت تین دن۔ پس میں تین دن یمال ہیں کہ چوتھ دن اس کی باری آجائے گی۔ رہیں لونڈیاں وہ منجملہ مالی چیز کے ہیں چھر جیے چار سے زیادہ رکھنے کا عکم نہ ہو چار غلاموں سے زیادہ رکھنے کا عکم نہ ہو چار گھوڑوں سے زیادہ رکھنے کا حکم نہ ہو ایسابی یہ تھم بھی ہوتا کہ چارے زیادہ لونڈیاں نہ رکھو ظاہرہے کہ اس فضول اور غیر معقول تھم کی کوئی وجہ نہیں۔ پس شریعت نے لونڈیوں میں یہ حکم نمیں رکھا کیونکہ حکمت اور رحمت اور مصلحت وعقل کے خلاف تھا۔ پھر زوجہ کا اپنے خاوند پر بوجہ نکاح کے حق ہے جے پورا کرنا خاوند پر واجب ہے اگر اس میں کوئی اور بھی شریک ہو تو وہی حق اس کا ہو جاتا ہے اور برابری ضروری ہو جاتی ہے۔ پس جس قدر عدد کم ہو اس قدر آسانی اور ادائیگی حق ہو سکتا ہے۔ بہ نبت عدد کی زیادتی کے پھر بھی باوجود چاہت کے ہر طرح کا پورا عدل بت مشکل بلکہ محال ہے پھر یمی حق لونڈیوں کا بھی ہو آ تو یہ مشکل سوا ہو جاتی۔ پس ان يس آپس ميس بهي يه برابري نهيس ركھي الفاظِ قرآني بيس: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ أَنْ لا تَعْدِلُوْا فَوَاحِدَةً أَوْمَا مَلْكَتْ إِنْ مَانُكُمْ ﴾ (نساء

:۳) یعنی اگر تهیں عدل نه کر سکنے کاخوف ہو تو ایک عورت پر ہی بس کرویا لونڈیوں پر ہی بس کرو۔ اسلام کا بیہ تھم بھی سراسر مصلحت و تھکمت اور عقل و قیاس کے مطابق ہے کہ عورت کو چار شوہروں کاحق نہیں :

یہ اعتراض بھی نمایت احتمانہ اعتراض ہے کہ ایک مرد کو چار ہوبوں کی اجازت ہے تو ایک عورت کو چار شوہروں کے ایک ساتھ رکھنے کی اجازت کیوں نہ ہو؟ ہم کہتے ہیں اس میں بھی اللہ عزوجل کی حکمت ہے یہ تھم بھی مطابق عقل و نقل ہے۔ بندوں کی مصلحوں کا خلق کی بہودی کا اقتضایی تھا اس میں ان کی بہتری تھی اس لیے شریعت نے اس کا خلاف نہیں کیا۔ اگر عورت کو بھی چار خاوندول کی بیک وقت اجازت ملتی تو انتظام عالم درہم برہم ہو جاتا۔ نسب اور حسب غارت ہو جاتا- لوگول میں قتل و غارت کا بازار گرم ہو جاتا بلائیں اور فقنے پھیل جاتے۔ وہ لڑائیاں اٹھنیں جو تبھی نہ دبتیں۔ پھراس عورت كاكيا حشر ہوتا جو چار كے ينچے ہوتى اور خود ان جارول شريكوں كاكيما برا حال ہوتا جو ہرايك اس كامالك ہوتا؟ پس اس جھیلے اور جھڑے اور فساد کو روکنے والا تھم کرناہی شریعت کی جلالت و عظمت کا نشان ہے۔ اگر اعتراض کیا جائے کہ جب دونول میں شہوت موجود ہے پھرایک کو بير آزادي اور دوسرے كو يہ بندش كيوں؟ اس كاجواب بير ہے كم عورت يردے كى چز ہے ہی گھروں میں بیٹھنے والی ہے اس کا مزاج بہ نسبت مرد کے مزاج کے ٹھنڈا ہے۔ اس کی ظاہری اور پوشیدہ حرکت بہ نبت مرد کے بہت کم ہے۔ مرد میں حرارت و قوت بہت زیادہ ہے اس لیے اس عورتوں کی زیادتی کی اجازت ہوتی لازمی تھی۔ اس میں مرد کی خصوصیت اور اس کی فضیلت بھی طاہر ہوتی ہے۔ اور اس پر دنیا کا اجماع ہے اس واسطے رسالت' نبوت' خلافت 'ملک' باوشاہت' امارت مرد کو ہی حاصل ہوتی ہے۔ یمی حاکم بنتا ہے یمی مجاہد ہے غرض اس کے کاندھوں یر وہ ہے جس سے عورت کے ضعیف کاندھے خالی ہیں۔ مرد ہی عورتوں کی ضروریات کے کفیل ہیں وہی ان کے مصالح بورے کرتے ہیں وہی ان کی روزی کی تلاش میں رہتے ہیں وہی خصی تری چھانے ہیں سرد وگرم چکھتے ہیں۔ بلائیں اور محنتی اٹھاتے ہیں اور گھر بیٹے اس صنف نازک کی ناز برداریاں کرتے رہتے ہیں۔ اللہ تبارک وتعالی شکور ہے، حلیم ہے۔ ان کی یہ محنتیں ان ك يد احسان رائيگال كيد اجات؟ اس ليد انهيل ان كي ان سخت محنول ك معاوض ميل يد حق ديا كيا كه يد ايك چهو رهار چار بیویاں اپنے نکاح میں رکھ لیس تا کہ گھر کی راحت انہیں بہترین طور پر حاصل ہو سکے یہاں آ کراپی بیویوں میں بیٹھ کر دو گھڑی اپناغم غلط کر سکیں۔ عورتوں کو اس میں اس کے سواکوئی تکلیف نہیں کہ جب تک خوگر نہ ہوئی ہوں انہیں غیرت آئے۔ فرض کیجئے یہ ان کے لئے باعث تکلیف ہے توکیااس کے مقابلے میں خاوند کی وہ تکلیفیں جو خون پینے کو ایک کر دیتے والی بیں کیا چشم پوشی کے لاکن بیں؟ پس سراسرعدل و انصاف عکمت و مصلحت اسی تھم میں ہے جو ہماری شریعت میں ہے

ایک اعتراض ان لوگوں کا بیہ بھی ہے کہ عورت کی شہوت مرد سے بھی زیادہ ہوتی ہے یہ بات بالکل غلط ہے "شہوت کا منبع حرارت ہے پھر عورت مرد کی حرارت کا فرق ظاہر ہے۔ کمال مرد کی حرارت کمال عورت کی اس حرارت میں بے حد کمی؟ ہال تہمیں جو بظاہر یہ نظر آتا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ عورت کو گھر میں کوئی شخل نہیں اس کے خیالات ادھر اُدھر گھومتے رہتے ہیں۔ ان خیالات کو ہٹانے والے اسباب اس کے پاس ہوتے نہیں۔ فرصت اور راحت میں گھر کی محمدتری چھاؤں میں دِل و دماغ کی ایک طرح کی مشغولیت اسے گیرلیتی ہے اور بظاہر اس کی شہوت کی تیزی تہیں معلوم ہونے لگتی ہے۔ حالا نکہ یہ حقیقت نہیں ورنہ آپ اس کی عمرے مرد کو اس کی طرح فارغ کرکے اسے آرام کے سامان مہیا کرکے بیٹھا و بیجئ پجر دیکھیے کہ اچھل کود شہوت کی کس میں زیادہ ہے پھر مرد کی حرارت کی سنیے یہ ایک سے مجامعت کے بعد اسی وقت دو سری سے بھی مل سکتا ہے۔ حدیث میں ہے کہ حضور ساڑھیا اپنی سب بیویوں کے پاس ایک ہی رات میں گھوم آتے ہے۔ روایت میں ہے کہ حضرت سلیمان میلائل ایک رات میں گھوم آتے ہے۔ روایت میں ہوئی شہوت مونی چاہیے ورنہ وہ قادر نہیں ہو سکتا۔ عورت کی حالت اس کے بالکل خلاف ہے۔ ایک دفعہ کے بعد ہی اس کی شہوت محمد کی چاہی رہتی نہیں۔ پس مخلوق میں محم خالق عین محمد خلاق میں علمت و عدل اور بالکل مطابق عقل و قیاس ہے ولئد الحمد۔

مرد کو اپنی لونڈیوں سے خاص فائدہ اُٹھانا اور عورت کو اپنے غلاموں سے یہ فائدہ نہ اُٹھانا بھی سراسر مطابق عقل ہے :

اس پر جو اعتراض ہے کہ یہ تھم مطابق عقل نہیں اور اس میں دو برابر کی چیزوں میں تھم کیسال نہیں یہ بھی عقل کا پھیر
اور قیاس کا اندھیر ہے۔ مرد اپنی ملیت میں آزاد ہے وہ اپنی لونڈیوں پر سردار ہے اس کا حاکم و مالک ہے اور عورت اگرچہ کسی
غلام کی مالکہ بن جائے لیکن اس کا مالک اس کا خاوند ہے وہ اس کی سلطنت میں ہے پس اس کی ملیت گو ہے لیکن آزادگی
مثل مرد کے نہیں ہے وہ خود محکوم ہے اور اپنے خاوند کے تھم تلے ہے۔ پھر اس میں ایک اور زبردست قبادت یہ بھی ہے کہ
ایک شخص جو اس کا غلام ہے پھر وہی اس کا شو ہر بھی بن جائے گا اب بتلاؤ وہ غلامی کرے گایا حکرانی کرے گا؟ یہ اس کی مالکہ
ہوگی یا اس کی ماتحت ہوگی؟ پس جو درج میں او نجی ہے تم اسے گرا کر اس کے بنچے کیسے کر دیتے ہو؟ صرح خلاف عقل وہ
ہوگی یا اس کی ماتحت ہوگی؟ پر متفق ہیں۔ پھر شریعت اللی جو بالکل مطابق عقل و فطرت بلکہ ان کی رہنما ہے وہ ایسا غیر عادلنہ تھم کیسے کرتی؟

ان کابی قول کہ شریعت نے طلاقوں میں فرق کیا۔ ایک اور دو کو تو موجب حرمت قرار نہیں دیا اور طلاقوں کا فرق تیسری کو حرمت کا باعث بنا دیا ہے بھی خلاف عقل ہے۔ اس کا جواب پہلے گزر چکا ہے اور اس قدر بسط و تفصیل سے بیان ہو چکا ہے کہ اب دو ہرانے کی یا زیادتی کی ضرورت باقی نہیں رہی۔ فالجمد للد۔

کہ اس میں وضو ہے اور دوسرے گوشت میں نہیں اس کی حکمت اور اس کا مطابق اور اس کا مطابق اور اس کا مطابق اور اس کا مطابق عقل و قیاس ہونا اور ان دونوں کا دو چزیں ہونا بھی ہم اس سے پہلے بیان کر چکے ہیں جو کانی سے زیادہ ہے۔

کہ پلا نماز کو توڑ دے دوسرے کے نمازی کے سیاہ کتے اور غیرسیاہ کتے کے فرق کامطابق عقل ہونا سانے سے گزر جانے سے نماز نہ ٹوٹے۔ یہ تھم بھی عکمت والا ہے۔ یہ دونوں بھی ایک چیز نہیں جو ایک ہی تھم رکھا جاتا۔ یمی سوال عبداللد بن صامت بھاتھ نے حضرت ابوذر بھاتھ

پر کیا اور بی سوال حضرت الوذر روالتر نے آنخضرت سال الله سیاہ کتا شیطان ہے۔ پس خود حدیث میں فرق بیان کر دیا گیا۔ اب اگر مراد اس سے بیہ ہے کہ شیطان اکر سیاہ کتے کی صورت میں آتا ہے جیسا کہ واقعہ بھی ہے اور پھی بعید بھی نہیں تو اس موذی کا نمازی کے سامنے سے گرزا اس کی نماز کو تو ڑدے گا اور اللہ کو بھی یہ ناپند ہو گا۔ اس لیے نمازی کو اپنی نماز کے دو ہرانے کا حکم ہوا اور اگر اس سے بی مراد لی جائے کہ سیاہ کتا کتوں میں سے شیطان ہے تو ہم کتے ہیں کہ حیوان کی تمام قسموں میں شیاطین بھی ہوتے ہیں لیعنی جو ان میں سے زیادہ مرکش اور زیادہ موذی ہوں انسانوں میں بھی ایسے لوگول کو شیطان میں گیا اور ہراون کی کوہان پر شیطان کو ہوایا گیا ہے۔ پس کو شیطان کما گیا اور ہراون کی کوہان پر شیطان کو ہوایا گیا ہے۔ پس اس قسم کے کتوں کا نمازی اور اللہ کے درمیان آنا اللہ کو ناپند ہے۔ اس لیے نمازی کو اپنی نماز کی ہونے کا حکم دے دیا گیا انسان کے ول اور انسان کے درمیان دشن خا آناکی طرح پندیدہ نہیں رکھا جا سالگا۔ پس نماز کے نہ ہونے کا حکم دے دیا گیا انسان کے بولئے سے بی حکم ہے اس کے قتمہ لگانے سے اور اسے پوری نیند آجائے سے بھی بی حکم ہے۔ میچے حدیث میں ہوناتے ہیں شیطان گذشتہ شب بھی پر میری نماز تروانے کی کوشش کرنے لگا۔ پھریہ جس سے کی حکم ہو اور اس کے اسرار اور اس کی حکمیس اتن اور ایلی ہیں کہ ہر سبحے ان کو پا نہیں سے تی قبید اور اس کے اسرار اور اس کی حکمیس اتن اور ایلی ہیں کہ ہر سبحے ان کو پا نہیں سے تا کہ مواد سے بی میں کہ ہر سبحے ان کو پا نہیں سے کہ عبادت کے بھید اور اس کے اسرار اور اس کی حکمیس اتن اور ایلی ہیں کہ ہر سبحے ان کو پا نہیں سے کا حصول ناممکن ہے۔ پس بی اعتراض ہے جان ہے۔

میں صریح کا فرق میں صریح قیاں ہے۔ یہ اعتراض کہ جب دیر سے ہوا نکلے تو وضو کرنا پڑے اور ڈکار کے ذرایعہ وکار اور رسی کا فرق میں میں فرق کرنا ہے طالا تکہ عقلاً ان دونوں کا علم ایک ہی ہونا چلے ہیں۔ اس کا جواب یہ ہے کہ یہ بھی شریعت کی عین خوبی ہے ورنہ چلہ ہیے کہ بلغم اور پاضانے کا بھی ایک ہی عکم رہے اگر تم ان چیزوں کو بکسال سیحتے ہو تو پھر ان دونوں میں فرق کیوں کرتے ہو؟ دراصل ڈکار پاضانے کا بھی ایک ہی جنس سے ہے۔ یہ ایک ہوا ہے جو دماغ میں رکتی ہے اور نقنوں سے نکلتی ہے اور ڈکار ایک ہوا ہے جو معدے کے جو یک ہون ہے اور اوپر کو چڑھتی ہے اور منہ کے راستہ نکلتی ہے بخلاف ریخ کے کہ وہ معدے کے نیچ رکتی ہے اور ینچ ہی کو جاکر دیر سے نکلتی ہے پھران دونوں کو ایک علم میں رکھنا فساد عقل ہے اور حس کے بھی خلاف ہے۔

پرخ او سول میں زکو ق ہونا اور ہزارول گھو رول میں نہونا میں فرق ہے نقلی ہی اور عقلی ہی۔ اس لیے حدیث میں ہے کہ میں نے گھو رول سے درگزر کرلیا ہے پس چاندی کی ذکو ہ دے دیا کرو ہرچالیس درہم میں سے ایک درہم۔
لیکن ایک سو نوے تک کچھ نہیں جب دو سو تک پہنچ جائیں تو پانچ درہم ذکو ۃ ادا کر دو (ابوداؤد) اور حدیث میں ہے گھو رول فرول کی سونوے تک کچھ نہیں جب دو سو تک پہنچ جائیں تو پانچ درہم کی کتاب میں ہے کہ گھو رول اور گدھوں میں ذکو ۃ نہیں۔ صحیحین میں ہے مسلمان پر اس کے گھو رہ میں غلام میں ذکو ۃ نہیں۔ یہ تو تھا فرق نقلی اب فرق عقلی سنے۔ گھو رول سے جو مقصد ہو تا ہے وہ اور ہے اور اونٹول سے جو مقصد ہو تا ہے وہ اور ہے اور اونٹول سے جو مقصد ہو تا ہے وہ اور بی ہے۔ اونٹ دودھ کے لئے نسل لینے کے لئے گوشت کھانے کے لئے اسباب و ھونے کے لئے ایک شرسے دو سرے شہرجانے کے لیے ہوتے ہیں۔ گھوڑے آمدورہ تی ہوتے ہیں۔ دین کو مضبوط کرنے دشمنان دین سے جماد کے لیے ہوتے ہیں۔ دین کو مضبوط کرنے دشمنان دین سے جماد کے لیے ہوتے ہیں۔ دین کو مضبوط کرنے دشمنان دین سے جماد کے لیے ہوتے ہیں۔ دین کو مضبوط کرنے دشمنان دین سے جماد کے لیے ہوتے ہیں۔ دین کو مضبوط کرنے دشمنان دین سے جماد کے لیے ہوتے ہیں۔ اس لیے شارع کا مقصود ان کا پالنا اور رکھنا ہے لوگوں کو ان کی رغبت دلانا ہے اس لیے آسانی یہ کردی کہ ان پر

زکوۃ نہیں تاکہ لوگ انہیں شوق سے پالیں ان کی نسل بوسے ہر جگہ موجود رہیں۔ جناب باری کا فرمان ہے۔ اپٹے دشمنوں کے مقابلے کیلئے سامان تیار رکھو۔ مثلاً تیر اندازی گھوڑوں کا پالنا۔ پس جماد کا ایک ہتھیار گھوڑا ہے گو اس سے اور دنیوی فوا کد بھی ہیں۔ ہاں ان کو اگر وہ یوپار تجارت کے طور پر جمع کر رہا ہے تو یہ تھم نہیں۔ اگر یہ مقصود نہیں تو ان پر زکوۃ بھی نہیں۔ ان دونوں کا بیان اس حدیث میں موجود ہے۔ بشر طیکہ کلام رسول کی باریک کوکوئی باریک بینی سے دیکھے۔ آپ فرماتے ہیں کہ میں نے گھوڑوں اور غلاموں کو تو چھوڑ دیا ہے۔ چاندی کی ذکوۃ ادا کر دیا کرو۔ پس جو اپنے خرچ اور اپنے نفع اور زیادتی کیلئے ہیں نے گھوڑوں اور غلاموں کو تو چھوڑ دیا ہے۔ چاندی اس کے دین کی خدمت اس کے دشنوں سے جماد کے لیے ہے اس پر کو تاس میں زکوۃ فرمائی اور جو اللہ کے کلے کی بلندی اس کے دین کی خدمت اس کے دشنوں سے جماد کے لیے ہے اس پر زکوۃ نہیں رکھی اور اس کا مطابق عقل و قیاس اور مقتضائے عدل و رحمت ہونا اس سے ثابت ہوا کہ اس نے گھوڑوں پر زکوۃ نہیں رکھی اور اوثوں پر رکھی۔ فائمد للہ ولہ الشکر۔

یہ کمنا کہ سونے چاندی اور تجارت ' کھیت اور کان کی زکوہ کی کمی بیشی بھی بمطابق عقل وعدل ہے تجارت کے مال پر چالیسواں حصد کھیت اور باغ میں وسوال بیسوال حصد کان میں پانچوال حصد مقرر کرنا یہ بھی سراسر قیاس کے خلاف ہے۔ عقل کا اقتضاب ہے کہ ان سب چیزوں میں برابری ہو- ہم کہتے ہیں یہ بھی غور و تال نہ کرنے کا نتیجہ ہے۔ ذکوۃ میں ایک طرف فقر کی مصلحت اور ان کی در نظی کی حالت بیش نظرہے۔ دو سری جانب مال کی پاکیزگی سامنے ہے تیسری طرف تھم برواری اتھم الحاكمين مقصود ہے كه بنده كس طرح مال كى محبت ير الله كى محبت كو غلبه دے كرائي بيارى چيز الله كى رضامندى كے ليے خرج کر دیتا ہے۔ اس لیے اس کے مقرر کرنے میں نمایت تدبر' عدگی کمال اور نفع کا خیال رکھا گیا ہے کہ مسکینوں کو نفع ہو مالدارول پر بارنه مو- اس لیے ہرمال میں فرضیت نہیں رکھی بلکہ ان مالول میں ذکوۃ رکھی جو بوسے ہیں ان پر زکوۃ نہیں رکھی جن کی ضرورت خود صاحب مال کو ہوتی ہے جیسے غلام سواری مگھ کپڑے ، ہتھیار وغیرہ مال میں سے صرف چار قتم کے مالوں پر ز کوة رکھی۔ مویش کیتی کیل علی مونا اور مال تجارت میں مال عموماً لوگوں کے تصرف میں رہتے ہیں۔ انہی سے دوسروں کی خیر خواہی ہوتی ہے۔ پھران میں زکوۃ کی تقسیم ہرچیز کے حال کے مطابق کردی۔ جس میں جس قدر زیادتی کی قابلیت ہے ای قدر اس میں زلوۃ کی کمی بیثی رکھی۔ مویشیوں کی دو قتمیں کر دیں ایک تو وہ جو ریو ژبن کرچر چگ کراپنا پیٹ بھر لیتے ہیں چونکہ یہ کائل نعمت ہے ' یہ اللہ کا اصال عظیم ہے ' اس میں زیادتی اور فراوانی بہت ہے اور مشقت و کلفت کم ہے ' اس لیے اس میں ذکوۃ رکھی' اس کے بالتقابل گھر کے پالتو کام کاج کے جانور' کیتی باڑی کے جانور' نقل و حرکت کے جانور' جو ضروری ہیں جن پر معقول خرج ہو جاتا ہے' ان کو زکو ہ سے مستثنی کردیا۔ جیسے غلام 'کیڑے' لونڈیاں' اسباب وغیرہ کہ ان پر بھی زکو ہ نہیں رکھی۔ کیتی کے اناج اور باغ کے پھل کو دو قسموں میں تقسیم کیا ایک قسم کو قائم مقام چرنے میلنے والے ربوڑ کے جانوروں کے کیا کہ وہ آسانی بارش سے بغیر تکلیف اور مشقت کے ہوتی ہے۔ اس میں دسوال حصد ذکا ہ کا مقرر کیا۔ دوسری فتم کے وہ کھیت اور باغ جو بارانی نمیں بلکہ چاہی ہیں۔ تکلیف اور مشقت سے حاصل ہوتے ہیں پانی پر لاگت لگتی ہے اسے قائم مقام چارہ یانی دیئے جانے والے جانوروں کے کیا لیکن چونکہ اس میں بہ نسبت ان جانوروں کے خرچ و محنت کم ہے اور روز کھلانا پلانا اور چارہ دینا زیادہ مشتنت اور خرج کا کام ہے اس لیے اس کی رکوۃ بالکل ہی ساقط سیس کی بلکہ بارانی زمین سے

آدهی رکھی لعنی بیسوال حصه-

سونے چاندی کی بھی دو قتمیں کر دیں ایک تو وہ جو تجارتی طور پر بکری کے لیے ہے جس سے کمائی مقصود ہے اس میں مثل نقد کے زکوہ مقرر کی۔ لیکن جو خود برتنے کا ہے جس سے نفع اور تجارت مقصود نہیں جیسے عورتوں کے بہننے کے زیور اور برتے کے ہتھیار ان میں زکوۃ نہیں رکھی۔ سامان و اسباب کی بھی دو قسمیں کر دیں۔ ایک تجارتی اس میں زکوۃ رکھی۔ ایک استعالی جس میں کوئی برهوتری کی صورت نہیں اس میں زکوۃ نہیں رکھی۔ پھرچونکہ تجارت و بچے سے نفع حاصل کرنا بہت مشکل دفت اور درد سری کے بعد ہو تا تھا۔ اس لیے اس میں زکوۃ کی مقدار گھٹا دی چالیسوال حصر مقرر کیا۔ کھیتی اور باغ میں اس سے بہت کم محنت ولاگت تھی اس میں اس سے ذکنا لینی بیبوال حصد رکھا۔ اس سے بھی کم مشقت و خرچ بارانی زمین میں تھا اس لیے اس میں اس سے بھی ذگا بینی وسوال حصة ركھا۔ ان كى ذكوة سال به سال ركھى اور حاصل شده اناج كى ذكوة خاص کی عام رکھی اگریہ چیزاس کے پاس زکوۃ اوا کرنے کے بعد کئی سال تک رکع گئی تجارت بند رہی تو اس میں زکوۃ نمیں کیونکہ اس کا نفع حاصل نہیں ہوا۔ اس کی زیادتی کٹ چکی ہے بخلاف ریو ڑ کے جانوروں کے اور بخلاف اصل تجارت کی غرض کے لیے جو چیز تیار کی ہواس کے کیونکہ وہال غرض تو زیادہ کرنے سے ہے ان سب سے کم کلفت چونکہ دفینہ جاہلیت کے مل جانے میں ہے سوائے نکال لینے کے اور کوئی خرچ و حرج نہیں اس لیے وہاں اس سے بھی زیادہ زکوۃ کی گئ اور ذگنا بردها کر یانچواں حصتہ مقرر فرمایا گیا۔ جناب نے شریعت کی حکمت و منزلت پر نظر دو ڑائی؟ باللہ عقلاً زمانہ کو اس کی پاکیزگیوں نے جران كرديا ہے- اس كے كمال و جمال نے دنياكوششدركر ديا ہے- اس كى حكمت كى شادت دنياكا چپ چپ دے رہا ہے كسى آكھ نے اس سے بہتر قواعد نہیں دیکھے 'کسی کان نے اس سے عمدہ قوانین نہیں سے 'کسی ول و دماغ میں اس سے بہتر تو کیا اس کے برابر تو کماں؟ اس کے پاسٹک بھی بھلائیوں کا مجمع آہی نہیں سکتا۔ ہم کہتے ہیں کہ آج دنیا کے عقلاء اور قانون دان اور قواعد ساز بیٹھ جائیں کسی ادنیٰ سی چیز کو لے لیں اور ہماری شریعت سے بہتر کوئی ضابطہ کوئی تھم بیان کر دیں جو آسانیوں والاہو جو حكمتول والا ہو جو قابل عمل ہو جو ہرايك كے ليے ہر جگه كے ليے ہروقت كے ليے يكسال ہو-

پھرچونکہ جس پر مال کا نام آجائے اس میں ہرایک میں دوسرے کا حصہ نہیں ہو سکتا۔ اس لیے انسان کی ضروریات کا خیال رکھ کر ہر چیز کی ایک مقدار معین کی کہ اس سے کم ہو تو زکوۃ مطلقا نہیں۔ پھر بعض چیزیں ایک تھیں کہ اننی کا حصہ تھوڑا سااننی میں سے دیا جا سکتا تھا اور بعض چیزیں ایلی نہ تھیں اس لیے ذکوۃ میں دوسری چیز مقرر کر دی۔ مثلاً پیچیں سے کم اونٹ تک بکریاں دینا فرمایا۔ پھرچونکہ زکوۃ ہردن ہرماہ واجب کرنے میں مال والوں کا حرج تھا انہیں تکلیف زیادہ تھی سال بھر میں ایک مرتبہ مقرر فرمایا۔ وین رات میں پانچ مرتبہ مقرر فرمائی جیسے کہ روزے۔ ہاں نماز میں یہ مشکل نہ تھی اس لیے اسے دن رات میں پانچ مرتبہ مقرر فرمایا۔ چیز کو ایک مرتبہ فرض کر کے پھر ہر سال فرض نہ رکھا کہ دنیائے اسلام مشقت میں گرفار نہ ہو جائے۔ پھراس انداز پر غور فرمایئے جو ذکوۃ میں مقرر فرمایا کہ نہ فقیر مسکین بھو کے رہیں نہ مالدار فقیر مسکین بن جائیں۔ نہ ان کا حرج ہو نہ ان پر تکلیف فرمایئے جو ذکوۃ میں مقرر فرمایا کہ نہ فقیر مسکین بھو کے رہیں نہ مالدار فقیر مسکین بن جائیں۔ نہ ان کا حرج ہو نہ ان پر تکلیف ہو۔ ہر جنس کے بہترین مال میں ذکوۃ رکھ کراور چیزوں کو چھوڑ دیں۔ سونے چاندی پر ذکوۃ ہے لیکن لوہ پر سیسے پر " تا ہے جیسے شکار کے جانور پر ندوں پر کوڈ ہنیں۔ ذمین کی پیداوار میں سے اناج اور باغ کے میدوں پر ذکوۃ رکھی لیکن جاتا ہے جیسے شکار کے جانور پر ندوں پر ذکوۃ نہیں۔ نہر ورق ان چیزوں میں ہے جن پر ذکوۃ واجب ہے اور ان برکاری " بھاتی" پالک "کوئی" کھرا" تربوزہ پر زکوۃ نہیں۔ پھرجو فرق ان چیزوں میں ہے جن پر ذکوۃ واجب ہے اور ان برکاری " بھاتی" پالک "کوئی" کھرا" تربوزہ پر زکوۃ نہیں۔ پھرجو فرق ان چیزوں میں ہے جن پر ذکوۃ واجب ہے اور ان

چیزوں میں ہے جن پر ذکوۃ واجب نہیں وہ بھی بت ظاہرہے۔ جنسیت وصف نفع انسانی عاجوں کی شدت اس چیز کا بکرت پایا جانا اس کا قائم مقام مال کے ہونا وغیرہ کہ اگر وہ نہ ہو تو دنیا پر شکی ہو جائے۔ ان کے اکثر کام کاج رہ جائیں بخلاف دو سری چیزوں کے کہ وہ صرف زیادتی اور تمہ کے طور پر ہیں۔ بالفرض اگر وہ نہ بھی ہوں تاہم لوگوں کی مصلحین فوت نہیں ہو تیں ان میں انہیں کوئی زبردست ناقائل برداشت نقصان نہیں ہوتا دنیا کے موجودہ انظامات جوں کے توں قائم رہ سکتے ہیں۔ پس ان میں ذکوۃ نہیں ان میں دو امر کا خاص لحاظ اور رعایت رکھی گئ ذکوۃ نہیں ان میں دو امر کا خاص لحاظ اور رعایت رکھی گئ ہے۔ ایک تو لیے والے کی عاجت دو سرے اس کا نفع۔ پس ان کی بھی دو قسمیں کر دیں۔ ایک وہ جو عاجت مند ہے دو سرے وہ لوگ جن سے نفع ہے ان کے سوا اوروں پر اسے حرام کر دیا۔ الغرض اس اصل اسلام کی بر سمیں اور خوبیاں بیان سے دہ لوگ جن سے نفع ہے ان کے سوا اوروں پر اسے حرام کر دیا۔ الغرض اس اصل اسلام کی بر سمیں اور خوبیاں بیان سے زیادہ ہیں۔

#### چور کا ہاتھ کاٹنا' زانی کی شرمگاہ اور تھت لگانے والے کی زمان نہ کاٹنا بھی حکمت و خوبی ہے:

ان لوگوں کا بیہ کمنا کہ یمال بھی شریعت نے خلافِ عقل کیا ہے اور ایک ہی گناہ کے مرتکبین کی سزامیں فرق کیا ہے۔ یہ بھی غلطی ہے۔ بلکہ یمال بھی زبردست محمت و مصلحت ہے ان دونوں میں کامل فرق موجود ہے۔ اس محم سے اسلام کی خوبی شریعت کا منجانب استم الحاکمین ارحم الراحمین مونا ثابت ہوتا ہے۔ ہم یمال قدرے تفصیل کے ساتھ حدول کو'ان کی مقدار کو' ان کے اسباب کو' ان اسباب پر ان حدول کے مرتب ہونے کو اور ہرایک کے منافع کو ثابت کرتے ہیں۔ جس سے وضاحت کے ساتھ معلوم ہو جائے گاکہ شریعت نے یہال جو قانون مقرر کیا ہے وہی عدل و انساف ہے۔ اس سے زیادہ بمتر اس سے زیادہ نورانی اور اس سے زیادہ عدل و حکمت والا کوئی حکم ہو ہی نہیں سکتا۔ سائل کا نیمی ایک سوال نہیں بلکہ جس قدر اس کی بابت شکوک قائم ہو سکتے ہیں ہم ان سب کو وارد کرتے ہیں اور سب کا تشفی بخش جواب دیتے ہیں تا کہ جن اعتراضات کو اپنے نزدیک بید لوگ جاندار سجھتے ہیں ان کا محض بے جان ہونا فابت ہو جائے اور شریعت کا کال اکمل ہونا اور دنیا کے لیے باعث امن و امان ہونا ہرایک کو معلوم ہو جائے۔ اللہ ہماری مدد فرمائے۔ ہمارا بعروسہ اس کی پاک ذات پر ہے۔ سنے! جنابِ باری عزوجل نے اپنے بندوں کو پیدا کیا ان میں موت و حیات پیدا کی۔ زمین پر زمین کی زینت کی چزیں پیدا کیں تاکہ انہیں آزما لے اور ان میں کون کون نیک عمل کرنے والے ہیں انہیں ظاہر کردے تو ظاہرہے کہ ان کی آزمائش کے سلمان پیدا کرنے ضروری تھے۔ خود ان میں بھی اورہ خارج میں بھی۔ ان میں مالک الملک نے عقل کا نور پیدا کیا۔ کان آ تکھیں عطا فرمائیں۔ ارادوں کی قوت دی شہوت پیدا کی وکی دیے طبیعت دی مجبت بغض میل نفرت اور ایسے متضاد خیالات اور اخلاق بیدا کیے جو ان کے آثار کے مقتفی ہیں جیسے سبب اپنے مستب کا مقتفی ہوتا ہے۔ خارج میں بھی ان چیزول کے حاصل کرنے کے اسبب بیدا کر دیسے کہ انسان کا نفس انہیں حاصل کرنا جاہے ان کی رغبت کرے بعض کے حاصل کرنے ے اسے نفرت ہو اور اس سے بچے- پھر نیکیوں پر آمادہ کرنے کے لیے نیک ہم نشین اور بدیوں پر ابھارنے کے لیے برے ساتھی بنا دیئے۔ ول کو ان سب کی طرف میلان دیا 'ساتھ ہی بھلے برے کی تمیزدی 'ول بھی نیکی کی طرف جھکتا ہے بھی برائی کی طرف' مید سب اس لئے کہ اس امتحان خانہ میں پوری آزمائش ہو جائے اور دارِ آخرے میں ثواب و عذاب دلیل کے ساتھ الله اسى حق كيلية آسان و زمين بنائ كئ بير- يى الله تعالى جل جلاله كى حكمت اس كى تعريف اور اس كى مكيت كا نقاضا تها جو يورا ہو كررہا۔

بھراٹی مکیت اور تعریف کے صحیح اور پورے طور پر ظاہر ہونے کے لیے اپنے رسول بھیج اپنی کتابیں اتاریں' اپنی شریعت بتلائی تاکہ اس پیدائش کی حکمت کا اقتضا پورا ہو اور بھلائی برائی کی کشکش کامل ہو جائے اور ہر ایک پورے طور پر ظاہر ہو جائے۔ اس صورت میں ظاہر تھا کہ جیسے نیک لوگ ہول گے اور اپنی خواہش کو فرمان اللی کے ماتحت کرنے والے ہول گے ویسے ہی بد لوگ بھی ہوں گے جو اپنی طبیعت کی ہر خواہش کو پورا کرنے میں کوئی تال نہ کریں گے۔ حدول سے گزر جائیں گے احکام اللی کی پرواہ نہ کریں گے 'مغرور ہوں گے ' دھوسے میں پڑ جائیں گے 'یماں کی لذتوں کو آخرت کی لذتوں سے نیادہ درجہ دیں گے اللہ کے وعدوں کو بھول جائیں گے اپنے سامنے کی چو دیواری پر نظریں جمالیں گے۔ جمالت اور اند هیروں میں کچنس جائیں گے۔ نفس کی اس سر کشی کو مثانے اور اسے بیار نہ چھوڑنے اور اسے نفس کی شرارت سے ہوشیار کرنے کے لیے رب العالمین نے فطرت انسانی میں سمجھ بوجھ پیدا کر دی اسے عقل کے زیور پہنائے۔ خیروشر نفع و ضرر کی بیجان کرائی ' وکھ اور راحت کی بیجان بتلائی ' اس ضمیر کی روشنی کو بورا کرنے کیلئے اس کی تائید اپنے رسولوں اور نمیوں سے کرائی ان کی زبانوں سے حق کو ظاہر کرایا' جیتی اور دلیلیں بیان فرمائیں' دنیا کی تشفی کرائی' بھلے بڑے کو سمجھا دیا۔ مخلوق کی جست منقطع کرنے کے لیے نبول کی سچائی پر وہ دلیلیں قائم کیں کہ ہر شخص کی گردن خم ہو جائے ' ہرایک کا دِل قبول کر لے ' کسی کی جمت باقی نہ رہے ' اب جسے ہلاک ہونا ہو وہ ہلاک ہو لیکن دلیل ہلاکت کا پہلے سے مطالعہ کر لے اور جسے آباد رہنا ہو وہ بھی دلیل دکھ کراپی آبادی کا سامان کر لے۔ جناب باری سننے والا جاننے والا ہے نیکیوں پر رغبت ولائی 'برائی پر دھمکایا' تواب عذاب سنایا مثالیس بیان فرمائیس تمام مشکلیس دور فرما دیں۔ نیکیوس کی پوری طاقت دی تمام اسباب مسیا کردیئے۔ جوش طبع پر غالب آنے کی قوت بخش۔ ابتدا سے انتا تک نظریں پہنچانی سکھا دیں۔ یماں کی لذتوں کی فنا آخرت کے عیش کی بقابتلا دی قکر و تدبر کا مادہ بخشا۔ بھلے برے کی اچھائی برائی کی تمیزوی کال دین عطا فرمایا بھرپور نعمیں بخشیں۔ رسولوں کی زبانی اپی مرضی نامرضی کے کام بتلا دیئے' نیکیوں پر خوشخبریاں' بدیوں پر پکڑ سا دی۔ رغبت رہبت کی تمام منزلیں پوری کر دیں۔ بعض بد کرداروں کو ان کی سزائیں دنیا میں دے کر لوگوں کو تنبیہ کر دی کہ وہ اس کی نافرمانیوں سے بچیں۔ اس تھوڑی اور فانی پر ر یچھ کراس باقی اور بہت کو چھوڑ نہ بیٹھیں۔ پس الجمدللہ کہ اس برکوں والے رب العالمین انتم الحاممین ارحم الرحمین اللہ تعالی نے بوری طرح حق واضح کر دیا وہ پاک ہے وہ بلند و برتر ہے۔ بندوں پر ان کے مال بلپ سے بھی زیادہ رحیم و کریم ہے اس کی قدرت و صفات کے منکر خائب و خاسر ہیں۔ اس کے تھم کے نہ ماننے والے برباد ہیں اس کی توحید میں شک کرنے والے نقصان یافتہ ہیں۔ یہ بھی اس مالک الملک کی مربانی ہے کہ اس نے گناہ و زیادتی ظلم اور جمالت کے مثانے کے لیے بعض گناہوں پر بعض سزائیں مقرر فرما دیں تا کہ ونیا میں امن و امان 'سلامتی و اسلام باتی رہے لوگوں کی سزائیں ان کے لئے عبرت كا باعث بنين انسانوں كى جان مال عزت آبرو محفوظ رہے ہيں انہيں روكنے كے لئے ايك طرف تو آخرت كے عذابوں سے ڈرایا دوسری جانب دنیوی سزائیس مقرر فرمائیس کہ قتل و خون تهمت و چوری وغیرہ کا انسداد ہو جائے۔ پھراس میں بھی غایت درج کی حکمت و مصلحت رکھی کہ گنگار رک جائے دوسرے کو عبرت ہو جرم کا خیال و اندازہ باتی رہے ، ظلم و زیادتی اور قصاص وبدله میں بھی برابری باقی رہے۔ پس جھوٹ میں زبان نہ کائی قتل نہ کیا۔ زنامیں خصی نہ کیا ذکر نہیں کانا۔ چوری میں پھانسی نہیں دی جان نہیں کی بلکہ ان کی سزا مقرر کرنے میں بھی اپنی ذات اور اپنے ناموں کا ظہور ر کھا۔ تھمت و رحمت ' مصلحت و مرحمت ان سب میں رکھی۔ لطف و احمال کے ساتھ عدل و انساف بھی رکھا تاکہ دنیا سے یہ کالے کام دور ہوں۔

ظلم و زیادتی کی جڑیں کٹ جائیں ہر محض اپنی ملیت پر قاعت کرے دو سروں کی طرف للجائی ہوئی نظریں نہ اٹھائے۔ یہ بھی ظاہر ہے کہ ان چاروں ہرائیوں کے درجے جداگانہ ہیں ان میں کی بیٹی ہے ان میں سے بعض کا ضرر بہ نبیت بعض کے بہت زیادہ ہے۔ یہ بھی عقل مانتی ہے کہ بری نگاہ سے دیجنا اور براکام کرنا دونوں برابر کے جرم نہیں۔ برا کہ دینا اور زناکی تہمت رکھنا دونوں برابر نہیں۔ پچھ چوٹ آجائے کوئی خراش لگ جائے اس میں اور تلوار کی ضرب میں بہت بین فرق ہے۔ ایک آدھ لقہ یا دھیلا بیبہ کی کالے لینا اور اس کے گھرسے اس کا مال چرانا دونوں کیساں نہیں ہیں۔ پس جبکہ جرم میں کی بیشی چھوٹائی برائی ہے تو لا کالہ عادلانہ سزا میں بھی اسے پیش نظر رکھنا پڑے گا۔ اب اگر یہ لوگوں کو بی سونپ دیا جاتا تو ظاہر ہے کہ جنت مئہ اتنی باتیں 'جتنے عقلند اتنی شاخیں۔ نتیجہ یہ نکا کہ دنیا میں ایک قانون بن بی نہ سکتا۔ پس پروردگار عالم نے خود بی جنتے مئہ اتنی رحمت و حکمت عدل و منعفت سے اس کا فیصلہ آپ بی کر دیا۔ ہر جرم پر ای قدر سزا قائم کر دی۔ پھراس نے اپنی رحمت کا کلہ سے اس سزا کو آخرت کی سزا کا بچاؤ اور بدلہ بنا دیا۔ بالخصوص جبکہ اس کے بعد بندے سنور جائیں نادم ہو جائیں باز کا بلہ سے اس سزا کو آخرت کی سزا کا بچاؤ اور بدلہ بنا دیا۔ بالخصوص جبکہ اس کے بعد بندے سنور جائیں نادم ہو جائیں باز آجائیں قو ان پر طرح طرح طرح کے انعام و آکرام یمال اور وہال ہوتے ہیں۔ اب سنیے کل سزاؤل کا چھ اصول پر دائر ہونا۔ (۱) عضو کا کٹنا۔ (۳) کو ڈے گئا۔ (۳) کو ڈے گئا۔ (۳) کو ڈے گئا۔ (۳) کو ڈے گئا۔ (۳) کھو کو کٹنا۔ (۳) کو ڈے گئا۔ (۳) ک

ور کو جو سب سے بری سزا سخی سب سے بوے جرم کا بدلہ قرار دیا مثلاً کی بے گناہ انسان کو ناحق قبل کر دیا۔ ذات باری پر طعنہ کرنا اس کے دین کو قبول کر کے پھر جانا اس کی سزا قبل رکھی۔ اس میں بیہ مصلحت بھی ہے کہ اگر اسے کوئی اور سزا دی جاتی اور بید ذیدہ رہتا تو ممکن تھا کہ اس کی جرات براھ جاتی اور بید دنیا میں ایسے بہت سے فساد کر گزر تا۔ اس سے خیر کی امید نہ شخی اور اس کے شرکا گھٹا تھا اس لئے اس کی بقا موجب فساد تھی۔ بال جب دین کا بگاڑ ہے تو اس کے بشنے کی بید صورت بھی ہو سے تھی ہو سے کہ اس کی شرارت کی روک کر دی جائے اس کی ذبان بندی ہو جائے 'اس کی ایڈا دہی روک دی جائے 'اس پر دلت و پستی ڈال کر اس جزیہ اوا کرنے پر مجبور کر دیا جائے 'اس پر اللہ اور رسول کے احکام جاری کر دیئے جائیں تو اب اس دب جانے پر اس کی برائی ابحر نہیں سکتی اور اس کا باتی رہنا اللہ کے نیک بندوں کی ضرر رسانی بن نہیں سکتا۔ یہ دنیا کا فائدہ اٹھا تا رہے اور اپنی اجل تک بہنی جائے بی سزا شادی شدہ ذانی کی رکھی کیونکہ اس سے دنیا کا انتظام الٹ جاتا ہے نسب بگڑ جاتے ہیں اور عام فساد رونما ہو جاتا ہے۔

مثل ہے چور کی بیہ سزا بہ نبست مار پیٹ کے زیادہ مؤثر ہے ہاں چونکہ اس کا جرم قتل کی حد تک عضو کا منتے کی سزا نہیں اس لیے وہ عضو الگ کر دیا گیا جس سے اس نے جرم کیا تھا کہ لوگ اس کی ایذا سے فی جائیں 'ان کے مال محفوظ ہو جائیں ' مقابلہ کرنے والے ان سے زیادہ خطرناک تھے ان کا ظلم و ستم ان سے بردھا ہوا تھا اس لیے سزا بھی بردھا دی۔ ہاتھ پیرکاٹ دیئے گئے تا کہ اب نہ بیہ ہاتھ سے ستاسکے نہ پیروں سے مدد لے سکے۔ پھراس میں بھی بیہ رحم کیا کہ اگر دایاں ہاتھ ہے تو بلیاں پاؤں ہو تا کہ ایک شق پوری کٹ کردہ محض بے کار اور لنے نہ بن جائے۔ پس جرم کی ردی اور رحم کامظاہرہ بھی کردیا۔

عزت کی بربادی پر مقرر فرائی ہے جرم نہ تو اس کو رہے گئے کی سرزا فردج کی حرمت کی بربادی پر مقرر فرمائی ہے جرم نہ تو اس کو رہے گئے کی سرزا فردج کی حرمت کی سرزا فردج کی حرمت کی سرخت کا فردج کی حرمت کی سرخت کا فردہ بھی تا ہے اور اس میں قتل کا طریقہ بھی نمایت سخت سریخت کا فساد ان میں سب سے زیادہ بد تھا اس لیے وہ بھی قتل تک پہنچ جاتا ہے اور اس میں قتل کا طریقہ بھی نمایت سخت

رکھا کیونکہ جرم بھی بے حد تھین تھا اور پھر سبب بچھ نہ تھا سوائے نفس کی بدی اور اس کی برائی کے۔ چو نکہ غیر شادی شدہ میں یہ جرم اس سیکی تک نہیں پہنچا اس کے پاس اس کے بدلے کی کوئی چیز نہیں۔ خواہش کا ذور ہے اس وجہ سے قتل ہٹا دیا لیکن صرف کوڑے لگانے سے مقصود کا حاصل کرنا رہ جاتا تھا اس لیے اسے ناکائی جان کر اس کے ساتھ ہی جلاو ملنی بھی لگا دی تاکہ ایک طرف جسمانی سزا ہو دو سری طرف روحانی کوفت ہو اپنوں سے الگ ہو جائے۔ وطن سے بدر ڈال دیا جائے تاکہ اس عادت کا پھر عود نہ ہو شراب کے نشے میں عقل پر ظلم کرنا ہے بہت ممکن ہے کہ یہ ظلم اس تک تک رہ جائے آگے نہ برطمت اس عادت کا پھر عود نہ ہو شراب کے نشے میں عقل پر ظلم کرنا ہے بہت ممکن ہے کہ یہ ظلم اس تک سرا نہتا ہلی رکھی۔ ہاتھوں سے اس لیے ابتداء اسلام میں ہی اسے حرام نہ قرار دیا جیسے کہ فیش کاریاں و ظلم و عدوان شروع سے ہی حرام ہوئے بلکہ ہر ملت میں حرام ہی رہے۔ ہر نبی کی ذبان پر حرام ہی رہے۔ یہاں ہماری شرع میں ہمی اس کی سرا نہتا ہلی رکھی۔ ہاتھوں سے بھوتوں سے کپڑے کے کوڑوں سے 'کھور کی چھڑیوں سے چالیس کی تعداد پوری کردی۔ لیکن جب لوگوں نے اس سرا کو ہلی میں محمد کر اس جرم کو ترک نہ کیا تو خلفہ سے ساتھ میں نہی کی نبور سرا کی شنت کی پیروی کے ہم سمجھ کر اس جرم کو ترک نہ کیا تو خلیفہ سرا اللہ مٹائیل نے دیا تھا اور چو نکہ اسے حد مقرر نہیں کی تھی بطور سرا کے فرمایا تھا پی کے شراب پینے والے کے قتل کا حکم رسول اللہ مٹائیل نے عرفاروق بڑاٹھ نے اس میں اس وقت اضافہ کردیا جبکہ شرابیوں کی تعداد بردھ گئی۔ یہ اضافہ یقیناً قتل کے حکم سے بہت کم درج کا تھا۔

مالی جرمانی اس کے بہت سے مواقع ہیں (۱) غنیمت کے مال میں سے خیانت کرنے والے کے مال کو جلا دینا۔ (۲) اس کا حصة نه دينا- (٣) للك بوع يحلول كو درخت سے چرا جانے والے بر ان كى قيمت سے بهت زيادہ تاوان لگانا (٣) كھوئى ہوئى چيزكو ياكر چھيا لينے والے سے اس كى قيت سے بحت زيادہ جرماند وصول كرنا۔ (۵) زكوة مال كے روكنے والے سے اس کا آدھوں آدھ مال لے لینا۔ (۲) فرض نماز کی جماعت میں بلاعذر شرعی نہ آنے والوں کے گھر جلا دینے کا حضور متالج کے کا ارادہ کرلینا لیکن پھراس میں بے گناہ بچوں عورتوں کے نقصان کا خیال کرکے اس سے رک جانا اور اسے جائز قرار نہ دینا جیے کہ حالمہ کو بحالت حمل حد نہیں لگائی۔ (2) جہاد کے موقع پر جس نے امام جہاد کے ساتھ برائی کی پھروہی ایک مسلمان کی سفارش کرتا ہے کہ اس نے فلال کافر کو قتل کیا ہے اس کا اسباب اس کو دے دیا جائے لیکن امام جماد اس کی شفاعت نہیں قبول كرتا اور اس كى سزاك ليے اسے اسى مقتل كے اسباب سے محروم كر ديتا ہے۔ اس جنس كى سزاؤں كى دو فقميں ہيں اق ل تو ضبط شدہ اور با قاعدہ- دو سری بے ضابطہ- ضابطہ والی تو وہ ہے جو تلف شدہ چیز کے بدلے ہو- (۸) خواہ وہ حق الله میں ہو جیسے بحالت احرام شکار کھیل لینا۔ (٩) خواہ وہ حق انسان میں سے ہو جیسے اس کی کسی چیز کو تلف کر دینا۔ حالت احرام کے شكار كابدله سزا باس كى عبيه قرآن كى اس آيت: ﴿ لِيَذُوقَ وَبَالَ اَمْدِهِ ﴾ (المائده: ٩٥) مين موجود ب- اس مين اس فتم کی سزا بھی ہے جو جرم کرنے والے کے قصد کے خلاف ہو مثلاً قاتل کو مفتول کے ورثے سے محروم کر دینا۔ (۱۱) بعد از مرگ آزاد کردہ غلام کو جبکہ وہ اینے آقا کو قتل کر دے آزادگی کے حق سے محروم کر دینا۔ (۱۲) اور جس کے لیے وصیت ہے اگر وہ قتل کردے تواہے اس وصیت سے محروم کردیتا۔ (۱۳) اور اسی بلب سے نافرمان سرکش عورت جب روٹھ کربیٹھ رہے تو اس كا نان و نفقه ساقط مو جاتا ہے۔ اب دو سرى قسم جو غير مقدر ہے جس ميں حسب مصلحت امام خود فيصله كرے گا۔ جس میں عام قاعدہ کوئی نہیں ہے کی بیشی کے لاکت ہے۔ اس میں فقهاء کا اختلاف ہے کہ اس کا حکم اب بھی ہے یا منسوخ ہو

گیا؟ ٹھیک بات میر ہے کہ مصلحتوں کے اختلاف سے میر مختلف ہو جاتی ہے۔ ہر زمانے کے ائمہ مصلحت وقت کے مطابق جو مناسب سمجھیں کردیا کریں۔ منسوخ ہو جانے کی تو کوئی دلیل نہیں۔ خلفاء راشدین اور ان کے بعد کے إماموں نے يد كيا ہے۔ ہرایک وہ گناہ جس میں کوئی مقررہ سزا شرعی نہ ہو اور کفارہ بھی نہ ہو اس میں تعزیر آئی ہے۔ گناہوں کی نتین قشمیں ر میں ایک حد والے جس میں کفارہ نہیں۔ ایک کفارہ والے جس میں حد نہیں۔ ایک وہ جن میں نہ کفارہ ہے نہ حد ہے۔ پہلے کی مثال چوری' شراب نوشی' زنا' تہمت زنا۔ دوسرے کی مثال رمضان کے روزے میں دن کے وقت ہوی سے وطی کرنا۔ اور حج میں احرام کی حالت میں وطی کرنا۔ تیسرے کی مثال اپنے اور دو سرے کے در میان جو لونڈی مشتر کہ ہو اس سے وطی کرنا۔ اجنبی عورت کا بوسہ لینا' اس سے خلوت کرنا۔ حمام میں بغیر تہد کے جانا۔ مردار خون' سور کا گوشت کھا لینا وغیرہ- پہلی قتم میں تو حد ہے اس لئے تعزیر کی ضرورت نہیں- دوسری قتم میں کفارہ کے ساتھ تعزیر ہے یا نہیں اس میں غد بب احمد میں دونوں قول ہیں۔ تیسری قتم میں تعزیر ہے لیکن کیا بیہ مثل حد کے ہے؟ کہ امام اسے ترک نہیں کر سکتا یا بیہ امام كى رائے پر بے خواہ لگا دے يا نه لگائے۔ جيسے كه اس كى مقدار كافيصله امام كى رائے پر ہے۔ اس ميں علماء كے دو قول بيس دوسرا قول توشافعی کا ہے اور اول قول جمهور کا ہے جو گناہ اور جرم جنس حرام سے ہیں۔ جیسے ظلم و فواحش۔ شارع نے اس میں کفارہ نہیں رکھا۔ اسی لیے زنا میں' شراب نوشی میں' پاکدامن عورتوں پر بدکاری کی تہمت لگانے میں' چوری کرنے میں کفارہ نہیں رکھا۔ اسی اعتبار سے قتل عمد میں ، جھوٹی مملک قتم میں کفارہ نہیں۔ جیسے کہ احمد ابو حنیفہ اور ان کے موافقین کا قول ہے۔ اس میں ان مجرموں سے تخفیف نہیں بلکہ یہ اس لیے ہے۔ کہ اس جنس میں کفارہ قبول نہیں۔ کفارہ ان میں ہے جن میں اصل اباحت ہے حرمت کسی وجہ سے عارض ہو گئی ہے جیسے روزہ اور احرام اپنی بیوی سے مجامعت نہ کرنے کا سبب بن گئے ہیں۔ اس قاعدے سے حیض کی حالت کی مجامعت بھی قابل کفارہ ہے۔ قیاس بھی نیمی چاہتا ہے۔ پھر شریعت میں بیہ آبی گیا ہے۔ مرفوعاً موقوفاً دونوں طرح ثابت ہے۔ اس کے برخلاف وطی دہر میں کفارہ نہیں۔ اسے وطی حیض پر قیاس نہیں کیا جا سکتا۔ اس لیے کہ دہر کی وطی کسی وقت حلال نہیں' اس لیے بید کفارہ کی جگہ نہیں۔ ورنہ پھر تو زنامیں اور لواطت میں بھی کفارہ ہو جانا چاہیے۔ الغرض کفارہ کے شرعی قواعد ہے ہیں جن میں کمال درجے کی مصلحت اور بہترین عدل و

یہ بھی رحمت و حکمت اللی ہے کہ بلا دلیل و جوت کی جرم پر سزا جاری نہیں۔ یک جوت پوری کردی اور وہال بھی اس کے سامنے گواہ پیش کردی کے پھر سزا ہو گئی۔ اب بیہ جبوت یا تو خود مجرم کا اقرار ہے یا اقرار حال ہے جو اس کے قائم مقام ہے بلکہ اس میں مبالغہ اور صدق زبانی اقرار سے بھی زیادہ ہے۔ مثلاً شراب کی بدیو اس کے مُنہ سے آنا۔ اس کی قے میں شراب کا لکنا۔ جس عورت کا خاوند یا مالک نہ ہو اسے حمل کا ہونا ، چوری کی چیز کا چور کے گھر میں سے یا اس کے کپڑے سالے سے برآمہ ہونا ، یہ خود اس کے خاوند یا مالک نہ ہو اسے حمل کا ہونا ، چوری کی چیز کا چور کے گھر میں سے یا اس کے کپڑے سالے سے برآمہ ہونا ، یہ خود اس کے اپنے اقرار سے بھی زیادہ فاہر جبوت ہے۔ کیونکہ اس کا اقرار ایک خبرہے جس میں جھوٹ بچ دونوں کا اختمال ہے۔ اس لیے اقرار سے بھری چیز وہوں کا اختمال ہے۔ اس کے گئی ہوں۔ تیری چیز جبوت جرم بیرونی دلیل سے آگر عینی صحابہ کا اس مسئلہ پر انقاق ہے آگر چید بعد کے فقماء اس میں مختلف ہو گئے ہیں۔ تیری چیز جبوت جرم بیرونی دلیل سے آگر عینی گواہ ہوں تو ان کا عادل اور سچا ہونا اور حماملہ فیم چیز اور کوئی بھی ہو سکتی ہے؟

اگر کہا جائے کہ ہم ان سراؤں کو عقل کے مطابق نہیں مانے دیکھو کفر کے بعد سب سے برا سرائے قبل پر اعتراض جرم ازروے عقل قبل انسان ہے۔ اس کے بدلے تم قاتل کو قتل کرتے ہو ایک جان کے برلے اور ایک جان کو ہلاک کرتے ہو' یہ کون سی عقلندی ہے؟ اس کی مثال تو ایس ہے کہ نجاست کو دور کرنے کے لیے اور نجاست ڈال لی جائے۔ اور اگر میں انصاف ہے تو اگر کوئی کسی کا کپڑا پھاڑ دے تو اس کا کپڑا بھی پھاڑ دیتا چاہیے اور اگر کوئی کسی کا جانور ذریح کردے تو اس کے بدلے میں بیر اس کا جانور ذریح کردے۔ بیر اس کا گھر خراب کردے تو وہ اس کا گھر ستیاناس كردے- ايك گالى دے تو دوسرا بھى دے دے- ورنہ بتلاؤكم قتل ميں اور ان ميں كيا فرق ہے؟ پير قتل اگر برى چيز ہے اور فساد ہے تو کیا رائے روکنا فساد نہیں؟ پھریہ فساد پہلے کے قتل سے اور دوسرے کے ہاتھ پاؤں کاشخے سے کیے زائل ہو گیا؟ دراصل فسادتو اور بردھ گیا ادھراس نے نقصان کیا ادھر آپ نے۔ اگر اوّل قتل فساد تھاتو آپ کے اس دوسرے قتل کو فساد کوں نہ مانا جائے؟ ایک فساد دوسرے فسادے جو اس کی طرح ہے کیے زائل ہو جائے گا؟ پھراس کی گردن مارنے سے پہلا گردن مارا ہوا کیا زندہ ہو جاتا ہے؟ علاوہ ازیں جب کیڑے کے پھاڑنے کے بدلے کیڑا پھاڑ دیتا مویثی کے وبیحہ کے بدلے دوسرے مولیٹی کو ذیح کر دینا گھر کے بگاڑ کا بدلہ اس کے گھر کو تؤ ڑ کر برباد کر دینا۔ درخت کاشنے کے بدلے درخت کاف دینا جب آپ کے نزدیک انساف میں داخل نہیں تو جان کے بدلے جان جیسی بیش قیت چیزکو آپ نے کیے جائز کرلیا؟ پر کیے مان لیا کہ چور کا ہاتھ کاٹنا مطابق عقل ہے؟ اور اگر ہے تو زانی کی شرمگاہ کیوں نہ کائی گئ؟ جیسے چور کا ہاتھ چوری کا سبب تھا ایسے ہی زانی کا ذکر زنا کاسب ہے۔ ایسے ہی تھت زنالگانے والے کی زبان مجرم ہے کیوں اسے نہیں کاف ڈالا جاتا؟ پھرامام پر اور مسلمانوں پر ترویر کرنے والے کی انگلیاں کیوں نہیں کائی جاتیں؟ جن سے اس نے تردید کی ہے۔ حرام چیز کے دیکھنے والے کی آنکھ قصور وار ہے کیوں اس کے پھوڑنے کا تھم نہیں دیتے؟ پس معلوم ہوگیا کہ یہ سب بدلے اور یہ سب مزائیں نہ تو بطور جنس برابری رکھتی ہیں نہ اندازہ میں اور نہ سبب میں یہ تو صرف اللہ کے احکام ہیں جو اس نے چاہا تھم دیا۔ جو چاہا پیدا کیا۔ نہ اس میں عقل کو دخل نہ قیاس کو نہ سمجھ کو۔

اس اعتراض کا مجمل جواب کیا ہے جانے ہو اور مانے ہو کہ وہ اللہ عاضرغائب کو جانے والا ہے۔ وہ تمام عاکموں کا محمل جواب جو ہو کہ ہو اللہ عاضرغائب کو جانے والا ہے۔ وہ تمام عاکموں کا حاکم ہے وہ تمام عالموں سے بڑا عالم ہے جس کے علم نے عالم کے چھے چھے کا اعاظہ کر رکھا ہے جو ہو چکا جو ہو رہا ہے جو ہو گا اس پر سب روش ہے۔ وہ تمام مصلحوں کو جانتا ہے خواہ وہ چھوٹی ہوں خواہ بڑی ہوں خواہ ظاہر ہوں خواہ پوشیدہ ہوں۔ خواہ وہاں تک انسان کی عقلی رسائی ممکن ہو خواہ نہ ہو۔ پھرا لیسے خالق و مالک کے احکام کو حکمت و مصلحت سے خالی سجھتا یہ تو پھھ اچھا نہیں معلوم ہوتا۔ دیکھتے اس کی پیدائش اس کی گلوق میں بھی یہ تخصیص 'یہ انداز حکمت اور بھترین غایت سے خالی نہیں اچھا نہیں معلوم ہوتا۔ دیکھتے اس کی خلق اس کی خلوق میں بھی یہ تخصیص 'یہ انداز حکمت اور بھترین غایت سے خالی نہیں جب اسے مان لیا گیا کہ اس کی خلق اس طرح ہے تو پھراس کے امریش یہ بات ماننے سے روک کیا ہے؟ وہ ہر چیز کو اس کی جگہ رکھتا ہے اس سے بھتراس کے لیے اور کوئی جگہ نہیں۔ دیکھتے کی قوت اس نے آنکھ میں رکھی۔ سننے کی قوت کاٹوں کو دی۔ پیڑنے کی قوت ہاتھوں کو بخش۔ چلنے والی چیز پیروں کو دی۔ پیڑنے کی قوت ہاتھوں کو بخش۔ چلنے والی چیز پیروں کو معلوم ہو تا ہے۔ جمال قدرت نے رکھا ہے۔ آگر انسانی ہاتھ پاؤں کی جگہ ہو جائیں آگر پاؤں آ تکھوں کی جگہ ہو جائیں آگر کائن سے معلوم ہو تا ہے۔ جمال قدرت نے رکھا ہے۔ آگر انسانی ہاتھ پاؤں کی جگہ ہو جائیں آگر پاؤں آ تکھوں کی جگہ ہو جائیں آگر پاؤں آ تکھوں کی جگہ ہو جائیں آگر پاؤں آ

پاول میں لگ جائیں اگر زبان پشت میں لگ جائے تو خلقت حکمت نفع فائدہ سب جاتا رہے گا۔ انسان برا معلوم ہونے لگے گا۔ اس کی صورت کی در کشی زائل ہو جائے گی۔ اس کی اپنی مصلحت فوت ہو جائے گی پھرید کمنا درست نہ رہے گا کہ: ﴿ صُنعَعَ اللهِ الَّذِي أَنْفَنَ كُلَّ شَنِيعٌ ﴾ (ممل: ٨٨) يه ب مضبوط اور بهترين كاريكري الله تعالى كا - پهرجب اس كى كاريكري بيدائش كى بمترين عده مضوط اور خوبصورت ہے جب اس میں مصلحت انسان كا بورا خيال ہے پھركيے ممكن ہے كه ان ميں جو احكام وہ نافذ فرمائے ان میں ان کے مصالح ان کے فائدے کا کوئی لحاظ ہی نہ ہو۔ فرض کرو کہ زیادہ سے زیادہ بیر ہے کہ تفصیل واربیر تحکمتیں ماری سمجھ میں نہیں آئیں۔ تو کیا اجالی طور پر بھی ہم یہ نہیں سمجھ سکتے؟ کیا ماری جمالت سے اللہ کے احکام بلا مصلحت بلکہ خالی از مصلحت ہو گئے؟ کیا کسی کاریگر کی کاریگری ماری سمجھ میں نہ آئے تو اس کی کاریگری ہی نہ رہے؟ یہ بھی کوئی اصل ہے؟ ایک مشین کے پرزوں کو دیکھ کر ایک ناواقف اگر اعتراض کرنے گلے کہ واہ اسے یمال کیول لگایا اور اسے يمال كول جرا۔ اے اس طرح كاكول بنايا؟ اے اس طرز پر كول نه بنايا؟ تو دنيا اس كا نداق اڑائ كى اے ديوانه كے كى ، اس کی باتوں پر ہنی اڑائے گی' حالانکہ اس مشین کا کاریگر ایک عاجز انسان ہے جس کے علم میں کی ہے' جس کی سمجھ میں قسور ہے، جس کی کاریگری تمام نہیں تو اگر اس کی مشینری پر معرض ہونے والا عقل سے خالی اور فہم سے عاری اور بے جا معترض اور خواہ مخواہ انگشت نمائی کرنے والا کہا جا سکتا ہے تو کیا احکم الحاکمین مالک کل کی خلق و امر پر یا ان دونوں میں سے کسی پر ایسے اعتراض کرنے والا اس سے سوانہیں؟ جول جول کسی کو اس مشین کاعلم ہو تا جائے گا اسے معلوم ہو گا کہ یہ پر زہ اس کام کا ہے'اس کے یمال رکھنے میں سے حکمت ہے'اس کی اس طرح کی بناوٹ میں سے فائدہ ہے۔ پس جو مخص جس قدر عقل · دوڑائے گا۔ جس قدر علم میں زیادہ ہو گا اس قدر وہ حکمت اللی کو معلوم کرتا جائے گا اس کی مصلحوں کو جانتا جائے گا اور اس کے احکام کی مصلحت اس پر تھلتی جائے گی۔ لیکن فرض کرو کسی وقت کہی شخص کی عقل وہاں تک نہ پینچی تو یہ قسور اسی کا ہے نہ کہ وہ اسے قدرت کی بھول پر محمول کرے نہ یہ اسے حق ہے کہ حکمت و مصلحت کا سرے سے انکار کر بیٹھ۔ عکیم کا کوئی فعل و قول تھمت سے خالی نہیں ہو تا۔ پس ہر ہر تھم شرع میں ای طرح اللہ کی تمام مخلوق کی طرز پیدائش میں تھمت و سبب مطابق عقل و قیاس ہے ' ضرور سمجھ میں آئے یا نہ آئے۔ اس کی جہ تک رسائی ہویا نہ ہو۔ ہارے خیال سے تو اس اجمالی جواب میں ہی ہر طرح کی تسلی و تشفی موجود ہے لیکن چو نکہ بعض لوگ اِس قتم کی باتوں پر اُتر آتے ہیں اور اس پر لمبی لمی تحریر تقریر کرنے لگتے ہیں اس لیے ہم اس کا مفصل جواب بھی لکھتے ہیں ملاحظہ ہو:

اس اعتراض کے تفصیلی جواب بیں جو اس وقت ہمارے ناقص علم' ناقص عقل' تھوڑی تحقیق اور کم بجش کی ہنا پر اس اعتراض کے تفصیلی جواب بیں جو اس وقت ہمارے ذہن میں بیں پھر ہم ان سب کو ادا بھی نہیں کر سکتے تھوڑا بہت ہماری کج فنم زبان اور شکتہ قلم سے ہم یمال بیان کرتے ہیں۔ اللہ تعالی ہماری رہبری فرمائے اور ہمیں نیک توفیق عطا فرمائے۔

قبل سے بدلے قبل ان کا یہ قول کہ یہ تو فساد پر فساد ہے ایک وہ مرا تھا تم نے ایک اور کو مار ڈالا۔ یہ تو ایسا ہے بیسے فسل سے بدلے فسل نجاست کو دور کرنے کیلئے اور نجاست کو لیپ دیں۔ یہ اعتراض کس قدر بودا بلکہ بھونڈا ہے کیوں بناب آپ کے نزدیک مفسدوں اور مجرموں کو ان کے فساد اور جرم سے روکنا مطابق عقل ہے؟ یا سرے سے یہ خود غیر مطابق عقل ہے؟ اس میں بندوں کی مصلحت ہے؟ یا اور بھی خرابی ہے؟ اگر اس کا جواب یہ ہو کہ ان گناہگاروں کو روکنا

ضروری نہیں تو الحمد للہ اب ہمیں کسی اور جواب کی ضرورت نہ رہی۔ یہ قول خود اینے بطلان پر کافی دلیل ہے۔ دنیا تمام خواہ وہ مسلمان ہو خواہ کافر ہو اس قول کو باطل بلکہ خفقان کے گ۔ مجنون کی برسے زیادہ اسے وقعت دینے کو کوئی تیار نہ ہو گا۔ تمام بنی آدم کا اس پر اجماع ہے کہ فساد و ظلم روکنے کے قابل چزہے۔ اگر اسے نہ روکا گیا اگر مفدول کو سزائیں نہ دی گئیں تو انظام عالم درہم برہم ہو جائے گا۔ ایک دوسرے کو چبا جائے گا۔ اس صورت میں انسانوں کے حال سے تو جانوروں کا حال اچما ہو گا۔ وحثی درندے بھی آدمیول سے اچھے رہیں گے اور اگر یہ جواب دیا جائے کہ بال ان کی سزا ضروری ہے بغیراس کے انسان کی زندگی اجیرن ہو جائے گی۔ مصلحت اس میں ہے تو اب ہم کتے ہیں کہ جب تک بیہ سزا ان کو الم اور اذبیت نہ پنچائے تب تک نہ ان کے دماغ درست ہو سکتے ہیں نہ یہ اپنی حرکوں سے باز رہ سکتے ہیں نہ اوروں کے لیے یہ عبرت بن سکتے ہیں۔ پس جس قدر بڑا گناہ ہو اس قدر بڑی سزا بھی ہونی چاہیے۔ عقل کا اقتضا یمی ہے کہ سب جرم کی ایک ہی سزا رکھنا بے عقلی ہے بلکہ حکمت و مصلحت کے خلاف ہے اگر تمام جرمول کی ایک سزا ہو اور وہ بہت بلکی ہو تو اس سے برے برے جرموں کی روک نہیں ہو سکتی اور اگر سب کی سزا ایک ہو اور ہو وہ بہت بھاری تو یہ ظلم ہو گا۔ اوّل شق مصلحت و تحمت کے خلاف ہے۔ دوسری شق رحمت وعدل کے خلاف ہے۔ برائی عورت پر نظر ڈالنا اسے بوسہ دینا اتا وزنی گناہ نہیں جو اس بر قتل كرديا جائے۔ جيسے كه شادى شده كو زناير قتل كرديا جاتا ہے ايك داند اناج كاچرالينا إنا براجرم نسيس كد باتھ كاك ديا جائے یا قتل کرویا جائے۔ پھرجس طرح یہ بد ہے کہ ایک ہی سزا ہر جرم کی جو یہ بھی بد ہے کہ ایک ہی جرم پر جداگاند سزائیں ہوں۔ عقل و فطرت اس کی انکاری ہے۔ پروردگار عالم کی حکمت عدل و احسان کے بیہ خلاف تھا۔ پس اس نے جرمول کے انداز اور ان کی جنسیت کے مطابق جداگانہ سزائیں جداگانہ جرموں پر مقرر فرمائیں۔ جب جرم سب سے اعلیٰ ہے تو سزا بھی سے سے بڑھ کرہے۔

چونکہ دنیا میں کی انسان کو مار ڈالنے ہے اللہ کے وین کو بدل ڈالنے ہے بڑھ کر کوئی برائی نہیں ہیں اس کا قصاص بھی اس شخص کے وجود کو معدوم کر دینا رکھا۔ اس میں شک نہیں کہ ایک کے بدلے دو مرے۔ لیکن اس دو سری موت نے ایسے بدارادہ لوگوں پر پائی ڈال دیا۔ انہوں نے شبحہ لیا کہ اگر ایساکیا تو یہ اپنی جان ہے ہاتھ دھونا ہے اس لیے وہ سارے کہ سارے اس برائی اور بدی ہے رک گئے۔ اس لیے قرآن نے یہ تھم بیان فرما کر فرمایا : ﴿ وَلَکُمْ فِی الْقِصَاصِ حَیْوہٌ یَا آوْلِی سارے اس برائی اور بدی ہے رک گئے۔ اس لیے قرآن نے یہ تھم بیان فرما کر فرمایا : ﴿ وَلَکُمْ فِی الْقِصَاصِ حَیْوهٌ یَا آوْلِی الْآلْبَابِ لَعَلَکُمْ تَتَقُونَ ﴾ (بقرہ: ۱۹۵۱) اس قصاص میں تمہاری زندگی کا راز ہے۔ اس سے دو سرے قل نج جائیں گے۔ اگر یہ حکم نہ ہو تا تو دنیا ہلاک ہو جاتی لوگوں کی جانیں ہردم خطرے میں رہیں۔ برباطن لوگ انسانوں کا شکار کھیلتے رہے۔ اس لیے بحاست سے بھلے لوگوں کا مقولہ ہے کہ قل سے قل رکنا ہے۔ خون بمانے سے خون بمنا بند ہوتا ہے۔ پس یہ کمنا کہ یہ نجاست سے دوسرا نجاست کو یک خواست سے دون بمنا بند ہوتا ہے۔ اول قل ہے وجہ نجاست تھی دو سرا قل تھاص اس کی طمارے ہے۔ جب یہ مرحلہ طے ہوگیا تو قائل کی جان تکوار سے لینا بہت بہتر ہے تاکہ دہ جلدی ختم ہو جاتے اور ٹائیس رگڑ کر نہ مرے۔ ایک ہی دار میں پرلے پار ہو جائے پس اسے قل کرنے میں ہی عام لوگوں کی عام مسلحت تھی۔ برادران! بینک یماں ایک جان ہلاک مسلحت تھی اور جے اس نے قل کیا ہے اس کے پس ماندگان کی خاص مسلحت تھی۔ برادران! بینک یماں ایک جان ہلاک میں سے بہت ہی جانیں چ بھی گئیں۔

انسانی مصالح دنیا کے انظام لوگوں کے امن و امان کے لیے اگر ایک جان کھو دی جائے تو یہ کوئی گرال سودا نہیں ہوا۔

مثل انسانی مصلحت اور اس کی خوراک کے لیے کی حیوان کو ذرائے کر ڈالا تو بیٹک اس حیوان کو تکلیف تو ہو گی لیکن اس سے جو فوا کہ حاصل ہوئے وہ اس نقصان سے بہت زیادہ ہیں اور بہت برسے ہوئے ہیں۔ پھر ہم کہتے ہیں کہ خود یہ سوال بھی اپٹی عگمہ نہیں۔ موت پر اللہ نے اپٹی مخلوق کا خاتمہ رکھا ہے۔ یہ چیز ہرایک کے لیے ہے اگر یہ نہ ہوتی تو زندگی وبال ہو جاتی 'روزی مشکل ہو جاتی' زمین پر مخباکش نہ ملتی' بازار اور راستے خالی نہ نظر آتے' نہ نیک لوگوں کو اس وبال سے چھکارا ماتا' نہ انہیں ابدی راحتیں حاصل ہو تین 'نہ وہ اس جیل خانے سے نجات پا کر بہشت نشیں ہو سکتے۔ نہ ان بدوں سے جدائی کرے وصل حبیب پا سکتے۔ موت تو زندوں کا چھکارا ہے۔ موت تو مسلمان کے لیے راحت رسال ہے۔ موت اس بلا اور امتحان کے گھر حبیب پا سکتے۔ موت اس بلا اور امتحان کے گھر احسان ہم پر ہر محن کے احسان سے زیادہ ہے۔ یہ ہماری جان کو تلفیوں سے دور کر کے بہترین جمان میں پہنچاتی ہے۔ بہت احسان ہم پر ہر محن کے احسان سے زیادہ ہے۔ یہ ہماری جان کو تلفیوں سے دور کر کے بہترین جمان میں پہنچاتی ہے۔ بہت احسان ہم پر ہر محن کے احسان سے زیادہ ہے۔ یہ ہماری جان کو تلفیوں سے دور کر کے بہترین جمان میں پہنچاتی ہے۔ بہت والے فاش غلطی میں ہیں۔ قاتی کا قبل تو اس کا اپنا نقع ہے پھراس کا قتل اور قاکوں کے لیے سبب عبرت اور باعث روک بن پاس سرخروئی سے بے جاتی ہو ہو اس کا اپنا نقع ہے پھراس کا قتل اور قاکوں کے لیے سبب عبرت اور باعث روک بن جات پالیتی ہے ' مظلوم کے ور فاکی اشک شوئی ہو جاتی ہے۔ پس ہم اس اللہ کی تعریف اور برزگ اور پاکی بیان کرتے ہیں جس کی شریعت ظالمانہ راہوں اور غیروائش مندانہ فیصلوں کے خلاف ہے جو سراسر عدل و حسنہ عنون کے فسید خن اللہ وہ حدمدہ

قتل کے بدلے قتل کی طرح گھ 'کیڑے اور جانور کی بربادی میں ان چیزوں کی بربادی نہ ہونے کا راز:

ایک تو ہے کہ ان کا بدلہ جرمانہ نقد لینے ہے بہترین طور پر ہو جاتا ہے۔ ان جرموں کی روک کے لیے جمرم کا مائی نقصان کافی ہے۔ چیز کی مثل ای کے قائم مقام ہے۔ قل میں بھی اسے خیال بیجئے کہ ایک نے دو سرے کے بیٹے کو قتل کر دے ہے قانون تو ظالمانہ جابرانہ قانون ہے جس سے اللہ کی شریعت پاک ہے۔ دو سرے ہے کہ اس کے بیٹے کو قتل کر دے ہے قانون تو ظالمانہ جابرانہ قانون ہے جس سے اللہ کی شریعت پاک ہے۔ دو سرے ہے کہ مقل چاہتی ہے کہ مال کا بدلہ مال ہو۔ چنانچہ بعض اہل علم کا فرمان ہے کہ جب کفار مسلمانوں کے مال بریاد کی سرے لگیں تو مسلمان ان کو بھی ہی سی مزا دے سکتے ہیں۔ ای طرح جبکہ اس میں اور کوئی خاص مصلحت ہوتو بھی جائز ہے۔ لکین اس کے بیہ معنی نہیں کہ کی نے تہمارے غلام کو مار ڈالا تو تم اٹھ کراس کے غلام کو قتل کر دو۔ وہ تو بے قصور ہے اور کیان اس کے بدلے مال ہے۔ پس شریعت نے ضافت مثل کو دیا۔ تو آپ نے ان کا ایسانی برتن تو ڑا نہیں بلکہ انہیں دلوا دیا اور فرمایا برتن کی ایک بیوی صاحبہ بڑی ہے نہ دو سری کا برتن تو ڑ دیا۔ تو آپ نے ان کا ایسانی برتن تو ڑا نہیں بلکہ انہیں دلوا دیا اور فرمایا برتن کی برتے چیز و دسری جانب بھی نقصان ہو گا اور اوّل جانب کو کوئی فاکدہ نہ ہو گا۔ یماں ہے ہے کہ اس کی چیز کے بدلے چیز و رسری جانب بھی نقصان ہو گا اور اوّل جانب کو کوئی فاکدہ نہ ہو گا۔ یماں ہے ہے کہ اس کی چیز کے بدلے چیز موروں کی وجہ سے عام صورتوں سے چشم ہو تی ہیں کہ تاوان کوئی چیز نہیں ہوتا کین ان ابعض نادر صورتوں کی وجہ سے عام صورتوں سے چشم ہو تی کیے کی جاسمی ہو تربیعت کا فیصلہ ہے پھراگر ظالم کی سزا اس کی چیز کے صورتوں کی جی تربیعہ جاتی ہوتی کیا نقصان کوئی ہیں رکھی جائے تو مان لو کہ ایک طرف کائن سزا ہو گئی گئین دو سری طرف تو ظالم کی سزا اس کی چیز کے کی جس کی اس کی جی تربیعت کا فیصلہ ہے پھراگر ظالم کی سزا اس کی چیز کے تو مان لو کہ ایک طرف کائن سزا ہو گئی گئین دو سری طرف تو ظالم کی سزا اس کی چیز کے سے جس کا نقصان کی تو خوالی سے جس کی انتصاف کی ہوئی گئین دو سری طرف تو ظالم کی سزا اس کی چیز کے تو سائی ہو تھی کی جائے تو مان لو کہ ایک طرف کائن سری دو سری طرف تو ظالم کی سزا اس کی چیز کے تو سائی میں کہ کی سے حس کا نقصان کی دور سری کی میں کی سری کی کی سری کی کی سری کی کی سری کی کی کی سری کی کی کی سری کو کوئی گئی کو کوئی گئی کی کوئی گئی گئی دور سری کی کی کی سری کی ک

ہوا ہے کیا لیے بڑا؟ پس شریعت نے وہ فیصلہ کیا کہ اِس کا نقصان پورا ہوا اُسے سزا مل گئ۔ جل جلالہ۔ اگر اعتراض کیا جائے کہ اچھا پھر تو مظلوم کو اختیار دو کہ وہ چاہے بدلہ لے لے اگر جاہے جرمانہ قبول کر لے جیسے کہ تم نے قل میں اور جرمانے میں قل کے بدلے کے وقت اختیار دے رکھا ہے۔ اس کا جواب سے ہے کہ اس میں بھی دونوں کی مصلحت نہیں اس میں فساد اور برم جاتا ہے مصلحت کھے نہیں ہوتی۔ اگر صرف تشفی مراد ہو تو وہ تو بدلہ دلوانے سے بہت زیادہ ہو جاتی ہے پھر آپ کا خون اور مال میں فرق نہ کرنا بھی عجیب بات ہے جو ظلم نفس انسان پر اس کے اعضاء کاٹ لینے یا جان لے لینے سے ہو تا ہے وہ مال میں کمال؟ جان میں جو بیر بغض بندھتے ہیں 'جو عداو تیں برتی ہیں 'جو بدلے لینے کے خلاف غصے کے ساتھ پیدا ہوتے ہیں ان کاسو کاایک حصر بھی مال کے بارے میں نہیں ہوتا۔ جو عار مقتول کے وارثوں پر ہوتا ہے وہ بے حد و بے حساب ہے جذبات جو ان کے برانگیخة ہیں وہ خیال سے باہر ہیں۔ ان کی تو چاہت یمی ہوتی ہے کہ جو صدمہ اور نقصان ہمیں ہوا وہی قاتل کو ہو۔ کپڑے اور گھر اور جانور میں بیہ بات کمال؟ بیہ مال تھا اس کا بدلہ مال سے ہو گیا۔ کلیج میں سکھ۔ آنکھوں میں ٹھنڈک پیدا ہو گئ بات آئی گئ ہو گئے۔ اولیاء مقتل کی حالت میں اور جس کا مال تلف ہو گیا ہو اس کی حالت میں زمین و آسان کا بل ہے۔ قتل کے بدلے دیت بھی عرب اوّل میں نمایت عارکی چیز گنی جاتی تھی۔ وہ اسے پیند نہ كرتے تھے۔ چنانچہ ايك شاعر كمتا ہے كه "تم نے جو اپنے مقول كے بدلے ديت كى اونٹنيال لے ليس ان كا دودھ دراصل تمهارے مقتول کا خون ہے جے تم پی رہے ہو' یہ اور بات ہے کہ اس کا رنگ خون کا رنگ نہیں۔" دو سرا شاعر دیت لے کر باغ کے خریدنے پر اولیاء مقتول کو عار دلاتا ہے کہ یہ تھجوریں جاڑے کا حلوا ہیں اور شاعر کتا ہے کہ دیت میں آئی ہوئی ان اونٹیوں کا دودھ تمہارے مقتول کا خون ہے خواہ پیو خواہ چھوڑو اور کہتاہے کہ اس کی سفیدی پر نہ ریجھویہ خون کی جھلک ہے۔ لیکن چونکہ اس میں غیرواجی اور غیر ضروری غیرت تھی اس لیے شریعت نے اسے فناکر دیا اور جاہیت کے اس عار کی عادت بدل دی اور معاش اور معاد میں جو چیز زیادہ مفیر تھی اسے قائم کر دیا لیکن اختیار دیا کہ خواہ معاف کر دو خواہ جرمانہ لے او خواہ قتل کر دو۔ لیکن مال کابدلہ لینا کسی کے نزدیک عارکی بات نہیں نہ اس سے کمزوری اور عاجزی ثابت ہوتی ہے۔ پس رتِ العالمين نے بھی دونوں کو جدا جدا تھم دیا جو طبیعت عقل شرافت ادراک قیاس دنیا اور دین کے مطابق ہے۔ ہلاؤ تو کوئی . ہے جو کیڑے بھاڑنے کو اور جانور کے ذبیحہ کو اور مال کے تلف کو قتل خون اور اعضاء بریدگی کے برابر رکھتا ہو۔

چور کاہاتھ کاٹنااور زانی کو خصی نہ کرنابھی اعلیٰ درجہ کی حکمت و مصلحت ہے : پید تو رخت و

خلاف ہے کہ ہر مجرم کا وہ عضو کاٹ دیا جائے جس سے اس نے جرم کا ارتکاب کیا ہے۔ پھر تو پرائی عورت کو دیکھنے والی آئیس نکال دینی چاہیں، غیبت کرنے والے کی زبان کاٹ لینی چاہیے۔ تھیڑمارنے والے کا ہاتھ تو ڑدینا چاہیے۔ اس میں سزا کا حد سے بردھ جانا ہے پھر مراتب میں مناسبت باقی نہیں رہتی۔ اللہ عزوجل کے نام اس کی صفتیں 'اس کے افعال اور اس کی ذات اس نانصافی سے بہت پاک ہے۔ شارع علائل کا مقصود صرف ہی نہیں کہ دوبارہ ایسا کام ہی اس سے نہ ہو سکے۔ اگر ہی مقصود ہو تو سرے سے جرجم کی سزا قتل ہی رکھ دی جاتی۔ مقصود ڈانٹ ڈیٹ روک ٹوک اور گناہ کے انداز پر سزا دینا ہے کہ جس سے پھر ہمت نہ پڑے اور ظلم سے جٹ جانا ممکن ہو جائے۔ دو سرول کو بھی عبرت حاصل ہو جائے خود گنگار شرما جائے اور تو پر کے اللہ کو خوش کر لے جس سے نہر مراس سرزا سے اس کا ذہن آخرت کی سزا کی طرف لوئے اور اس کا خیال کر کے اللہ کو خوش کر لے

وغیرہ۔ ماں چوری میں پوشیدگی ہوتی ہے۔ سرقہ کے معنی ہی بیہ ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ فلاں فلاں کی طرف چوری چوری دیکھتا ہے یعنی یوشیدہ نظریں ڈالنا ہے کہ اسے معلوم نہ ہو جائے۔ چور بھی کسی پر اپنا ظاہر ہونا نہیں چاہتا کہ پکڑا جائے گا پھر جب چوری كر چكتا ہے تو اينے تيك بچانا وہال سے بھاگ جانا چاہتا ہے۔ انسان كے دونوں ہاتھ مثل يرندوں كے دو يروں كے بيں۔ اسى لیے عرب میں انسانی ہاتھوں کو پر ندوں کے پروں سے مشابهت دی گئی ہے پس اس کا جرم اس امر کا مقتفی تھا کہ اس کا ہاتھ کاف دیا جائے تاکہ اس کاچور ہونا ظاہر رہے۔ ہر شخص اس سے چوکنا رہے کمیں یہ پھرداؤند کرجائے۔ جب داہنا ہاتھ کاث دیا گیاتو دو سرا جو باقی رہا وہ بے حد کرور ہے۔ اب اگر دوبارہ چوری کرے تو اس کا پاؤں کاٹ دیا جائے گا تا کہ اس کی کمزوری اور بروھ جائے اور اگر چوری کرے تو بھاگ نہ سکے۔ تیسری مرتبہ کی چوری میں دوسرا ہاتھ کاٹ دیا گیا چو تھی دفعہ کے اس قصور پر دوسرا پاؤں بھی الگ کر دیا گیا۔ اب بیر گوشت کے لو تھڑے کی شکل میں رہ گیا اور دنیا اس کے کالے کاموں سے پج گئی اور اسے بھی راحت ہو گئے۔ زانی کے زنامیں اس کا سارا جہم شریک ہوتا ہے اسے شہوت رانی سے جو لطف حاصل ہوتا ہے وہ اس کے سارے بدن کاحصہ ہے۔ پھر عموماً جس سے زنا کرتا ہے وہ بھی رضامند ہی ہوتی ہے۔ اسے بھاگنے کی اور جھینے کی ضرورت ای لیے نہیں ہوتی۔ یہ جس سے بد کام کرتا ہے اسے خوب معلوم ہوتا ہے کہ فلال ہے۔ برخلاف چور کے کہ اس کاکسی کو پیتہ اور علم ہوتا ہی نہیں۔ پس چونکہ اس کے اس بڑے کام میں اس کے سارے جسم کا دخل تھا اس سے لطف كل اعضاء نے اُٹھايا تھا۔ اس ليے اس كى سزا بھى وہ ركھى جس كالم اور درد سارے جسم كو پنچے يعنى كوڑے يا قتل اور وہ بھى پھراؤ سے۔ پھرچونکہ زنا تمام گناہوں سے بڑا اور تمام سیاہ کاربوں سے سخت تھا۔ یہ نسب و حسب کوبگاڑنے والا تھا۔ انسانوں کے تعلقات کو خراب کرنے والا تھا۔ اس کے بعد دینی غیرت و حمیت باقی نہیں رہتی تھی۔ حرث و نسل اس سے خراب ہوتی تھی۔ پس اس معنی کی شرکت کلی یا شرکت اکثری کی وجہ سے اس میں قتل و ہلاکت کی سزا مقرر کی گئی کہ اس قصاص سے ۔ اس جرم کا انسداد ہو جائے۔ دنیا آباد اور شاد رہے عالم کی اصلاح باقی رہے کہ لوگ عبادت اللی کر سکیں اور اخروی جزا اور نعتیں حاصل کرلیں۔ پھریہ بھی یاد رہے کہ

زانی کی دو حالتیں ہیں:

ایک یہ کہ وہ شادی شدہ ہو۔ اسے حرام کاریوں سے بچنے کی چیز مل چکی ہے 'یہ اس بر کھل چکی ہو 'اسکی اہمیت اس پر واضح ہو گئی ہو ' حد زنا سے بچنے کے سامان قدرت نے مہیا کر دیئے ہوں 'پس اسکا عذر ہر طرح زاکل ہے۔ دو سری حالت یہ ہے کہ یہ کوارا ہو شادی شدہ جیسا علم اسے نہ ہو نہ یہ اس لذت سے آشنا ہوا ہو۔ پس اس تھوڑے سے عذر سے اسکی سزا میں بھی تخفیف کر دی گئی۔ خون تو اسکا چھوڑ دیا گیا ہاں اسکے سارے جم پر ایک سزا قائم کی گئی جو برترین اور اعلیٰ تر سزا ہے تاکہ پھر سے حرام کاری کی جرات نہ کرے اور اسے حال پر قناعت کرنے کی ہدایت ہو جائے۔ اس حکمت و مصلحت اور باریک بنی اور اسرار کو دیکھئے کہ جمال جنتی تختی کی ضرورت عقلاً تھی وہاں اتن ہی تختی رکھی گئی اور جمال جس قدر نری کی ضرورت تھی وہاں اس نری کو بھی ہاتھ سے جائے نہ دیا۔ چسے تختی کی جگہ نری بڑی ہے ویسے ہی نری کی جگہ تختی بھی بد ہے کہ گال دی اور زبان اس نری کو بھی ہاتھ سے جائے نہ دیا۔ چسے تختی کی جگہ نری بڑی ہے ویسے ہی نری کی جگہ تختی بھی بد ہے کہ گال دی اور زبان کئی۔ خیا اور زبان گئی۔ خیا اور زبان گئی۔ خیا ہو کہ اس میں نسل کا کائنا ہے جو مقصود دنیا کے خلاف ہے۔ توالد تناس اگر منظور نہ ہو تا تو عورت مرد کو اس کی خرورت ہو تا تو عورت مرد کو کی خلاف ہے۔ توالد تناس اگر منظور نہ ہو تا تو عورت مرد کو سیلے کی ضرورت ہی کیا تھی؟ مرد کی خلاف ہے۔ توالد تناس اگر منظور نہ ہو تا تو عورت مرد کو سیلے کین خانہ دیا جائے کی میں بورے بوے نقصانات بھی تو سیل کی خرورت ہی کیا تھی؟ میں فرورت ہی کیا تھی؟ مانا کہ اس میں ڈائ کہ اس میں ڈائٹ نے دیا گئن نا کہ سے کمیں بورے نقصانات بھی تو

ہیں۔ پھراس میں برابری بھی نہیں۔ لطف اٹھانے میں سارا جسم شریک' سزا بھگنتے میں صرف ایک ہی عضو زنا سرزد ہوا ہے۔
کل اعضاء بدن سے تو عدل و انساف اس میں ہے کہ اس کی سزا بھی پورے جسم کی ہو۔ پھریہ حق عورت کے سوا میں ہی مخصوص نہیں ہے یہ دونوں ہی زانی ہیں۔ پس سزا میں بھی دونوں کو برابر کر دیا۔ کمال ان عقلندوں کے ڈھکوسلے؟ اور کمال بیہ اللی قانون؟ قتل شریعت نے نمایت ہی اہم مواقع پر رکھا ہے۔ جن کا ضرر اور جن کا فساد دنیا کے لیے سب سے برا بگاڑ ہے۔
اللی قانون؟ قتل شریعت نے نمایت ہی اہم مواقع پر رکھا ہے۔ جن کا ضرر اور جن کا فساد دنیا کے لیے سب سے برا بگاڑ ہے۔
ایکن اصلی کفریا بعد میں طاری ہوئے والا کفراور قتل اور شادی شدہ کا زنا۔ اننی تین چیزوں سے دنیا کابگاڑ ہے۔

حضرت ابن مسعود بھٹھ جب رسول اللہ طبھتے ہیں کہ سب سے بڑا گباہ کیا ہے؟ آپ ارشاد فراتے ہیں کہ سب سے بڑا گباہ کیا ہے؟ آپ ارشاد فراتے ہیں کہ تیرا اللہ کے ساتھ کی کو شریک کرنا حالانکہ اسکیے اس نے بحقے پیرا کیا ہے۔ پوچھتے ہیں اس کے بعد؟ فرایا اپنی بردوس سے دا کاری کرنا۔ پس جناب باری عزوجل نے بیہ آبت اُ تاری : ﴿ وَاللّٰذِينَ كُلّا يَدْعُونَ مَعُ اللّٰهِ الْهُا اَخْرَ ﴾ الخُ (الفرقان: ۱۸۲) چوری زناکے بعد کا گناہ ہے اس لیے اس کی سزا اس سے کم اور دیگر جرموں سے زیادہ رکھی کہ بہنچ سے ہاتھ کاٹ دیا جائے۔ تہمت زنا اس سے کم درج کی چزہ 'اس لیے اس کی حداس اس پر اس سے بھی کم درج کی چزہ 'اس لیے اس کی حداس اس پر اس سے بھی کم درج کی سزا رکھی۔ یعنی کو ڑے لگانا۔ شراب نوشی کا ضرب اس سے بھی کم ہواس لیے اس کی حداس سے بھی کم کو ڑے کہ اس کی حداس اس پر اس سے بھی کم کو ڈے کہ اس کے اس کی حداس اس پر اس سے بھی کم کو ڈوے کہ اس کے اس کی حداس اس پر اس سے بھی کم کو ڈوے کہ اس کے اس کی حداس کو دیکھونے پر ہے ہوئے میں ختی اور زبی می فرق تق تھا اس لیے اشیں سلطان وقت کی طرف سونپ دیا کہ وہ موقع مصلحت کے لحاظ ہے 'مکان اور زبان کے لحاظ ہے 'خود مجرم کے لحاظ ہے کہ وہ بیش سزا دے دے۔ اس کے لیے کوئی ضابطہ اور قانون مقرر نہ فرایا۔ پر ان سب کے لیے ایک ہی ضابطہ اور قانون مقرر نہ فرایا۔ پر ان سب کے لیے ایک ہی ضابطہ اور قانون مقرود نہ فرایا۔ پر ان سب کے لیے ایک ہی ضابطہ اور قانون کی نائین اس کو شرح کی خلاف کرنا میں میں جائین اس کو ڈے لگائے۔ اس کو خران میں خلاف کرنا ہو گئی ہو کہ کہ کہ مدیث و آبیت ہی۔ حضور سے گئی خوال کو ان میں زیادتی کی 'اس کو ڈے لگائے۔ اس طرح اور قرار فرایا تھا کہ معربی امیر المومین بڑا ہو نے وہ دیں جو حضور سے گئی خات میں خات کی غلطیاں گئیں گے حال کہ بات یوں نہیں بلکہ نیے معربی گئی ہو فرم کا مظاہرہ ہے' والله النوفیق۔

علام کی سزا بنسبت آزاد کے آدھی رکھنے کی حکمت بھی پھرکیا وجہ کہ اس کی سزا پوری اس کی سزا آدھی؟ فلام کی سزا بنسبت آزاد کے آدھی رکھنے کی حکمت بھی پھرکیا وجہ کہ اس کی سزا پوری اس کی سزا آدھی؟ دو برابر کی چیزوں میں فرق کے کیا معنی؟ ہم کہتے ہیں بیٹک شارع طائل نے بہت سے احکام میں ان میں فرق رکھا ہے اور بہت سے احکام میں برابری بھی رکھی ہے مثلاً ایمان 'اسلام' عبادات بدنیہ جیسے طمارت' نماز' روزہ وغیرہ اس لیے کہ یمال سبب میں برابری ہے اور مالی عبادتوں میں جیسے جے' زکوۃ' مالی کفارہ ان میں فرق رکھا کیونکہ سبب ایک نہیں ۔ رہیں حدیں تو ظاہر ہے کہ آزاد سے گناہ کا ہونا بہ نبیت غلام کے زیادہ بہ ہے۔ کیونکہ اس پر اللہ کی نعمت بہت زیادہ ہے۔ یہ مالک ہے مملوک نہیں۔ آزاد ہے ماتحت نہیں۔ معصیت سے بچنے کے بہت سے اسباب اس کے پاس ہیں جو غلام کے پاس نہیں اس کے پاس میں جن سے غلام محروم ہے پھر بھی یہ نمک حرامی کرے اور خداداد نعمت و قدرت کو بے جا صرف کرے تو یقیناً مباح نعمیں بین جن سے غلام محروم ہے پھر بھی یہ نمک حرامی کرے اور خداداد نعمت و قدرت کو بے جا صرف کرے تو یقیناً دئن من اکا مستوجب ہے۔ جب اس کا مرتبہ اعلی ہے جبکہ اس کی قدر بلند ہے جبکہ اس کے پاس نعمت اللی کامل ہے پھراس دگی سزاکا مستوجب ہے۔ جب اس کا مرتبہ اعلی ہے جبکہ اس کی قدر بلند ہے جبکہ اس کے پاس نعمت اللی کامل ہے پھراس

نے شکر کے بدلے جو کفر کیا ہے اس کی سزایقیناً اس شخص سے زیادہ ہونی چاہیے جو ان نعتوں سے محروم ہے۔ آخضرت مطرات پر چو نکہ اللہ کی کائل نعتیں اور اس کے نبی ساتھیا کی صحبتیں تھیں اس لیے ان کی بابت قرآن فرماتا ہے کہ ''اے نبی ساتھیا کی بیویو! تم میں سے جو برائی کرے اسے دگنا عذاب ہے' یہ اللہ پر آسان ہے اور تم میں سے جو اللہ اور رسول کی فرمانبرداری کے ماتحت نیک اعمال کرے اس کا اجر بھی دگنا ہے اور ان کے لیے باکرامت روزی ہے۔'' (الاحزاب: ۳۰) یہ تو بالکل صرح عقل کے مطابق ہے۔ جس بندے پر جس قدر نعت اللی ہو ای قدر اسے شکر گزاری میں فرمانبرداری میں اور نافرمانی سے رکنے میں پیش پیش ہونا چاہیے۔ یہ سزا نافرمانی کی برائی کے تالج ہے۔ اس لئے حدیث شریف فرمانبرداری میں اور نافرمانی سے دن سخت تر عذاب ان علاء کو ہو گاجنہوں نے اپنے علم سے نفع نہیں اٹھایا۔ جائل پر یہ نعت نہیں اس میں ہے کہ قواص سے جو نافرمانی ہو اور عوام سے جو نافرمانی ہو یہ برابر کی نہیں سمجھی جاتی۔ پس غلام کی سزا آدھی رکھنا ایک طرف اس کے اپنے حال کی رعایت ہے دو سری جانب ذائ اور روک کی رکھا' امرو قدر دونوں میں فرق کیا' ہاں آخرت میں اسے دو ہرا اجر مانا اس حکمت کے خلاف نہیں بلکہ وہ اپنی جگہ کائل حکمت رکھا' امرو قدر دونوں میں فرق کیا' ہاں آخرت میں اسے دو ہرا اجر مانا اس حکمت کے خلاف نہیں بلکہ وہ اپنی جگہ کائل حکمت ہے خلام پر یمان دو ہرے حق ہیں۔ اللہ کاحق اور اس کے مالک دنیوی کاحق۔ ہرحق کے عوض اجر مل کر دو ہرا اجر ہوگیا۔ پس دنیا کی' دین کی اور شریعت کی حکمت فرا ہر ہوگئی۔ والمحمد لئد در بالعالمین۔

# خاوند بیوی پر تهمت زنالگائے 'کوئی کسی اور پر نہی تهمت لگائے ایکے فرق کی حکمت : پید کہنا کہ

جگہ عار'شرم و غیرت کی کیساں ہے پھر تھم میں تفاوت کیوں ہے؟ اس کا جواب سے ہے کہ بیہ تو شریعت کی اعلیٰ در ہے کی خوبی ہے۔ اجنبی مختص کو اجنبی عورت ہے کئی مطلب و حاجت نہیں' اس کا بدکار خابت ہو جاتا اے کوئی تکلیف دہ اس مرتبیں' نہ اس کا گھر اس ہے بگڑے گانہ اس کی اولاد آوارہ ہو گی۔ اس پر تہمت تو صرف ایک ظلم ہے اور بھولی بھالی پاک دامن عورت کو ایزا دیتا ہے۔ اس لیے اس کی اولاد وز مرزا کے لیے حد مقرر کر دی۔ ہل البتہ خاوند پر اس کی بیوی کے زنا ہے غار اور غیرت آتی ہے' اس کا گھر آبڑتا ہے' اس کی اولاد دو سرے سے لی جاتی ہے۔ عورت کا دل اس سے ہٹ جاتا ہے۔ پس ایسے موقع پر وہ اس تہمت کا حقاج ہے' اس کی اولاد دو سرے سے لی جاتی ہے۔ عورت کا دل اس سے ہٹ جاتا ہے۔ پس طعنہ نہ دے کہ تیری ہوی ایک بدکا جہ جب اس نے زبان سے ایکی بات نکالی اور ممکن ہے کہ گواہ پیش نہ کر سکا اور عورت انکاری ہو گئی تو صرف خاوند کی بلت قبول نہیں ہو سکتی۔ تو یمی صورت مناسب تھی کہ قتم قتمی پر معالمہ طے ہو عورت انکاری ہو گئی تو صرف خاوند کی بلت قبول نہیں ہو سکتی۔ تو یمی صورت مناسب تھی کہ قتم قتمی پر معالمہ طے ہو دونوں ایسی سخت تاکیدی قتمیں کھا گئے تو ان کے در میان شخ کرا دیا گیا کہ پھر میل جول نہ ہو سکے۔ دنیوی فیصلہ اس سے بہتر اس صورت کا کمی ذہن میں نہیں آسکا۔ اس میں کائل حکمت و مصلحت ہے۔ عدل و احسان ہے تی تو یہ ہو کہ شریعت کو دونوں ایسی خت تاکیدی قتمیں کھا گئے و ان کے در میان شخ کرا ہوا اور اچھائیوں کا مجموعہ نظر آتا ہے دنیا جمال مل کرنہ اس سے بہتر کوئی تھی ہو نظر آتا ہے دنیا جمال مل کرنہ اس سے بہتر کوئی تھی ہو نظر آتا ہے دنیا جمال مل کرنہ اس سے بہتر کوئی تھی ہونہ کی گوئی تاک سے بہتر کی ہوئی تو ایس جس تو کتے ہیں بھی کوئی گوئی تاک شریعت کا ایک ایک ایک ایک ایک ایک ایک ایک تا تھی تاکش کے گئی گوئی تاک میں کائی تا کے دائی ایک کی وحدانیت و محدانیت و عکمت و علم کی گوئی اس کی شریعت کا ایک ایک تا کے تھی متاکش کے کہا کیک ایک تا کے تک کا ایک ایک تا کے تاک کیا گیا کہا تھی تھی تو تو سے کہ ترکیف کا ایک ایک گئی تو تو کی کوئی کی گوئی کوئی کی گوئی کی کوئی کی گوئی کی گوئی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کی گوئی کی کوئی کی کوئی کی کوئی کی کوئی

ويتا - فله الشكر وله الحمد

آرام و راحت والے مسافر پر قصر کا ہونا اور تکلیف و مشقت والے مقیم پر نہ ہونا بھی حکمت و مصلحت ہے:

شریعت نے روزہ چھوڑنا اور نماز کو آدھی پڑھنا سفر کے ساتھ مخصوص رکھا ہے۔ مقیم کو سوائے بیاری کی حالت کے تضاء روزہ کی اجازت نہیں دی۔ یہ بھی کمال حکمت شریعت ہے اس لیے کہ سفرخود ہی عذاب کا ایک کلزا ہے وہ مشقت و تکلیف کی چیزہے۔ مان لوکہ مسافر آرام و راحت میں ہے گر گھر کی ہی داحت و آرام کہاں؟ پھر ہراک کو یہ کمال حاصل؟ اس لیے رحمت رحیم نے ان پر تخفیف کروی آدھی نماز معاف کرکے آدھی پر ہی اکتفاکیا۔ روزے سفر میں گرا دیے کہ سفر کے بعد بورے کر لے۔ مریض اور حائفنہ کے حق میں بھی تخفیف رکھی۔ پس کس قدر خوبصورتی ہے کہ سفر میں نہ تو بالکل عبادت سے ہی الگ کر دیا نہ گھر جیسی عبادت ضروری ہی رکھی۔ محض اقامت نہ تو کسی واجب کے غیرواجب ہونے کا سبب بن سمتی ہے نہ اس کی تاخیر کا مشقت اور شغل کا پیش آجانا یہ کوئی کلیہ قاعدہ بننے کی قابلیت نہیں رکھتانہ اس کا کوئی حصر ہو سکتا ہے اگر ہرایک مشغول اور مشقوق کے لیے رخصت کر دی جائے تو واجب کا وجوب ہی کیا رہ جائے گا؟ اور اگر کسی کو اجازت دی جائے اور کسی کو نہ دی جائے تو قاعدہ اور اصول کیا ہوا؟ کس کو رخصت اور کس کو رخصت نہیں؟ بخلاف سفر کے کہ وہاں سب کا ایک ہی سب ہے' ایک ہی وجہ ہے' ایک ہی قاعدہ ہے۔ پس اس کے مناسب تخفیف کر دی گئی۔ ہاں اگر مشقت سے مراد مرض اور الم لیا جائے۔ جس میں ضرر ہے تو روزہ نہ ر کھنا اور اس کی قضا کرنا یماں بھی ہے اس طرح نماز میں کھڑے ہو کر نہ بڑھ سکے تو بیٹھ کر پڑھ سکتا ہے اور بیٹھ کر بھی نہ پڑھ سکے تو لیٹے لیٹے ادا کر سکتا ہے۔ دونوں چیزوں میں تخفیف کر دی ہے۔ سفر میں اگر نماز کی رکعتوں میں تخفیف تھی تو اس کے بدلے یہاں بیت میں جو تخفیف ہے وہ کسی طرح اس سے کم نہیں رہی محنت مشقت کام کاج وغیرہ کی تھکان اور مشکل-توبیہ آپ سے کس نے کماکہ دنیا میں مشکل اٹھائے بغیر راحت حاصل ہو جاتی ہے؟ دنیا و آخرت کی راحت مشکلات کے اٹھانے کے بعد ہی مل سکتی ہے۔ بلکہ آسانی سختی کے براج ہی ہوتی ہے۔ جس قدر کام کرو گے اس قدر کھل باؤ گے۔ الغرض يهال بھي الحمدالله جماري شرع محمدي احکام و قواعد ميں محاس و خویوں سے بھری ہے۔ فللہ الحمد والشکر۔

اطاعت کی نذر پورا کرناواجب ہے اور اطاعت کی قشم کاتوڑ دینامنع 'کفارہ جائز ہے: ا<sup>س پر ان</sup>

اعتراض ہے کہ جب دونوں نے ایک کام کا التزام اپنے اوپر کرلیا ہے پھر عکم میں فرق کیوں کرایا گیا؟ اس سوال کے وارد
کرنے کی دو وجہیں ہیں۔ ایک تو اس طرح کی فتم کس نے کھائی کہ واللہ میں پیر کے دن کا اور جعرات کے دن کا روزہ ضرور
رکھوں گا اور صدقہ بھی کروں گا۔ یہ ایسا ہی ہے جیے کہ اللہ کے لیہ اللہ کے کہ اللہ کا کہ اللہ کے کہ اللہ کے کہ اگر میں فلال سے گفتگو کروں تو مجھ پر سال بھر کے روزے ہیں اور ایک ہزار کا
صدقہ ہے۔ پس اگر یہ سوال فتم اول پر وارد ہے تو اس کا پہلاجواب یہ ہے کہ جو شخص اللہ تعالیٰ کی کسی اطاعت کا التزام
کرے وہ چار قسموں سے باہر نہیں۔ ایک تو التزام صرف فتم سے دوسرے التزام صرف نذر سے۔ تیسرے لازم کر لینا فتم

سے جو نذر کی تاکید والی ہو۔ چوتھا التزام نذر سے جو قتم سے مؤکد ہے۔ اوّل کی مثال "والله میں ضرور صدقه کرول گا۔" دوسری کی مثال "الله کا حق ہے مجھ پر کہ میں صدقہ کروں۔" تیسری کی مثال "والله اگر الله تعالی میرے اس مریض کو شفا وے دے تو میں اتنا اتنا صدقہ کروں گا۔" چوتھے کی مثال "والله اگر الله میرے اس مریض کوشفا دے دے تو الله کی قتم میں صدقہ دول گا۔" ای کے مثل یہ قول اللی ہے کہ ان میں سے بعض نے اللہ سے معاہدہ کیا ہے کہ اگر وہ این فضل سے ہمیں دے گاتو ہم ضرور صدقہ کریں گے اور یقینا ہم نیک لوگول میں سے ہو جائمیں گے۔ (التوبہ: ۵۵) پس سے نذر ہے جو قتم کے ساتھ مؤكد كردى گئى ہے۔ اگرچہ اس ميں والله كالفظ نه بھى كے۔ اس ليے كه يد نذركى شرط نہيں۔ بلكہ جب اس نے كما کہ اگر اللہ مجھے سلامتی دے دے تو میں صدقہ نکالوں گا'میں ضرور خیرات کرول گا۔ پس بد وعدہ ہے جو اللہ سے وعدہ کرتا ہے اس كالوراكرنااس كے ذمے ہے ورنہ وہ اس وعيد اللي ميں داخل موكا: ﴿ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا ﴾ الخ ' (توبہ: 22) يعنى الله تعالى نے اس کی سزامیں ان کے دلول میں ہمیشہ کے لیے نفاق ڈال دیا یہ باعث تھا اللہ سے وعدہ فنکنی کا اور ان کے جھوٹ کالیس انسان کا اللہ سے کوئی وعدہ کرنا میر نذر ہے جس کا پورا کرنا اس کے ذہبے ہے کیونکہ اللہ کی نعمت کے شکر کابدلہ اس نے اپنے اویر سیہ مقرر کرلیا ہے بس جو معادضہ کے عقد کا تھم ہے اس کے قائم مقام سیر بھی ہے۔ سید احسان کے طور پر عقد نہیں ہے بلکہ یہ اس سے زیادہ تاکید والا ہے کہ سرے سے یول کے کہ اللہ کے لیے مجھ پر فلال فلال چیز ہے کیونکہ اس میں وہ اپنے اوپر لازم كرتا ہے كة ميں يوں يوں كروں گا اور كملى صورت ميں ايك شرط كے ساتھ تعليق تھى جو شرط يورى مو گئى ہے۔ يس فعل مشروط کا پورا کرنا ضروری ہو گیا۔ کیونکہ یہ اپنے وعدے سے اسے اپنے اوپر لازم کرچکا ہے۔ یہ لازم کرلینا بھی صراحت وجوب سے ہوتا ہے ، کھی وعدے سے ہوتا ہے ، کھی شروع کر لینے سے ہو جاتا ہے جینے جماد حج عمرہ وغیرہ۔ وعدے كاالتزام ر شروع کے التزام سے زیادہ تاکید والا ہے۔ بلکہ صریح واجب کر لینے سے بھی زیادہ تاکید اس میں ہے- اللہ جارک و تعالیٰ نے ان کی خدمت کی ہے ،و وعدے سے اپنے اور لازم کر لینے کے بعد اس کا خلاف کریں ایسے لوگوں کے دلوں میں نفاق بھر دیا جاتا ہے۔ برخلاف ان کے اپنی نذروں کو پورا کرنے والوں کی تعریف بیان فرمائی ہے جو شروع کرلیں انسیں پورا کرنے کا حکم دیا ہے۔ پس ان تینوں قسمول میں التزام وعدہ زیادہ تاکیدی چیزہے۔ اس کا خلاف دل کو منافق بنا دینے والا ہے۔

جبکہ صرف قتم ہو کہ فلال کام ضرور کرول گاپی ہے وہ وہ اپنے نفس کے لیے خاص کرتا ہے اور مزید رغبت کے لیے قتم کھاتا ہے لیکن ہے اس پر واجب نہیں۔ قتم سے نہ تو غیرواجب واجب ہو تا ہے نہ حلال حرام ہو تا ہے لیکن چو نکہ اس میں نام اللہ کے ساتھ قتم آئی ہے اس لئے اس کے کفارہ کا حکم ہوا ہے ای لیے اس کا نام قرآن میں ﴿ تحله ﴾ (تحریم: ۲) رکھا ہے کہ وہ عقد میین کو حلال کر ویتا ہے نہ کہ اٹھا دیتا ہے جیسے کہ بعض فقہاء کا خیال ہے کہ قتم کے خلاف کا گناہ اس سے اٹھ جاتا ہے۔ قتم بھی تو واجب کرتی ہے بھی مستحب کر دیتی ہے۔ میں حکم ہوتا ہے بھی وجوب کا بھی مستحب کا اس سے اٹھ جاتا ہے۔ قتم بھی تو واجب کرتی ہے بھی مستحب کردیتی ہوتا پی بھی تھا قتم کو حلال کرنے کیلئے ہے کہ احتراء کر لینا عقد سے مانع ہو جاتا ہے۔ پس ان دونوں کا فرق معلوم ہو گیا یعنی اللہ کے لیے ضروری کرلینا اور اللہ کے ساتھ ضروری کرلینا اور اللہ کے ساتھ ضروری کرلینا ورا کرنا ضروری ہے۔ دو سری صورت میں پورا کرنے کا اور کفارہ ادا کر دیے کا اختیار ہے۔ اس میں نکتہ ہے کہ جو اس کے لیے لازم کیا جائے وہ اس سے زیادہ تاکید والا ہے جو اس کے ساتھ لازم کیا جائے۔ اس میں نکتہ ہے کہ جو اس کے لیے لازم کیا جائے وہ اس سے زیادہ تاکید والا ہے جو اس کے ساتھ لور خانی اور خانی اور خانی اور خانی ہے اور خانی ہے اور بیت کے ساتھ دو سرا متعلق ہے رہوبیت کے ساتھ۔ اور اگل نکٹیڈ کی کے احکام میں سے بیا اور خانی اول متعلق ہے الوہیت کے ساتھ و سرا متعلق ہے رہوبیت کے ساتھ۔ اول ﴿ إِیَّاكَ نَعْبُدُ کی کے احکام میں سے بیا اور خانی

ایّاك نستوین کے احکام میں سے ہے ﴿ اِیّاك نَعْبُدُ ﴾ ان دونوں كلموں میں اللہ كی قتم ہے اور ﴿ اِیّاك نستوین ﴾ بندے كی قتم ہے جیے كہ صیح حدیث قدى میں ہے كہ اس جملے كے جواب میں اللہ تعالی فرماتا ہے يہ میرے اور میرے بندے كے درميان آدھوں آدھ ہے۔ اى سے وجہ فانی پر اگر ان كا سوال ہو تو اس كا جواب بھی نكل آتا ہے اور يہ بھی كہ ان اطاعتوں میں سے جس كی نذر اللہ كے ليے مانی گئی اسے پورا اكرنا واجب ہے اور جو كلمہ قتم كی قتم سے زبان سے نكلا اسے بورا كرنا یا اس كا كفارہ ادا كر دینا دونوں میں سے ایک كا بندے كو اختیار ہے۔ اس ليے كہ پہلی بات الوہیت اللی كے متعلق ہے۔ يس قتم اول كی دفا ضروری ہے اور قتم فانی میں اختیار ہے۔ یہ شریعت ہے۔ دوسری ربوبیت رب العالمین كے متعلق ہے۔ پس قتم اول كی دفا ضروری ہے اور قتم فانی میں اختیار ہے۔ یہ شریعت كے اسرار اس كے كمال اور اس كی عظمت میں سے ہاس كی زیادتی وضاحت اس سے بھی ہوتی ہے كہ ان واجبات كی قتم كھانے والے كا قصد ہے كہ يہ نہ ہول اور ان كے لاوم كو مكروہ سجھ كروہ ان كی قتم كھاتا ہے۔

پس دراصل اس کامقصود بیر ہے کہ نہ اس میں شرط ہو نہ جزا ہواسی لیے اس کا نام عاجزی اور غضب کی نذر ہے۔ پس شارع طال کے اسے اس پر لازم نہیں کی جبکہ نہ یہ اس کا ارادہ ہے نہ اس سے وہ اللہ کی نزدیکی حاصل کرنا چاہتا ہے تو وہ اللہ کے لیے اسے منعقد نہیں کرتا۔ بلکہ اللہ کے ساتھ کرتا ہے تو یہ صرف قتم رہی پھراسے نزدیکی اللی کی نذر سے ملا دینا بغیر مشابت کے ہے اور اس جیسی چیز سے اسے الگ کر دینا ہے۔ جو لوگ اسے قربت اللی کی نذر سے ملاتے ہیں وہ اسے لفظ اور صورت کی مشاہت کی وجہ سے ملاتے ہیں۔ لیکن اسے قتم سے ملانا ہی زیادہ سمجھ داری کی بات ہے اور مطلب کی طرف زیادہ رسائی والی بات بھی میں ہے۔ چنانچہ لوگ اس پر متفق ہیں کہ اگر کسی نے کمہ دیا کہ میں ایسا کروں تو یمودی یا نصرانی ہوں پھر کر بیٹھا تو وہ کافر نہیں ہو جاتا کیونکہ اس کا مقصد اس سے قتم کھانا تھا اور سے مقصد کفرسے روک دیتا ہے۔ اس سے اور دوسری دلیوں سے استدلال کر کے شیخ الاسلام امام ابنِ تیمیہ رطیقہ فرماتے ہیں کہ طلاق و آزادگی کی قتم عاجزی اور غضب کی نذر جیسی ہے اور اس فتم جیسی جیسے کوئی کیے کہ اگر میں فلال کام کروں تو میں یہودی یا نصرانی ہوں۔ آزادگی میں تو اسے اجماع صحابہ وی ایش سے حکایت کیا ہے اور آپ سے سوا اورول نے طلاق کی قتم پر صحابہ وی ایش کا اجماع حکایت کیا ہے کہ طلاق لازم نہ ہو گی۔ اس لیے کہ بید حضرت علی بواللہ سے صحت کے ساتھ شابت ہے اور صحابہ بڑی کھی سے اس مسلم میں آپ کے خلاف کوئی مخالف مشہور نہیں۔ ابن بریزہ نے اسے شرح احکام عبدالحق اشبیلی میں بیان کیا ہے۔ ان کے مخالفین نے ان کا رد کیا ہے۔ جس کا عاصل چار چیزوں میں ہے۔ اوّل تو یہ کہ یہ مرسوم سلطانی کے خلاف ہے۔ دوسرا یہ کہ چاروں ائمہ کے خلاف ہے۔ تیسراید کہ شرط و جزا کے مقصود کے خلاف پر یہ خلاف قیاس ہے۔ چوتھے یہ کہ عمل برابراس کے خلاف ہی رہا ہے لیکن ان کی جمتیں اُنہوں نے سب توڑ دی ہیں اور اس قول کی صحت پر تقریباً تمیں دلیلیں قائم کی ہیں اور اس قول کو صحیح ابت كياب اور صرف اى مسلم ير تقريبا ايك بزار ورق كى ايك كتاب تفنيف كى ب- الله سے اميد جزا يروه تو كرر كئے۔ اب قیامت کے دن ان میں اور ان کے مخالفین میں سیا فیصلہ ہو گا۔

بیشک حدیث کی جیش مدیث کی در ندول کو حرام فرماتے ہوئے چربجو کو مباح کرنے کی بحث رہ کی دیث کی دیث کی دور ہے کا در ندول کو حرام فرماتے ہوئے ہوئے کا در ندول کے دیارے بیل در ندول میں۔ گو بحض علماء پر یہ بات مخفی رہ گئ اور انہوں نے جو کماوہ کمہ دیا۔ بجو گفتار کے بارے میں ایک حدیث ہے جے اکثراہ کی علم صحیح کہتے ہیں اور ان کا فدہب بھی بہی ہے۔ ان کے زدیک تمام در ندول میں سے یہ مخصوص ایک حدیث ہے دیکھوں

ہو جائے گا اور اس میں کوئی قباحت نہیں۔ جیے کہ درخوں کے پھلوں کو تیار پھل کے بدلے لینا ممنوع ہے۔ لیکن اس میں سے غرباء کو دیئے ہوئے چند ورخت متثنی ہیں۔ ایک جماعت کے نزدیک چوکلہ یہ حدیث صحیح نہیں۔ اس لیے اُنہوں نے اسے حرام کما ہے کیونکہ ہر کچلی والے کی حرمت کی حدیث بالکل صحیح ہے۔ کی ایک صحابہ ری ایک سے مروی ہے۔ مثلاً علی ابن عباس' ابو ہرریہ' ابو تعلبہ خشنی میں اور بیہ حدیث حضرت عبدالرحمٰن بن ابی عمارہ رظافتہ سے مروی ہے جو حرمت کی حدیثوں کے خلاف ہے۔ پھر لفظ حدیث میں بھی دو معنی کا اخمال ہے۔ ایک تو یہ کہ ممکن ہے حضرت جابر رہالتھ نے اسے شکار سمجھ کر حضور ساتھا کے سامنے پیش کر دیا ہو۔ لیکن اس سے اس کا حلال ہونا اور واقعی شکار میں داخل ہونا نہیں سمجھا جاتا۔ لیکن حضرت جابر بنالله است شکار اور حلال سمجھ کئے اور فتوی دینے لگ اور مرفوع حصد صرف اتناہے کہ یہ شکار ہے۔ پہلے آپ حدیث کے الفاظ س لیجئے۔ ترفدی میں ہے عبدالرحلٰ بن ابو عمارہ حضرت جابر بن عبداللد بھاتھ سے پوچھتے ہیں۔ کیا میں بجو کھا سكتا مون؟ آپ نے فرمايا بال يو چھاكيا وہ شكار ہے؟ فرمايا بال دريافت كيا كد كيابية آپ نے رسول الله الله الله استا ویا کہ ہاں۔ امام ترمذی طائے فرماتے ہیں میں نے امام بخاری طائع سے اس مدیث کی سند دریافت کی تو آپ نے فرمایا صحح ہے۔ پس اس میں اختال ہے کہ مرفوع حصد صرف انا ہی ہو کہ وہ شکار ہے۔ اس پر دلالت اس روایت کی ہے کہ آمخضرت ساتھا ا سے سوال کیا گیا کہ کیا بجو بھی شکار میں سے ہے؟ فرمایا ہاں اور احرام والا جب اس کا شکار کر لے تو وہ ایک مینڈھا اس کے بدلے میں قربان کرے۔ حضرت عطاء کی سند سے بھی مرفوعاً یمی مروی ہے کہ بچو شکار میں سے ہے جب محرم اس کا شکار کھیل لے تو بدلے میں پوری عمر کامینڈھا دے اور اسے کھالیا جائے۔ حاکم اس حدیث کو صحیح بتلاتے ہیں۔ اس میں جو آخر کاجملہ ہے کہ کھالیا جائے اس میں وفق اور رفع دونوں کا اخمال ہے۔ جب بد اخمال ہے تو ان صحیح صری حدیثوں کا معارضہ بد حديث نهيل كر سكتى - وه تو حرمت كيان مين تواتركو پنچ كئ ہے - اگريد حديث جابر اباحت مين صريح بھي ہوتى تاہم فرد تھي اور کچلیوں والول کی حرمت کی حدیثیں مستفیض ہیں اور تعداد میں بہت زیادہ ہیں۔ طحاوی وغیرہ نے تو ان کے متواتر ہونے کا دعوى كيا ب تو حديث جابر والله ان ير مقدم كي به جائے گى؟ بجو جو خبيث تر حيوان ب ، بو مروول كى قبرول كو كھود كرلاشيں کھا جاتا ہے 'جو مردار خور ہے ' وہ حلال کیسے ہو سکتا ہے؟ الله سجانہ وتعالی نے ہم پر کل خبیث جانور حرام کر دیتے ہیں۔ رسول كريم النيام ف كيلول والے درندے حرام كيے جن ميں بجو قطعاً داخل ب- زيادہ سے زيادہ حديث جابر كى دلالت يكى ہے کہ بید شکار میں داخل ہے اس کے شکار پر محرم کو فدیہ دینا ہو گا۔ لیکن اس سے اس کا کھالینا ثابت نہیں ہو تا۔ امام احمد ر اللہ سے تو او مڑی کی بابت جب سوال ہوا تو آپ نے فرمایا وہ شکار ہے' اس کے قتل میں محرم کو فدید دینا ہو گا۔ لیکن اس کا کھانا حلال نہیں۔ آپ فرماتے ہیں یہ ورندہ ہے۔ اس ویکھے ورندوں میں داخل ہے محرم کو اس کا شکار کر لینے پر فدید دینا بتلاتے ہیں۔ لیکن اسے حلال نہیں کہتے۔ حضرت جابر رہا اُٹھ کو می غلطی گئی کہ چونکہ شکار میں سے ہے اس لیے کھانا حلال ہے۔

جن لوگوں نے اس مدیث کی سے وہ ہرایک کچلی والے درندے کی حرمت سے اسے بچوکی حلت کے ولا کمل مخصوص بتلاتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ کچلی والا ہر درندہ حرام مگر بجو حلال۔ لیکن ایسا شریعت میں واقع نہیں ہوتا۔ ہر وجہ سے جو دو چیزیں ایک ہوں کوئی فرق ان میں نہ ہو تو شخصیص نہیں ہوتی۔ ہم نے تو آج تک اس کی مثال شریعت میں نہیں دیکھی۔ ہاں تاویل کے بعد تو جو چاہے کوئی کمہ دے۔ نبی کریم ماتھ یا کے الفاظ میں اس مسئلہ میں بھی جو

پورا تال کرے گا وہ دیکھے گا کہ آپ نے حرمت کے دو سبب جمع کیے ہیں کچلی والا ہونا اور طبعاً حملہ کرنے والے در ندول میں سے ہونا جیسے شیر ہے چیتا ہے بھیٹریا ہے وغیرہ۔ بچو میں ایک ہی وصف ہے یعنی کچلیاں اسے بھی ہوتی ہیں لیکن حملہ کرنے والے در ندول میں سے خرید کی حرمت در ندگی کی طاقت طبعی کی وجہ سے ہے والے در ندول میں سے خبیل والوں میں ہے کچلی والوں میں سے در ندے کی حرمت در ندگی کی طاقت طبعی کی وجہ سے ہے کہ اس کے گوشت کھانے والوں میں بھی میں خصلت پیدا نہ ہو جائے۔ پس ان جانوروں جیسی در ندگی بچو میں ہرگز نہیں کہ حرمت کی مساوات ہو جائے بلکہ لفتاً اور عرفاً بید در ندول میں سے ہے ہی نہیں۔

حضرت خزیمہ بن ظابت رخالت کی خصوصت کی کوئی وجہ نہیں۔ بیشک انہیں یہ نضیلت عاصل تھی کہ ان سے والے اور صحابہ رئی آتی تھے پھر ان کی خصوصت کی کوئی وجہ نہیں۔ بیشک انہیں یہ نضیلت عاصل تھی کہ ان کی شمادت دو شاہدوں کی شمادت کے قائم مقام تھی۔ اس شخصیص کی فاص وجہ یمی تھی کہ اور صحابہ رئی آتی میں سے صرف یمی آنخضرت طاقیع کی صدافت پر گوائی دینے کے لیے آگے بوھے تھے کہ آپ سے اعرابی ربیع کر چکا ہے۔ طالا نکہ فرض سب پر تھا کہ وہ یم گوائی دیتے کیونکہ یہ تو امان کا لازمہ تھا ہر مسلم کا مسلمہ تھا۔ حضرت خزیمہ بڑاتھ کی عقل کی رسائی یمان تک ہو گئی اُنہوں نے سبجھ لیا کہ حضور طاقیع کی سپائی کا مانا اس بات میں بھی آپ کو سپی مانے کو مسئلزم ہے۔ آپ اللہ کی طرف کی خبر پہنچا میں تو بھی سپتے ہیں اور انسانوں کی کوئی بات بیان فرما میں اس میں بھی سپتے ہیں بلکہ ایمان کا پورا ہونا یہ ہے کہ اس میں اور اس میں بھی سپتے ہیں بلکہ ایمان کا پورا ہونا یہ ہے کہ اس میں اور اس میں بھی سپتے ہیں بلکہ ایمان کا پورا ہونا یہ ہے کہ اس میں اور ایک وجہ سے انہیں یہ درجہ دیا جو بالکل میں دونوں میں آپ کو سپتی مانا جائے۔ پس این فرما میں کی تیزی اور ائی عقیدے کی قوت کی وجہ سے انہیں یہ درجہ دیا جو بالکل حق برانب ہے۔

# چھ ماہ کی بکری کی قربانی عید کا صرف حضرت ابو بردہ بن نیار ٹھاٹھ کے ساتھ مخصوص ہونا: سپے ہے

ب وجہ نہیں انہیں علم نہ تھا تاویلی طور پر نماز عید سے پہلے ہی یہ اپنی قربانی کا جانور ذرج کر چکے ہے۔ لیکن جب حضور ملٹائیے اس سے نہیں انہیں علم نہ تھا تاویلی طور پر نماز عید کی قربانی کا ثواب اس سے نہیں طا- بلکہ وہ قربانی جوں کی توں ان پر باتی ہی رہی تو اُنہوں نے کما کہ اب تو میرے پاس صرف ایک بکری ہے جو چھ اہ کے قریب ہے لیکن مجھے تو وہ دو بکرایوں سے بھی زیادہ اچھی لگتی ہے فربہ تیار اور قیمتی ہے تو اس عذر کی وجہ سے آپ نے انہیں اس بکری کے ذرج کا حکم دیا اس وقت تک مسائل قربانی پورے طور پر مستقر نہیں ہوئے تھے لیکن جب حکم ٹھیک ٹھاک اور اپنی اپنی جگہ ٹھر گئے تو اس کے بعد وہی مقرر ہے جو شرع نے مقرر کیا۔

# رات کی نمازوں میں بلند آواز کی قرأت اور دن کی نمازوں میں پوشیدہ قرأت کی حکمت:

بھی انتمائی مناسبت اور حکمت کا ہے۔ رات کو آوازیں نہیں ہو تیں' حرکات میں سکون ہوتا ہے' ولوں کی فراغت ہوتی ہے' دن کے وقت کی بھری ہوئی تھمیں جمع ہو جاتی ہیں ایس دن تو موردں ہے دل اور بدن کی لمی نتیج کا اور رات موزوں ہے دل کو زبان کے ساتھ ملانے میں اور زبان کو کانوں کے ساتھ متصل کرنے میں اس لیے سنت طریقہ یہ ہے کہ صبح کی نماز کی قرات تمام اور نمازوں سے دراز ہو۔ حصور ماٹھیا صبح کی نماز میں ساٹھ آنتوں سے سو تک تلاوت فرمایا کرتے تھے۔ حضرت ابو بکر صدیق برائی نماز فجر میں سورہ بقرہ پڑھا کرتے تھے۔ حضرت عمر برائی سے سورہ نمل سورہ ہود سورہ بی اسرائیل سورہ یونس وغیرہ ان جیسی سورتوں کا پڑھنا مروی ہے۔ اس لیے کہ اس وقت دل تمام اشتعال سے فارغ ہوتا ہے۔ نیند سے بیدار ہو کر ترو تازگ کی حالت میں ہوتا ہے۔ جب اس میں کلام اللی کی سمانی صدا کیں پہنچی ہیں تو ان کے لیے اس میں کافی جگہ ہوتی ہے کوئی مزاحم اس وقت نہیں ہوتا۔ دن اس کے بالکل خلاف ہے۔ اس لیے دن کے وقت پوشیدہ قرات بتلائی۔ بال اگر کوئی مصلحت خاص ہو تو اور بات ہے۔ مثلا عیدین اور جمعہ کا مجمع۔ استشقاء اور کسوف کا مجمع کے باند پڑھنا زیادہ انہیں تملیخ دین ہو جو مقصد کو زیادہ حاصل کرنے والا ہے۔ پھر مجمع کے لیے بھی اس میں خیروبرکت ہے کہ یہ قرآن سنیں۔ انہیں تملیخ دین ہو جو رسالت کا مقصد اعظم ہے۔

چیا کے اڑکے کو وریڈ ملنا اور خالہ کونہ ملنا بھی حکمت سے میں خونی تعلق ہے۔ یہ اس کی مدد پر کھڑے ہو جایا کرتے ہیں۔ اس کی ہمدردی ان کے دلول میں ہوتی ہے۔ یہ اس کے دشنوں سے اسے بچاتے ہیں اس کی دیت ان پر پڑتی ہے۔ مال کی قرابت مثل اجنبوں کے ہے۔ ہال باپ کی طرف صرف نبت ہوتی ہے پس یہ بیٹیوں کے رشتے داروں کی طرح ہیں۔ چنانچہ عرب کا ماہر نفیات شاع کہتا ہے کہ لڑکوں کے لڑکے تو ہمارے ہی لڑکے ہیں لیکن لڑکیوں کے لڑکے دور والے انسانوں کے لڑکے ہیں۔ پس یہ تو شریعت کا عین انصاف اور کمال ہے کہ باپ کی طرف سے رشتے داروں کو مال کی طرف کے رشتے داروں کو مال کی طرف کے رشتے داروں پر مقدم کیا۔ ہاں ان کے ساتھ مال کے اقارب کو بھی وارث برنایا ہے لیکن انہیں جن کے ساتھ میت ایک ہی مال کے بیٹ میں رہا ہے لینی اور اپنی اولاد کی خرف کے بیٹ میں رہا ہے لینی ہوائی بہن یا جن کی قرابت بہت نزدیک ہے جیسے جدات یہ بوجہ اپنی اور اپنی اولاد کی خرف کے دور میراث لوٹ جاتی ہو جائیں تو پھر مال کے دشتے داروں کی طرف میراث لوٹ جاتی ہو کوئکہ یہ احتراب سے زیادہ قریب ہیں پس ہماری شریعت کمال عدل اور احسان والی ہے 'فالحمدللد!

سفعہ کے احکام کی حکمت و خوبی اس کی حوبی اور زمین شفعہ سے لینا طال کر دیا پھر شفعہ کو قائم کر کے جن کی تقسیم سے گردن چھٹ سکتی تھی اور ان میں نہیں رکھا جن کی تقسیم ممکن نہیں۔ اس سوال اور اعتراض کی دو قسیس جن کی تقسیم سے گردن چھٹ سکتی تھی اور ان میں نہیں رکھا جن کی تقسیم ممکن نہیں۔ اس سوال اور اعتراض کی دو قسیس بین انہیں تفصیل سے سنے! ایک تو اعتراض نفس شفعہ پر ہے کہ اسے حق بنانا دو سرے کا مال اس کی رضامندی بغیر لے لینے کی حرمت کے طاف ہے۔ دو سرا اعتراض نفس شفعہ پر ہے کہ اسے حق بنانا دو سرے کا مال اس کی رضامندی بغیر لے لینے جس کی وجہ سے شفعہ مقرر کیا گیا ہے ' دونوں جن چیزوں میں شفعہ رکھا ہے بعض میں نہیں رکھا۔ حال انکہ ضرر شرکت جس کی وجہ سے شفعہ مقرر کیا گیا ہے ' دونوں جا سے ایک اعتراض کی ان دونوں شقوں کا جواب خیال سے سنے! اور پھر محاس شرع کی بار کیاں معلوم سیجے۔ حکمت شارع میائی کا اقتضا ہی ہے کہ بندوں کا ضرد اور انجی تکلیف دور کر دے ہاں اگر وہ دور نہ ہو سکتی ہوں یا اس سے بھی زیادہ تکلیف رونما ہو جانے کا اخیال ہو تو اور بات ہے آگر کوئی بری تکلیف کی چھوٹی کی تکلیف سے بہ خات تو شارع میائی نے اسے بھی ہٹا دیا ہے۔ شرکت اور ساجھا عمواً باعث ضرد و تکلیف ہو تا چھوٹی کی تکلیف سے دیا ہو تا اس کے بیتی ہٹا دیا ہے۔ شرکت اور ساجھا عمواً باعث ضرد و تکلیف ہو تا کہ دوسرے پر ظلم و زیادتی کا ادادہ کر بیٹھتا ہے اسلئے اسکا دفعہ تبھی تو تقسیم کے ساتھ رکھا کہ برایک اپنا اپنا خصہ دو سرے کو قیمت پر دلوا کر جھڑا ختم کر دیا۔ جبکہ دو سرے کو اس کوئی ضرد نہ ہو۔ جب ایک شخص اپنا حصہ بیخیا چاہتا ہے تو ظاہر ہے کہ اسکا حصہ دار اسکے خریدنے کا دو دیں

سے زیادہ حقد ار ہے۔ ورنہ اس پر ضرر پہنچ جانے کا احتمال ہے بائع تو اپنی قیمت لے کر الگ ہو جائے گا لیکن اب اس کا بڑا حال ہو گا۔ اس لیے عدل و حکمت کا تقاضا ہی تھا کہ اس کے شریک کو حق شفعہ دیا جائے۔ عقل ، فطرت ، مصلحت اسی میں ہے۔ اس سے یہ بھی معلوم ہو گیا کہ شفعہ کو ٹالنے کے لیے حیلے حوالے کرنا اس مقصد کے خلاف ہیں اس لیے حرام ہیں۔ رہا یہ شفعہ کے حکم سے کس ضرر کا ٹالنا مقصود ہے؟ اس میں علماء کے دماغ دور دور دور دو ڑگئے ہیں۔

ایک جماعت کا قول ہے کہ جب ایک فریق دوسرے سے تقسیم طلب کرے گاتو ہے یہ مشقت و کلفت کا کام اس میں جو دشواریاں ہیں وہ ظاہر ہیں اس سے پہلے تو گھراور زمین مشترکہ تھی لیکن حدیں قائم ہو کریہ فراخی تنگی سے بدل جائے گی۔ ا مك كلوا اس اور ايك اس مل جائ گاس ليه شارع الله في اس حق ديا كه بيخ ك وقت اس دوسرول پر فوقت ب یہ اگر لے تو اجنبی نہیں لے سکتا ہی بیچنے والے پر حرام کر دیا کہ وہ اپنا حصہ اپنے شریک کو اطلاع دیے بغیر چے نہیں سکتا۔ اگر اس نے ایساکیا تو وہی حقد ار محصرے گا اور بیر بیج سوخت کرکے اسے دلوا ویا جائے گا اس کو شفعہ کہتے ہیں۔ ہاں اگر اس نے انکار کر دیا کہ مجھے نہیں چاہیے تو اب یہ غیرے ہاتھ چے ڈالے پھراسے کوئی حق باقی نہیں رہا۔ یمی فیصلہ صاف ہے جس کے خلاف شریعت میں کچھ نمیں۔ یی طریقہ ہے ان کا جو کتے ہیں کہ شفعہ صرف ان چیزوں میں ہی ہے جو قابل تقیم ہوں۔ دو سری جماعت کا قول ہے کہ شفعہ اس تکلیف و ضرر کے ہٹانے کے لیے ہے جو شرکت سے لاحق ہو تا ہے۔ جبکہ کسی خاص چزیں دو شریکوں کی شرکت ورثے سے یا ہمہ سے یا ودیعت سے یا ایک ساتھ خرید کرنے سے ہوئی ہے تو دونوں کا حق میساں ہے ایک کے ضرر کا ہٹانا دوسرے سے مقدم نہیں جب یہ اپنا حصد بیچنا چاہے تو اس کا شریک ہی اسے لینے کا پورا مستحق ہے۔ کونکہ اس صورت میں اس کا ضرر زائل ہوتا ہے اور اس کے شریک پر کسی طرح کا ضرر نہیں اسے اس کاحق لیعنی قیت مل -ہی جاتی ہے اگر بید اور کے ہاتھ بیتیا تو اسے نقصان ہو تا پس دونوں نقصان سے پیج گئے۔ یمی مذہب ان حضرات کا ہے جو جانور میں 'نباتات میں ' درخت میں ' جوا ہر میں ' چھوٹے گھروں میں جو قابل تقسیم نہیں بھی ہوتے شفعہ کو مانتے ہیں۔ اہل مکم ' اہل ظاہر یمی کہتے ہیں۔ امام احمد روائت کا قول بھی میں ہے۔ امام صاحب سے کما گیا کہ کوئی جانور یا گدھا اور کوئی ایسی ہی چروو شریکوں میں ہو تو؟ آپ نے فرایا یہ سب تاکیدی چزیں ہیں۔ شریک ہی ادائیگی قیمت کا زیادہ حقدار ہے۔ اس چزی تقسیم مكن نميں۔ پس پہلے شريك پر پيش كرے اگر وہ نہ خريدے تو اور كے ہاتھ چ ڈالے۔ آپ سے سوال ہوا كہ ايك شريك سمى حويلى يا درخت تحجور كواپنے دوسرے ساجھى كو دينا چاہتا ہے ليكن وہ كہتاہے ميں نسيں خريد تا پھر ﴿ وَالنَّا ہِ وَكِيا ابِ بيد شفعہ کا دعویدار بن سکتا ہے؟ آپ نے فرمایا ہال حضرت جابر رہاتھ کی صبح حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ماتھ کیا نے شفعہ کا فیصلہ کیا ہراس چریس جو تقتیم نہ ہوئی ہو۔ پس بے حدیث شامل ہے منقول کو بھی اور حویلی اور گھر کو بھی۔

کتاب الخراج میں ہے جس کا حصہ ہو' درخت کھجور میں یا مکان میں تو اسے حق نہیں کہ بیجے جب تک کہ اپنے شریک کو خبر نہ کرے اگر وہ چاہے لے۔ اگر نہ چاہے چھوڑ دے۔ یہ سند شرط مسلم پر ہے' ترذی میں ہے شریک شفیع ہے اور شفعہ ہر چیز میں ہے۔ اس میں رادی ابو حزہ کا تفرد ہے۔ دو سری سند میں ابن عباس ڈی شاکا کا ذکر نہیں اس میں ہے کہ حضور سالتھ میں کا فیصلہ کیا ہے۔ ہر چیز میں' ذمین میں' گھر میں' لونڈی میں' غلام میں۔ ایک اور سند سے یہ روایت مرسلاً مروی ہے۔ اس قاعدے پر کہ زیادتی ثقہ کی مقبول ہے۔ اس حدیث کا مرفوع ہو جاتا ہے ورنہ مان لو کہ مرسل ہے لیکن اس کی تقویت آٹارِ مرفوعہ اور قیاس جلی سے ہو جاتی حدیث کا مرفوع ہونا ہے ورنہ مان لو کہ مرسل ہے لیکن اس کی تقویت آٹارِ مرفوعہ اور قیاس جلی سے ہو جاتی

ہے۔ طحاوی میں ہے کہ رسول اللہ ساتھ ان فیصلہ کیا ہر چیز میں۔ اس کے راوی سب نقہ ہیں اور اس سند سے بیہ حدیث غریب ہے۔ ان علاء کا فرمان ہے کہ شرکت کا ضرر ان چیزوں میں جو ناقابل تقسیم ہیں بہت زیادہ ہے۔ شارع عیائ فرمان ہے جبکہ اوئی ضرر کو رفع کیا ہے تو اعلیٰ ضرر کو کیسے باتی رکھے گا؟ فرض کرو کہ برای برای حویلیوں اور زبردست جائیدادوں اور قابل تقسیم چیزوں میں ہی شفعہ مقرر ہوا ہو تب بھی ناقابل تقسیم چیزوں کے شفعہ کی کی دلیل بن جائے گا۔ تیسری جماعت کا قول ہے کہ اصل تو یمی ہے کہ کی کا مال بغیراس کی رضامندی کے نہ لیا جائے لیکن زئین دئین اور حویلی میں اس اصل کو ای لیے ترک کر دیا گیا ہے کہ اس کی بایت خاص تھم موجود ہے۔ ہاں جو آثار منقول چیزوں میں شفعہ ہونے کے جوت میں ہیں۔ وہ ضعیف ہیں ، معلول ہیں۔ ان کے برظاف ضیح حدیث میں ہے کہ جب حدیں واقع ہو جائیں اور راستے الگ الگ کر لیے جائیں تو شفعہ نہیں۔ اس سے بھی اس کا انحصار اسی میں ہونا پایا جاتا ہے۔ حضرت عثان بن عفان بڑھی فرماتے ہیں شفعہ کنویں میں اور درخت خرما میں اور نشانات و حدود میں نہیں۔ امام احمہ روئیٹی فرماتے ہیں سے کسی عفان بڑھی حدیث ہیں۔ امل کی حدود میں نہیں۔ امام احمہ روئیٹی فرماتے ہیں سے کسی اور منقول میں ہو بات نہیں ہوتی۔ یہ ضرر عارض ہے جسے ناپ تول کی چیزیں اور جائیدادوں مکانوں کا ضرر بہت می زیادہ ہوتا اور منقول میں ہیہ ہوتی۔ یہ خرا میں ایک بڑا فرق سے جسے ناپ تول کی چیزیں اور جائیدادوں مکانوں کا ضرر بہت می زیادہ ہوتا خیال رکھے۔ پس کمال سے چیز اور کمال غلام 'جو ہر اور تکوار کا ضرر ؟

یہ تو درست ہے کہ دو سرے کا مال ظلم سے لینا حرام ہے۔ لیکن وجہ شفعہ کو ثابت کرنے والوں کے دلا مل جرمت اس میں یمی ہے کہ ظلم و ضرر ہوتا ہے۔ مگر جس وقت یہ بات ہی نہ ہو بلکہ لینے میں اس کی مصلحت ہو' قیت اے پوری مل جاتی ہو تو اس کے شریک کے ذھے ضروری ہے کہ شرکت کا ضرر اس سے دفع کر دے۔ اس میں اصل عدم نہیں بلکہ اصول شرع اس کے مقتضی ہیں۔ اصول شرع حاجت و مصلحت راجمہ کے وقت معاوضہ دینے کو واجب کرتے ہیں گو صاحب مال راضی نہ بھی ہو۔ ایک شخص جو اپنی چیز فروخت کرنا چاہتا ہے اور رائج قیت پر اپ شریک کو نمیں دیتا یہ تو اس ساتھی پر ظلم ہے' اس کا حق مارنا ہے پھر کیے ممکن تھا کہ جاری شریعت اس صریح ظلم کو جائز رکھتی؟ اس لیے حق شفعہ قائم کر کے اس ظلم و زیادتی کی جزیں کاٹ دیں اور امن و اطمینان ہرایک کو میا کر دیا۔ بلکہ جو مخض عِلم شریعت رکھتا ہو اور شریعت کے احکام کو میزان عقل میں تولنے کی صیح توفیق بھی اسے مبدأ فیاض ے میسر ہوئی ہو وہ سمجھ سکتا ہے کہ اپنا حصد بیچنے والے شریک کو ہر کر بید حق نہ ہونا چاہیے کہ وہ اپنے دو سرے شریک کو ایذا دے اسے بلاوجہ مصیبت میں ڈال دے اور جو چیز شرکت والی بینا جاہتا ہو اسے اس کو چھوڑ دوسرے کے ہاتھ بیچے اور آپنے شریک کو نقصان پینچائے بلکہ بالفرض اسے کوئی نقصان ہی پینچ جائے تاہم دو سرے کے ہاتھ نہ بیچے۔ مروت کا'شرافت کا' انسانیت کا' ساتھ کامقتفنی میں تھا پھر کیا وجہ کہ شریعت اتنی صاف بات میں اس کا الٹا تھم دے؟ آثار دونوں شفعہ میں وارد ہیں اگریہ بھی مان لیا جائے کہ منقول میں ان آثار کی صحت ثابت نہیں جب بھی اس کا انکار نہیں ہو سکتا بلکہ غیر منقول میں اس کا ثوت منقول کے ثبوت کی بھی دلیل بن جائے گا۔ ضرر کی جیگئی اور غیر بیشگی یہ فرق بالکل واہی ہے اس لیے کہ منقول میں بھی وہ چیزیں ہیں جن کی بیشگی مثل حویلیوں کے ہوتی ہے۔ جیسے جو ہراور تلوار اور کتاب اور کنواں۔ بعض وہ بھی ہیں جن کا ضرر کو اتنی مدت کا نہ ہو تاہم بہت دریا ہے مثلاً غلام اور لونڈی اور مان لو کہ بہت ہی کم مدت کا ضرر ہے لیکن اسے کیا کرو

گ؟ کہ اللہ اپنی بندوں کو ضرر پنچانی نہیں چاہتا نہ تھوڑا نہ بہت۔ پھریہ کہنا کہ ذمین و جائیداد و مکان میں ضرر زیادہ ہے گو درست ہے لیکن ملک سے ایک ہی جھکے میں یہ ضرر ہٹ جاتا ہے بینی تقسیم کردیں ضرر ہٹ گیا لیکن منقول میں یہ ضرر ہٹ نہیں سکتا۔ وہ ناقابل تقسیم ہے پھر جو تم نے مکان و زمین کی تنگی کا ذکر کیا ہے وہ بھی کوئی کلیہ قاعدہ نہیں مان لو کہ زمین سیکڑوں گز ہے پھر تمہاری یہ فرضی صورت کماں رہی؟ چو تھی جماعت کا قول ہے کہ جس ضرر و نقصان کے دور کرنے کا شریعت نے قصد کیا ہے وہ پڑوس اور مکان و زمین کی شرکت کا نقصان ہے۔ غالبا بلکہ اکثر یہ لوگ ضرر ناک ہوتے ہیں کوئی دیوار اونچی کر دی ساتھی کی ہوا رک گئے۔ صحت کے خلاف ہوا روشنی کم ہو گئے۔ تاک جھانک شروع کر دی اور قشم کی ایزا کمیں اور تکلیفیں دینے لگا۔ یہ دیکیا وہ دیا میں پڑوس سے کس قدر تکلیفیں ایزا کمیں اور تکلیفیں دینے لگا۔ یہ دیا میں پڑوس کے جو حق بیان ہوئے ہیں وہ الکا کہ صدیث و قرآن میں پڑوس کے جو حق بیان ہوئے ہیں وہ بخشرت اور بہت ہیں۔ حضور ملڑیکیا نے جو وصیتیں اور نفسیحتیں پڑوس کی خیر خواہی کی ہیں وہ بے حد و شار ہیں بلکہ ایمان کو بخشرت اور بہت ہیں۔ حضور ملڑیکیا نے جو وصیتیں اور نفسیحتیں پڑوس کی خیر خواہی کی ہیں وہ بے حد و شار ہیں بلکہ ایمان کو بیوسیوں کے اکرام پر معلق رکھا ہے۔

امام احمد روالله فرماتے میں پڑوس تین قتم کے ہوتے ہیں ایک تو ذی اجنبی اس کاحق صرف پڑوس کا ہے ایک ہی حق ہے- دوسرا مسلمان پروسی اس کے دو حق ہیں پروس کا اور اسلام کا۔ تیسرا رشتے دار پروسی اس کے تین حق ہیں پروس کا اسلام کا اور قرابت داری کا۔ مان لو کہ اس تمہارے شریک کا ان میں سے کوئی حق بھی نہ ہو۔ تاہم اس سے مساوات اور برابری تو ضرور چاہیے' ضرر و نقصان سے تو انسان رک جائے۔ شرکت کے شفعہ کے تھم نے پڑوس کے ضرر کو رفع کر دیا ہے۔ تقسیم میں عموماً اختلاف اور جھڑے پڑ جاتے ہیں جو بڑھ جاتے ہیں۔ کہتے ہیں میں وجہ ہے کہ یہ مکانات کے ساتھ ہے۔ قابل نقل چیزوں میں نمیں کیونکہ ان میں پڑوس کا کوئی واسطہ نمیں۔ لیکن جبکہ یہ شرکت مکان میں ثابت ہوگیا صرف بڑوس کے ڈرے تو جمال حقیقی ساتھ ہے وہاں تو بطریق اولی ثابت ہو گیا ہی تو بالکل ظاہرہے۔ حدیث پر عقلمندی کی ایک نظر ڈالنے سے ہی معلوم ہو جاتا ہے۔ چہ جائیکہ جب اس کا ثبوت بھی صدیثوں سے ہے بلکہ پہلے ثبوت سے بھی زیادہ ظاہر۔ بخاری شریف میں ہے حضرت عمر بن شرید فرماتے ہیں کہ مسور بن مخرمہ باللہ آئے اپنے ہاتھ میرے موند فول پر رکھ دیئے میں ان کے ساتھ ہو لیا سعد بن ابی و قاص رہائٹہ کے پاس ہم پنچے تو ابو رافع نے کہا آپ اسے علم نہیں دیتے کہ یہ میرا وہ گھر خرید لیں جو ان کے گھر میں ہی ہے؟ اُنہوں نے کہا خریدوں گالیکن چار سوسے زیادہ نہیں دے سکتا اور وہ بھی قسط وار اُنہوں نے کہا مجھے پانچ سو نقتر مل رہے ہیں لیکن میں نے نہیں دیا میں نے اگر رسول اللہ مٹھیا سے سنا ہوا نہ ہو تا کہ پڑوس زیادہ حقدار ہے بہ سبب اپنی نزد کی کے تو میں آپ کو نہ دیتا۔ یہ اپنے باپ سوید ثقفی سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے کمایارسول الله! التا الله ایک زمین ہے جس میں نہ کسی کی تقسیم ہے نہ شرکت سوائے پڑوس کے پچھ نہیں آپ نے فرمایا پڑوی زیادہ حقدار ہے بہ وجد اپنی قربت کے (ترفدی سائی ابن ماجه) اس کی سند صحیح ہے۔ امام بخاری دائشے فرماتے ہیں یہ پہلی روایت سے بھی زیادہ صحت والی ہے۔ فرماتے ہیں صحیح دونوں حدیثیں ہیں اور حدیث میں ہے کہ گھر کا پروس گھر کا زیادہ حقد ار ہے۔ (ابوداؤد نسائی ' ترمذی امام ترمذی والله فرماتے ہیں یہ حدیث حسن صحیح ہے۔ حسن کاسمرہ والله سے سنا ابت ہے۔ زیادہ سے زیادہ سے ہے کہ یہ کتاب ہے۔ لیکن ساری امت کتاب پر عمل پیرا رہی ہے۔ پیلے بھی اور اب بھی۔ کتابت کے عمل پر صحابہ و کا اُنتازی کا اور بعد کے خلفاء کا اجماع ہے۔ بلکہ علم کا اعتاد ہی کتابوں پر رہا ہے۔ اگر یہ نہ مانا جائے تو شریعت معطل ہو جائے گ۔

آنخضرت سلی ایم کی کی اور کردهر اوهر اوهر و طرف بھجوا دیا کرتے تھے جے ملی وہ اس پر عمل کرتا یہ نہ کہتا کہ یہ تو لکھا ہوا ہے اس پر عمل کیسے کرلوں؟ ہی حال خلفاء کے زمانے میں رہا ہی حال آج تک ہے پھر کس صححہ صریحہ کو رو کر دیا جائے؟ بلکہ حفظ میں خلطی ہوتی ہے اور لکھے میں نہیں ہوتی۔ عدیث میں صاف موجود ہے کہ گھر کا پڑوی گھر کا زیادہ حقدار ہے۔ (ابن ماجہ) اس کے سب راوی ائمہ اور ثقات ہیں۔ سنن اربعہ والے اسے میزان کوفہ کی روایت سے نقل کرتے ہیں کہ حضور ماتھ اس کے سب راوی ائم اور ثقات ہیں۔ سنن اربعہ والے اسے میزان کوفہ کی روایت سے نقل کرتے ہیں کہ حضور ماتھ ایک بی ہوتا ہم ہمیں اس کا انتظار کرنا چاہیے۔ ماتھ فرمایا پڑوی اپنے پڑوی کے شفعہ کا زیادہ حقدار ہے اگرچہ وہ غیر حاضر بھی ہو تاہم ہمیں اس کا انتظار کرنا چاہیے۔ جبکہ راستہ ایک ہی ہو۔ یہ حدیث سے دو نہیں کیا جا سکا۔ اگر اعتزاض کیا جائے کہ امام ترزی روایت کی دور سے کلام کیا ہے۔ وکیج ان سے راوی ہیں کہ اگر ہے کوئی شعبہ دوائی نے کہ اس حدیث کے راوی عبر الملک میں اس جب ور بتا۔

ای طرح یکی قطان کا قول ہے۔ امام احمد رطیقہ فرماتے ہیں ہے حدیث متکر ہے۔ یکی بن معین فرماتے ہیں اسے صرف عبدالملک بیان کرتے ہیں۔ لیکن لوگ انکاری ہیں۔ ہاں ہیں وہ ثقہ اور سےے۔ اس کا جواب ہے ہے کہ عبدالملک ثقہ ہیں ' سے ہیں حافظہ میں کی نے ان پر کسی قتم کی جرح نہیں گی۔ ان کے زمانے کے اور ائمہ نے ان کی تعریفیں بیان کی ہیں۔ جو لوگوں نے ان کی اس حدیث کا انکار کیا ہے۔ وہ صرف اس بنا پر ہے کہ آنہوں نے اس روایت کو حضرت جابر والیہ واقع ہو گئیں روایت کے خطرت جابر واقع ہو گئیں کیا ہے۔ جس میں ہے کہ شفعہ نہیں۔ عزری کی زہری جیسے شخص سے مخالفت کوئی معنی نہیں رکھتی۔ اس کے تین طریقے اور ہیں لیکن سب کے خلاف عزری ہیں۔ اس لیے ائمہ حدیث نے اس کی حدیث کو متکر کہا ہے اور اسے ان پر مقدم نہیں کیا۔ امام احمد روایت کی وجہ سے۔ لیکن ہم یہ بتلا دیں گے کہ ان دونوں حدیثوں میں کوئی مناقفہ نہیں بلکہ ایک کا مفہوم نہیں کیا۔ امام احمد روایت کی وجہ سے۔ اس کی بایہ وی ہو اگر چہ منقطع ہے لیکن اسے جریر بن عبدالحمید کی طرح توری ہی ۔ ووری کے منطوق کے موافق ہے۔ اس طرح حضرت جابر والیہ کی کہ ان دونوں حدیثوں میں کوئی مناقفہ نہیں بلکہ ایک کا مفہوم ہے حضور سے بی وروی کیلئے شفعہ فابت رکھا ہے۔ یہ اگر چہ منقطع ہے لیکن اسے جریر بن عبدالحمید کی طرح توری ہی دوایت کرتے ہیں اور اس میں ہے کہ علم اس سے روایت کرتے ہیں۔ جس نے حضرت علی واقع اور دھرت عبداللہ والی توری کیلئے دو سری کو سے بی ورویت عبداللہ والیت کرتے ہیں۔ جس نے حضرت علی واقع اور دھرت عبداللہ والی سے سانے۔ پس یہ شادت میں چیش کرنے کا قابل ہے گو صرف بی روایت اعتاد کے لائق نہ بھی ہو۔

سنن ابنِ ماجہ میں ہے جس کی زمین ہو اور وہ اسے بینا چاہتا ہو وہ اپنے بڑوی پر ضرور پیش کر دیا کر۔ اس کے سب راوی صحیح حدیث کی سند میں دلیل پکڑنے کے لائق ہیں۔ نسائی میں ہے کہ حضور سڑا پیا نے شفعہ کا حق پڑوس کے لیے قائم فرمایا ہے۔ اس کی سند شرط مسلم پر ہے اور روایت میں ہے آپ نے فرمایا کہ جس کا پڑوس ہو کسی باغ میں یا شریک ہو تو وہ اسے اس کے سامنے پیش کے بغیر فروخت نہ کرے۔ اس حدیث کے سب راوی ثقہ ہیں۔ اس کی جو علت امام ترفری مطاقہ نے بتالی ہے کہ امام بخاری روایت نے فرمایا ہے کہ سلیمان یشکری گو حضرت جابر بڑا تھ کے زمانے میں تھے لیکن انہوں نے آپ سے سنا نہیں۔ نہ ان سے حضرت قادہ روایت میں اس کے بیاں بید کما جاتا ہے کہ قادہ سلیمان یشکری کے صحیفہ سے روایت بیان کیا کرتے ہیں اور ان کے بیاس جابر بن عبداللہ بڑا تھ کی کتاب تھی۔ اس کا جواب یہ ہے کہ زیادہ سے زیادہ بو

حدیث قابل احتجاج ہوگئی اور حدیث میں ہے کہ جو کچھ بھی ہو اس میں پڑوس بوجہ اپی نزدیکی کے لاکن سبقت ہے اور روایت میں ہے آپ فرماتے ہیں شفیع پڑوس سے زیادہ اولی ہے اور پڑوس والا پاس والے سے زیادہ اولی ہے۔ اس کی سند شعبی تک صحیح ہے۔ ایک وجہ یہ بھی ہے کہ پڑوی اصل ہے اور یہ ظاہر ہے کہ اصیل دخیل سے مقدم ہے۔ جن جن وجوہ سے شریک کا شفعہ فابت ہے ان سے سب پڑوی کا حق بھی فابت ہے۔ پڑوس میں بھی بخت تر تقاوت ہوتا ہے۔ ان سے شریک کا شفعہ فابت ہے اور یہ اس سے پڑوی کا حق بیس بھی خت تر تقاوت ہوتا ہے۔ ان سے بھی سخت تر ایذا کس پنچی ہیں۔ عداوتیں اٹھ کھڑی ہوتی ہیں۔ بیشگی کا ضرر یلے بندھ جاتا ہے اور پڑوس کی رضامندی کے بغیر اس کا دفعیہ ناممکن ہو جاتا ہے۔ پس اگر وہ چاہے کہ نے آنے والے کو آنے دے اگر نہ چاہے تو قیت دے کر خود ہی خرید لے اور اس پڑوی سے فی جائے۔ جبکہ ایک پڑوی دوسرے پڑوی کی ایذاؤں سے خوفزدہ ہے تو اس میں اور شریک کے خوف میں فرق کیا رہ گیا؟ ہاں کرایے دار سے ہم پر کوئی سوال اٹھ نہیں سکا۔ کیونکہ اس کے لیے دوام نہیں۔ پھراس کی ملک کا کرایے کے نفع کی چیز ہے اور اس میں اور اصل ملکیت میں کوئی وجہ لزوم نہیں۔ بخلاف ہمارے مسلے کے کہ اس میں ملک کا در پڑوی پر سے بھی۔ فالحمد میں ہے لیک حکمت میں ہے لیک حکمت خداوندی کے دونوں پر سے جمل و الکی طرح کی سوال اور سے کی والے کے دلائل ملاحظہ ہوں۔ اور بڑوی پر سے بھی۔ فالحمد کی اس میں اس فربق کے اب دو سری جانب کے دلائل ملاحظہ ہوں۔

یروسی کے شفعہ کے منگرین کے ولا کل کہ حضور ساتھیا نے شفعہ صرف ان میں قائم کیا ہے جو تقسیم شدہ نہ ہوں لیکن جب حدیں الگ ہو جائیں راستے بدل دیئے جائیں تو پھر شفعہ نہیں۔ صحیح مسلم میں ہے کہ حضور ساتھیا نے شفعہ کا فیصلہ کیا ہے جر اس شرکت میں جو تقسیم نہ ہوئی ہو۔ جائیں تو پھر شفعہ نہیں۔ ای شریک کو خبرنہ کرے اور کے ہاتھ بچنا علی نہیں۔ اگر وہ چاہے لے نہ لے تو پھر اور کے ہاتھ نج دے۔ اگر بغیر اطلاع سودا کر لیا تو زیادہ حقدار وہی ہے۔ شافعی ملل نہیں۔ اگر وہ چاہے لے نہ لے تو پھر اور کے ہاتھ نج دے۔ اگر بغیر اطلاع سودا کر لیا تو زیادہ حقدار وہی ہے۔ شافعی کتے ہیں کہ حدیث میں حضور ساتھیا فرماتے ہیں شفعہ اس چیز میں ہے جو بٹی نہ ہو۔ جب حدیں قائم ہو گئیں تو رحدیں مقرر کردی گئیں تو کوئی شفعہ ہو گئیں تو اس میں شفعہ نہیں۔ منور ساتھیا نے شفعہ قائم کر کھا ہے اس میں جو تقسیم نہ ہوئی ہو جب راہیں الگ الگ ہو گئیں اور حدی بندی ہو گئی پھر کوئی شفعہ نہیں۔ منصور نے کہا کہ حضرت عبیداللہ بن عبداللہ بن عمر بن خطاب فرماتے ہیں کہ جب مدیں جدا ہو جائیں ہر شخص اپنی عدیجان لے پھران کے در میان شفعہ نہیں۔ حدیں جدا ہو جائیں ہر شخص اپنی عدیجان لے پھران کے در میان شفعہ نہیں۔ حدیں جدا ہو جائیں ہر شخص اپنی عدیجان لے پھران کے در میان شفعہ نہیں۔

حضرت عثمان بن عفان بوالتر سے مروی ہے کہ جب زمین میں حدیں الگ الگ ہو گئیں تو اس میں شفعہ نہیں۔ حضرت ابن عباس بوالتر کا قول بھی ہی ہے۔ ان علاء کا قول ہے کہ بیٹک جو نقصان شرکت سے لاحق ہوتا ہے وہ سبب ہے تھینچ کھانچ کا۔ آسانی میں 'حق میں ' نیا کام کرنے میں ' بر لنے میں اور تقسیم موجب ہے قیمت کے گھٹ جانے کی۔ اللہ تبارک وتعالی نے شریک اور پڑوی میں فرق کیا ہے شرعاً بھی اور قدراً بھی۔ شرکت میں جو حقوق میں ظاہر ہے کہ وہ پڑوس میں نہیں۔ شرکت میں ملکیت دونوں کی ملی جلی ہوتی ہے اور پڑوس میں جرایک کا ملیت الگ الگ ہوتی ہے۔ پھر شریکوں میں سے ہرایک کا مطالبہ شرعی دوسرے کے ذمے ہے اور منع بھی۔ مطالبہ تقسیم کا منع تصرف کا' اس وجہ سے یہ محل استحقاق ہے۔ بخلاف بڑوی کے۔ پس پڑوس کا الحاق شرکت سے جائز نہیں۔ ان دونوں میں موجب اختلاف موجود ہے جو ہم نے بیان کر دیا۔ جس پڑوس کے۔ پس پڑوس کا الحاق شرکت سے جائز نہیں۔ ان دونوں میں موجب اختلاف موجود ہے جو ہم نے بیان کر دیا۔ جس وجہ سے شرکت میں شفعہ واجب کیا ہے وہ وجہ بہ ہے کہ اس سے تقسیم کا جھگڑا جاتا رہے۔ ورنہ نیا آدمی آکر اسے تگ کرے

گا- بیہ خود خرید لے- جس میں نہ اے ضرر نہ بیچنے والے کو نقصان- ہاں قبل از بیج بیہ چین نسیں سکتا کیونکہ جتناحق اے ہے اتناہی اسے ہے۔ جب بیچنے کا ارادہ کیا تو نے آنے والے سے بیر شریک اصیل ہے اس لیے اس کی جانب کو ترجیح دی اور اس کا حق قائم کر دیا۔ ان کا قول ہے کہ جس طرح شارع باللہ کا مقصود بروی سے ضرر دور کرنے کا ہے۔ خریدار سے بھی اے بٹانے کا ہے۔ یہ نہیں کہ اے مصیبت میں ڈال کراس سے مصیبت بٹائی جائے۔ وہ بھی مختاج ہے کہ خود اور اس کے اہل و عیال کمیں رہیں بسیں۔ لیکن جبکہ پروی کو ان کے اُٹھا دیتے کا اختیار دیا گیا تو طاہرہے کہ اس پر بڑی مشکل ہو گئے۔ یہ تو شر بھر میں جہاں گھر خرید تا چاہے گا اس مصیبت کا سامنا ہو گا۔ اب کمال جائے کہ ایسا کوئی مکان تلاش کرے جہاں پڑوس نہ ہو توبد اور بھی مصیبت کو بردھا دینے والا تھم ہے۔ پس شارع علائل کی شفقت کا نقاضا ہی ہے کہ یہال شفعہ نہ رکھے جب حدیں الگ ہیں' جب راستے جدا ہیں پھر کسی کو کسی سے کوئی ضرر نہیں ورنہ خریدار کا مقصد پورا نہ ہو گا۔ بخلاف شریک کے کہ يىل خريدار اين خريد كي موئے تھے سے فائدہ نيس أشاسكا اور شريك أشاسكا ب وہ اني مليت ميں اسے ملا لے گا-پس خریدار سے لے لینے میں اور اس کے دے دینے میں کوئی حرج کسی پر نہیں۔ اب ہم کمہ سکتے ہیں کہ جن حدیثوں میں پروس کالفظ آیا ہے ان سے بھی مراد شریک ہے۔ اس اطلاق کی معنوی اور استعلی وجہ سنے۔ حقیقی پروسی فی الواقع شریک ہی ہے کیونکہ دونوں کی ملیت کا ایک ایک جزء دوسرے سے ملا جوا ہے۔ استعالی صورت سے ہے کہ بید دونوں خلط اطراور پاس یاس ہیں اسی لیے بیوی کو بھی پڑوس کما گیا ہے۔ اعثیٰ کا شعر ملاحظہ ہو۔ پھر شریک کو جار کمنا بطور اولیٰ درست ہو گیا۔ احمد بن مالک روائد کا قول ہے کہ میں اپنے دونوں پڑوسیوں کے درمیان تھا۔ اگر اس قتم کے جملے شفعہ کو ثابت کرتے ہوں تو اگر مراد حق سے پردوس کا پروی پر حق ہو تو شفعہ کا کوئی ثبوت نہیں بس صرف اتنا ہے کہ اسے حق دیا گیا کہ پہلے اس کے سامنے پیش كرے۔ ليكن اس سے خريدار سے چين ليناكيے ابت موجائے گا؟ پہلے حق سے دوسرے حق كالزوم نيس موسكا۔ يہ تھے اس جماعت کے دلائل۔ ہم نے دونوں گروہ کے دلائل آپ کے سامنے رکھ دیئے اور آپ نے بھی اندازہ لگالیا ہو گا کہ کس طرح زبردست جنگ ہو رہی ہے۔

اب ان کافیطہ سنے جو بالکل حق اور ٹھیک ہے اس کے سواحق کوئی نہیں ای سے دونوں قتم کے دلاکل مل جائیں فیصلہ کے اور کوئی اختلاف باتی نہ رہے گا۔ علم حدیث کی فقہ جنہیں ہے ان کا اور بھریوں کا قول کی ہے کہ اگر دو پڑوسیوں میں کوئی حق مشترک ہے راستے کا یا پانی کا یا اس جیسا کوئی اور تو شفعہ خابت ہے اور اگر ایسا کوئی مشترک حق نہیں بلکہ ہر ایک کی ملکیت ممیز اور بالکل علیحدہ ہے تو شفعہ نہیں ہے۔ ابوطالب کی روایت میں امام احمہ کے الفاظ بھی کی بلکہ ہر ایک کی ملکیت میز اور بالکل علیحدہ ہے تو فرمایا جبکہ دونوں کا راستہ ایک ہو' جب راستے الگ الگ ہوں' حدیں معلوم اور جدا جدا ہوں تو شفعہ نہیں۔ حضرت عمر بن عبدالعزیز رطاقے کا اور دونوں قاضیوں کا لیعنی سوام بن عبداللہ اور عبداللہ ایمن حسن عبری کا قول کی ہے۔ ابن مشیش کی روایت میں قول امام صاحب یہ ہے کہ لوگ کتے ہیں جب راستہ ایک ہو تو ان کے در میان شفعہ ہے۔ جیسے ہمارے یہ مکان جابر بڑھ والی حدیث کی بنا پر جے ان سے عبدالملک روایت کرتے ہیں۔ انتی۔ الل کو فہ تو حقوق اور راستوں کے بالکل ممیز اور الگ ہونے کے باوجود شفعہ کے قائل ہیں اور اہل مدینہ باوجود راستوں اور حقوق کی ساقط کرتے ہیں۔ اہل بھرہ راستوں کے باوجود شفعہ کے قائل ہیں اور اہل مدینہ کے موافق اور حقوق کی سورت میں اہل مدینہ کے موافق ہیں جی میں بھی اشتراک ہو جیسے راستہ وغیرہ تو یہ اہل اور حقوق کی حق میں بھی اشتراک ہو جیسے راستہ وغیرہ تو یہ اہل ہیں جیس جبکہ کوئی حق ملک ملا جلانہ ہو۔ لیکن جبکہ مکوئی حق میں بھی اشتراک ہو جیسے راستہ وغیرہ تو یہ اہل

کوفہ سے موافقت کرتے ہیں۔ یمی فتوی درست ہے۔ یمی قول عدل و انصاف کا ہے۔ یمی مختار ندجب شیخ الاسلام امام ابن تیمید رطفیہ کا ہے۔ حضرت جابر بواٹھ کی حدیث جو بروایت عبدالملک ہے۔ گو اس پر انکار بھی ہے لیکن وہ اس بارے میں بہت تصریح والی ہے۔ اس کے الفاظ بیہ ہیں کہ پڑوی اینے شفعہ کا زیادہ حقد ار ہے' اس کا انتظار کیا جائے گا اگرچہ وہ موجود نہ ہو۔ جبکه ان دونوں کا راسته ایک موربی شفعه بروسی کیلئے ثابت رکھان وقت جب راسته ایک مواور شفعه کاانکار کیان وقت جبکه راسته الگ ہو اور فرمایا جب حدیں واقع ہو جائیں راہتے الگ ہو جائیں تو شفعہ نہیں۔ پس عبدالملک والی حدیث کا مفہوم بعینہ ابوسلمہ والی حدیث کا منطوق ہے۔ پس ایک دوسرے کی تقدر تق کرتا ہے۔ دونوں میں موافقت ہے معارضہ اور مناقفہ نہیں۔ حضرت جابر دہاشتہ نے دونوں لفظ روایت کیے ہیں۔ پس ابوسلمہ کی حدیث جس پر دلالت کرتی ہے لیعنی حدول کی تمیزاور راستوں کی علیحدگی کے بعد شفعہ کانہ ہونا نہی بعینہ وہ ہے جس پر دلالت عبدالملک والی حدیث کرتی ہے۔ لیکن ایے مفہوم سے عبد الملک والی مدیث کا منطوق وہی ہے جس پر حضرت جابر بناتھ کی اور حدیثیں ایے مفہوم سے دلالت کرتی ہیں۔ یں بحد الله سب حدیثوں میں موافقت ہو گئ اور نغارض کا گمان بھی نہ رہا۔ ابو رافع کی بخاری والی حدیث پروس کی وجہ سے لے لینے یر دلالت کرتی ہے جبکہ رائے میں شرکت ہو۔ دونوں گھر دارِ سعد میں ہی تھے جن کا راستہ ملاشبہ ایک ہی تھا۔ قیاس صحیح کا اقتضابھی ہی قول ہے۔ کیونکہ حقوق ملک کا اشتراک ملک کے اشتراک جیسا ہے۔ اس میں وہی ضرر ہے جو شرکت مکیت میں ہے یا اس کے بالکل ہی قریب' اس کا دفع کرنا شرع پر ضروری تھا اور اس میں بائع کا با مشتری کا کوئی ضرر نہ تھا۔ پس جس معنی میں شرکت کا شفعہ ملکیت میں تھا وہی معنی اس وقت بھی پائے جاتے ہیں۔ جب ملکیت کے حقوق میں شرکت ہو۔ پس ہی ندہب درمیانہ ندہب ہے۔ اس سے ساری دلیلیں جمع ہو جاتی ہیں۔ یبی عدل و انصاب کے مطابق ہے۔ اس سے اختلاف حل ہو جاتے ہیں۔ حضرت عمر والله کے قول کا محمل بھی یمی ہے جہاں آپ سے منقول ہے کہ شفعہ نہیں اس سے مراد جب حدیں اور رائے الگ الگ ہول اور جمال منقول ہے کہ شفعہ ہے وہاں مراد راستوں کے الگ نہ ہونے کے وقت۔ آپ سے دونوں قول مروی ہیں۔ حضرت علی کرم الله وجه سے مروی ہے کہ جب حدیں اور رائے الگ الگ ہو گئے پھر کوئی شفعہ نہیں۔ احادیث شفعہ میں اگر کوئی تامل کرے تو نہی قول درستی والا یائے گا۔ نہ تو بروسی کی پیدیثوں کو شریکوں پر محمول کرنا درست ہے نہ حق جوار کو غیر شفعہ پر محمول کرنا درست۔ وہاللہ التوفیق!

حضرت جابر رہ اللہ اور حضرت ابو ہریرہ رہ اللہ والی حدیث میں ہے کہ جب حدیں واقع ہو جائیں تو شفعہ نہیں۔

اعتراض : پس شفعہ کو بمحرد حد میں واقع ہونے کے گرا دیا ہے۔ حالانکہ اس قول کے قائل کے نزدیک جب اشتراک رائے میں حاصل ہو توشفعہ ابت ہے اگرچہ حد بند ہوگئی ہو۔ تو یہ اس حدیث کے خلاف ہوا۔

اِس اعتراض کا جواب کہ شوال کی پہلی کا روزہ تو حرام ہے اور رمضان کی آخری تاریخ کا فرض

## ہے حالانکہ دونوں ایک چیز ہیں:

پہلی بات تو تہماری صحیح ہے لیکن دو سری غلط ہے یہ دونوں دن برابر کے نہیں۔ یہ اور بات ہے کہ سورج نکلے ڈو بنے

اس کے اعتبار سے دونوں دن دن ہیں اور مساوی ہیں۔ لیکن ایک تو رمضان ہی ہے جس کے روزے اللہ کی طرف سے اس کے

بدوں پر فرض ہیں۔ شوال کی پہلی کا دن بندوں کی خوشیاں منانے اور عید کرنے کا دن ہے جو انہیں روزوں کے تھم اللی کو

پورا کرنے پر اللہ کی طرف سے عطا فرمایا گیا ہے۔ پس یہ آج کے دن اللہ کے مہمان ہیں۔ انہیں اللہ کریم و جواد کی میزبانی

قبول کرنی چاہئے۔ روزے وغیرہ کی وجہ سے ضیافت خداوندی کو رو کر دینا اللہ کی بے ادبی کرنا ہے۔ بلکہ جس کے ہاں کوئی

مہمان ٹھمرے اسے بھی منع ہے کہ بغیراس کی اجازت کے روزہ رکھے۔ پس یہ تو شریعت کی کائل اچھائی اور احکام شریعت کی

عین بھلائی ہے کہ اللہ کے تھم کو پورا کرنے کے لئے رمضان کے آخری دن کا روزہ ہے اور پھر فریضہ خداوندی کے اتمام کے

بعد سرور و خوشی کے دن روزہ حرام کردیا غرض حرمت بھی مناسب اور فرضیت بھی بجا۔ والجمدللہ۔

ہمینجی اور بھانجی سے نکاح حرام اور چیا کی لڑکی اور خالہ کی لڑکی سے حلال کی وجہ:

ہمینجی اور بھانجی سے نکاح حرام اور چیا کی لڑکی اور خالہ کی لڑکی سے حلال کی وجہ:

ہمینجی ہے اور دو سرا جھوٹ ہے کیونکہ معرض کا انہیں برابر کہنا غلط ہے۔ نہ تو واقع میں یہ ایک ہیں نہ عرف میں نہ عمل میں نہ شریعت میں۔ قریب و بعید میں فرق کا ہونا تو ہر فطرت' عمل' علی میں کوئی فرق نہ رہے بھر تو تمام کام بگڑ جائیں گے داری میں اس کا لحاظ نہ ہو تو اپی لڑکی اور خالہ کی لڑکی اور پھوچی کی لڑکی میں کوئی فرق نہ رہے بھر تو تمام کام بگڑ جائیں گلہ دنیا میں دور دراز کی رشتہ داری ممل او بنیوں کے ہوا کرتی ہے۔ عکست و مصلحت دنیا کا نقاضا ہرگڑ یہ نہیں کہ دور کے اور نزدیک کے سب رشتے دار ایک بی عظم میں کر دیئے جائیں۔ عقلاً تو اس کے ماننے پر مجبور ہیں۔ اس کے خلاف جس نے کہا نزدیک کے سب رشتے دار ایک بی عظم میں کر دیئے جائیں۔ عقلاً تو اس کے ماننے پر مجبور ہیں۔ اس کے خلاف جس نے کہا ان کی بیٹیاں سب ان کے نزدیک کے سب رشتے کو ایک میں مان کو دیکھو۔ ان کی شیطنت نے انہیں یہاں تک پہنچا دیا کہ بٹی مال پھوپیمی خالہ کی کرکے دور والے پر نزدیک والے کو قیاس کرنے کا نقصان۔ اب جن لوگوں نے نزدیک والوں پر دور والوں کو قیاس کیا آنہوں کر دور والے پر نزدیک والے کو قیاس کرنے کا نقصان۔ اب جن لوگوں نے نزدیک والوں پر دور والوں کو قیاس کیا آنہوں کر دیں۔ لوگ ہولی کی وہوپی کی مامول کی خالہ کی لڑکیاں بھی اپنی لڑکیوں اور بہنوں اور بھانجیوں اور بھیجیوں کی طرح حرام کر دیں۔ لوگ ہا ہو۔ آگر انہیں یہ رشتہ منع کر دیاجائے تو ان پر تو بے حد مصیبت ہو جائے گی۔ وہ تو حرج اور علی جائے ہو ان پر جائیں گے۔ پس شریعت ہو جائے گی وہ تو حرج اور علی میں بڑ جائیں گے۔ پس شریعت نے جو کیا وہی درست کیا ہے۔ یہی سب سے عمدہ قانون ہے۔ ای میں افراط و تفریط سے عمدہ قانون ہے۔ ای میں افراط و تفریط سے عمدہ قانون ہے۔ ای میں افراط و تفریط سے عمدہ قانون ہے۔ ای میں افراط و تفریط سے عمدہ قانون ہے۔ ای میں افراط و تفریط سے عمدہ قانون ہے۔ ای میں افراط و تفریط سے عمدہ قانون ہے۔ ای میں افراط و تفریط سے عمدہ قانون ہے۔ ای میں افراط و تفریط سے میں افراط و تفریک کے سے میں افراط و تفریک کے میں افراط و تفریک کی میانوں کی میں افراط و تفریک کے میں افراط و تفریک کے کرنے کی سے میں میں کی میں کو کھور کے کرنے کی سے کرنے کی میں افراط و تفریک کی کور

عاقلہ پر دیت قبل خطا ڈالنا۔ مال کے تلف کابدلہ نہ ڈالنا شریعت کے سلم کی خوبی اس کا مطابق عقل ہونا۔ ان دونوں میں فرق کا ہونا وغیرہ پہلے بیان ہو چکا ہے اس لیے یمال دو ہرانا بے سود ہے۔

جونا۔ ان دونوں میں فرق کا ہونا وغیرہ پہلے بیان ہو چکا ہے اس لیے یمال دو ہرانا بے سود ہے۔

حد کی دال میں مطابق کا معالمیں گندگی کی است میں کہ دونوں حالتیں گندگی کی

بچاؤ ہے۔ یمی عقل و فطرت کا تقاضا ہے۔ فالحمد للد رہب العالمین۔

یہ کہتے ہیں کہ دونوں حالتیں گندگی کی حیض کی حالت میں حلال ہونا: ہیں ہے دونوں حالتیں گندگی کی حیض کی حالت میں حلال ہونا: ہیں پھر ان کے عم

میں تفریق کیوں ہے؟ اس کا جواب ہے ہے کہ یمال بھی آپ کا پہلا مقدمہ تو صحیح ہے لیکن دو سرے میں ہڑا اجمال ہے۔ اگر اس سے یہ مطلب ہے کہ چفن اور استحاضہ کا خون مکسال ہے تو یہ محض جھوٹ ہے۔ اگر یہ مطلب ہے کہ ہے تو یہ بھی گندی چیز تو پھراعتراض ہی جاتا رہا۔ کیونکہ اس وقت کا فرق دو برابر کی چیزوں میں فرق نہ رہا۔ اب تفصیلی جواب سنیے! چیف کی گندگی بست بڑی بست زیادہ اور بست ضررناک ہے۔ خون استحاضہ تو الیا ہی ہے جیسے تکسیر پھوٹنے کا خون۔ وہ ناک کے راستے آتا ہے۔ یہ پیشاب گاہ کے راستے نکاتا ہے ان کا بند ہونا صحت کی علامت اور نکلنا مرض کی علامت۔ لیکن خون چیف اس کے برخلاف ہے حقیقاً عرفا حکم اللہ علی اگر فرق نہ ہوتا تو شریعت پر اعتراض ہو سکتا تھانہ کہ فرق میں اعتراض؟ ان کی حقیقت جب جداگانہ ہے تو تھم بھی عقلاً جداگانہ ہی ہونا چاہئے۔

کیہوں کو گیہوں سے بدلے تو کی بیشی سے بیچنا حرام اور جَو کے بدلے جائز کی حکمتیں اللہ ہی جانتا ہے لیکن اگر کوئی اپنی تھوڑی می عقل بھی خرچ کرے تو اس کی بہت می حکمتیں اور مصلحیں اس پر کھل جاتی ہیں۔

سنے سود کی دو قسمیں ہیں۔ جلی اور خفی۔ جلی کی حرمت ضرر عظیم سے بچانے کے لیے ہے اور خفی کی حرمت اس وجہ سے ہے کہ بیہ جلی کا ذریعہ بنتا ہے۔ اوّل کی حرمت مقصود اصلی ہے اور ٹانی کی حرمت وسلیہ اوّل بننے کی صلاحیت کی وجہ ے ہے۔ جلی تو اُدھار کا سود ہے جو جاہلیت میں مروج تھا کہ قرض کی مدت اور رقم کی تعداد بردھا دی یہاں تک کہ سینکروں کے ہزاروں بن گئے۔ عموماً یہ خطرناک صورت تو وہی لوگ اختیار کرتے ہیں جو بیچارے بالکل ہی مفلس' ننگے بھوکے اور مختاج ہوں۔ یہ ٹالتے رہتے ہیں اور سرمایہ دار ان کا خون چوستے رہتے ہیں۔ یہ قرض کے بار تلے دبے جاتے ہیں اور وہ چین کرتے رہتے ہیں۔ اس کے پاس ہے ہی نہیں جو دے اور وہ رقم سے بے پرواہ ہے' سود کا خواہاں ہے' اسے کچھ نفع نہیں بجراس کے کہ وہ خاموش رہے۔ اسے میہ نفع ہے کہ میہ رقم بروہ رہی ہے گویا دودھ کی رہی ہے۔ اس مسکین کی راحت اور اس طالم کے ظلم کا دفعیہ ای میں تھا کہ سرے ہے اس سود کو حرام قرار دیا جائے۔ اس لیے عدل د رحمت 'مصلحت و تھمت والی شریعت نے اس جال کا تار تار کر دیا اور ان مسکینوں کا زواں زواں آزاد کر دیا۔ سود خوار پر 'سود کھلائے والے پر' اس کے کاتب پر' اس كے شاہدير سب ير لعنت الله ہے۔ جو اسے نہ چھوڑے وہ الله كا وسمن اور اس سے ارتے والا ہے۔ كى كبيرہ سے كبيره گناہ پر یہ وعید نہیں۔ اس لیے یہ سود اکبر ا کبائر ہے۔ امام احمد روائلی فرماتے ہیں یہ صریح سود ہے کہ ادائیگی قرض کی مدت کا اضافہ رقم کے اضافے کے ساتھ ہو۔ سود صدقہ کے خلاف ہے 'سود خوار خیرات کرنے والے کے خلاف ہے۔ اللہ تعالی سود کو گھٹاتا ہے صدقہ کو بردھاتا ہے۔ (البقرة: ٢٤٦) سود سے اللہ کے ہال کی برکت نہیں ملتی نیک نیتی سے صدقہ زکوۃ میں اللہ کے ہاں کی برکتیں حاصل ہوتی ہیں۔ فرمانِ قرآن ہے: وایمان والو برھے چڑھے سود نہ کھاؤ اللہ کا ڈر رکھو تاکہ متہیں نجات طے۔ اس آگ سے بچاؤ کر او جو کافروں کے لیے تیار کی گئی ہے۔" (آل عمران : ۱۳۰) پھر متفقوں کے لیے جنت کی تیاری کا ذکر کرکے فرمایا : ''میہ وہ لوگ ہیں جو آسانی اور تختی میں راہ اللہ کا خرچ نہیں روکتے۔'' (آلِ عمران : ۱۳۷) متقی سود خوار کی ضد ہے۔ سود جیسے ظلم ظاہری سے اللہ نے روک دیا اور اس کے بالقابل صدقہ جیسے احسان کی ہدایت فرمائی۔ حدیث میں ہے کہ سود تو أدهار میں بی ہے۔ اس سے مراد حصر كمال ہے۔ يعنى بورا سود تو يمى ہے۔ جيسے حصر كمال اس آيت ميں ہے كم مومن تو

وہی ہیں جن کے دل ذکر اللی کے دفت ہل جائیں جو آیات قرآنی من کر ایمان میں بڑھ جائیں۔ جن کا کائل بھروسہ صرف ذات اللی پر ہو۔ (الانفال: ۲) حقا تک اور کی حصر اس فرمان ابنِ مسعود رفائتہ میں ہے کہ عالم تو وہی ہے جو خوف اللی کھا تا رہے۔

و مسری فتم ایمنی زیادتی کا سود۔ اس کی حرمت ذرایعہ کو روکنے کی فتم سے ہے۔ جیسے حدیث شریف میں ہے کہ سود کی دو مسری فتم ایک درہم دو درہموں کے بدلے نہ یچو جھے تو اس میں سود کا خوف ہے۔ پس کی وجہ حدیث میں بھی بیان ہو چکی۔ یہ ظاہر ہے کہ الی رہے اس وقت ہو گی جبکہ دونوں فتم میں فرق ہو۔ یا تو عمد گی میں یا سکے میں یا وزن میں دغیرہ وغیرہ وغیرہ۔ پس جلدی کے نفع کو اس میں دیر کے نفع میں ڈال دیا جاتا ہے۔ جو عین اُدھار کا سود بن جاتا ہے۔ دیکھے کتنا قربی ذریعہ ہے؟ پس شارع حکیم ملتی اپنے نے اس چیز کو ہی رد کر دیا اور اُدھار نفذ ہر طرح منع فرما دیا۔ کون می منتی جا کہ جس داہ نہ چانا ہو اس کے قدم نا سے بیٹے جا کیں۔

شارع علائل نے چرچے روں میں تو نام لے کر زیادتی کو سود قرار دیا۔ لیعنی سونا کپاندی گیہوں 'جو' کھجور اور نمک نفصیل لوگوں کا ان چروں کے تبادلہ کے وقت جبکہ دونوں طرف ایک ہی چیز ہو' کمی بیشی حرام ہونے پر اتفاق ہے۔ لیکن اور چیزوں میں اختلاف ہے۔ بعض تو کتے ہیں حرمت صرف انمی چیزوں میں ہے۔ سب سے پہلا وہ مختص جن سے سے مروی ہو قادہ دیاتھ ہیں۔ اہل ظاہر کا ند بب بھی ہی ہے۔ ابن عقیل نے بھی اپی آخری تصنیفوں میں اسے پند کیا ہے اور کما ہے کہ قیاسیوں کی علیتی سودی مسئلہ میں بے حد کمزونہ ہیں۔ جبکہ علت ظاہر نہیں تو قیاس کا ممنوع ہونا ظاہر ہے۔ ایک اور جماعت نے ہراس چیز میں جو تاپ تول کی ہو ہی عظم رکھا ہے۔ لیعنی جب جنس دونوں طرف ایک ہی تو ہو کی زیادتی سود ہے۔ حضرت عمار احمد ابو صنیفہ دیاتھ کا بی ند بہب ہے۔ ایک جماعت نے اسے ان اناجوں کے ساتھ مخصوص رکھا ہے جو تاپ تول کے موا۔ سعید بن مسیب کا قول ہے اور امام احمد دیاتھ سے طاہری روایت تو وہ ہے جو اوپر بیان ہوئی لیکن ایک روایت ہے بھی ہوں۔ کے قائل ہوں۔ یکی اور کام کی چیزوں میں جو کھانے گائل ہوں۔ یکی ان سب میں رائے قول ہے جیے کہ آپ دیکھ لیں گے۔

رہ درہم و دینار تو ایک جماعت کا قول ہے کہ یہ و ذنی چیز ہیں۔ امام احمد روائٹیے سے ایک روایت ہی ہے۔ نہ ہب امام
ابو صنیفہ روائٹیے کی ہے۔ ایک جماعت اس میں قیمتی ہونے کی علت قائم کرتی ہے۔ شافعی روائٹیے مالک روائٹیے اور ایک روایت سے
احمد روائٹیے کا قول یہ ہے۔ ہی صحیح ہے۔ بلکہ ہی درست اور ٹھیک ہے۔ کیونکہ اس پر اجماع ہے کہ ان وزن والی چیزوں میں
اُدھار دینا جائز ہے۔ مثلاً تانبا لوہا وغیرہ۔ اگر تانبا اور لوہا سودی چیزوں میں ہوتا تو انہیں مدت پر اُدھار دینا جائز نہ ہوتا۔ جبکہ
درہم نقد ہوں۔ کیونکہ اس صورت میں سود ہو جاتا۔ چیز کے اختلاف کے وقت کی زیادتی گو جائز ہے۔ لیکن اُدھار پھر بھی سود
ہے۔ کوئی علت علت بن نہیں سکتی۔ جبکہ بغیر کسی مؤثر فرق کے کسی جگہ اس پر حکم جاری نہ ہو اور یہ بھی ہے کہ وزن کی
نظیل اس میں نامناسب ہے۔ یہ محفن پابندی ہے بخلاف قیمت کے علت ہونے کے کہ درہم و دینار سودے کی قیمت ہیں یہ وہ
معیار ہے جس سے مال کی قیمت کا اندازہ ہو جاتا ہے۔ اس لیے ان کا محدود اور مضبوط ہونا واجب ہے کہ کی زیادتی اُورٹی فیخ نے
مو۔ اگر درہم و دینار بھی نعین والے نہ ہوں جسے اور بکری کی چیزیں تو پھر بھاؤ تاؤ کس چیز پر ہو گا؟ خود یہ بھی قیمت سے نکل
کر سودے سلف میں داخل ہو جائیں گے۔ طالا تکہ ضروریات انسانی کا تقاضا یہ ہے کہ کوئی چیز ہو جس سے قیمت اور بھاؤ سے
کو پس قیمت چکانے کے لیے دنیا نے اور کل انسانوں نے اپنی سکوں کو مقرر کیا ہے اور یہ ایک ہی صالت پر رہنے چاہئیں۔ ان

کی قیمت دواسری چیزوں سے نہ ہونی چاہئے۔ ورنہ وہ قیمت نہیں بلکہ سود ہو جائے گا اور لوگوں کے معاملات لین دین کے بگر جائیں گے۔ سخت اختلاف اور جھڑے رونما ہونے لگیں گے اور ہرایک کو ضرر و نقصان پنچنے لگے گا۔ چنانچہ پیے بھی سودے میں شار کیے گئے ضرر عام ہو گئے۔ ظلم ہونے لگے اگر یہ چیز مقرر اور مضبوط ہوتی جس میں کی بیشی نہ ہوتی بلکہ ہر چیزی قیمت اس سے لگتی اس کی قیمت اور چیز سے نہ لگتی تو لوگوں کے لین دین سنور جاتے۔ اگر زیادتی کا سود درہموں میں مباح کر دیا جائے۔ مثلاً ثابت دے کراس سے زیادہ ٹوٹے پھوٹے لے لیا کریں تو وہ خود تجارتی چیز بن جائیں گے اور ان میں اُدھار کا سود رواج پا جائے گا۔ قیمت خود مقصود نہیں ہوتی۔ اس سے تو چیز کا خریدنا منظور ہوتا ہے۔ جب وہ خرید کی چیز بن گئی تو مقصود وہ کی گئی ہونے گئی ہونے کے باکل ہی عقلی بات ہے جو نقذی کے ساتھ مخصوص ہے اور دیگر وزن سے بھی والی چیزوں کو شامل نہیں۔

فصل رہیں وہ چار کھانے کی چیزیں جن کی طرف دنیا کی حاجت سخت ترہے عمواً روزی کی اور غذا کی چیزیں ہیں ہیں۔ پس سخت بندوں کی مسلحت ای میں تھی کہ ان کو ایک سے بطور اُدھار کے بیخیا منع کر دیا جائے خواہ دونوں جانب سے ایک ہی چیز ہو خواہ دو ای طرح دونوں طریق سے چیز موجو د نقد ہو لیکن پھر بھی کی بیشی منع کر دی گئی۔ گو صفت جداگانہ ہو۔ ہاں جب جنس جداگانہ ہو تو کی زیادتی جائز رکھ دی گئی۔ یوں تو صحے اور سچا علم اللہ ہی کا ہے لیکن اتنا ہم کہ سکتے ہیں کہ اس کا راز اور اس میں نکتہ یہ ہے کہ اگر اُدھار جائز ہو تا تو یہ ظاہر ہے کہ انسان کا کام اپنے نفع کے لئے ہو تا ہے لوگ اسے اُدھار بیخنا شروع کر دیتے اور دنیا پر مشقت ہو جاتی۔ غلہ ملنا مشکل ہو جاتا۔ کیونکہ عمواً بہت سے لوگ درہم و دینار سے خالی اُتھ ہوتے ہیں جیسے جنگلوں میں رہنے والے کھیتی ہاڑی کرنے والے وغیرہ وہ تو اپنے ہاں کی پیداوار دے کر دو سری چیز اپنی حاجت کو اس کے بدلے مول لیتے ہیں۔ پس شارع حکیم کی رافت و رحمت نے اس میں اُدھار کے سود کو منع کرکے انہیں فاصانِ عظیم سے بچالیا۔ جیسے کہ اُدھار کے سود سے انہیں دور کر دیا۔ ورنہ پھراس میں بھی بھی بھی میں سود آجاتا۔

لین ایک دیماتی کسان نے مثالی پی من گیہوں آج کی سے لیے کہ دو ماہ بعد میرے گیہوں ہو جائیں گے اس وقت میں کھے دے دوں گا۔ اب دو ماہ گزر گئے اور بیہ نہ دے سکا تو وہ کیے گا۔ اب تین ماہ بعد میں بانچ من کے بدلے چھ من لوں گا اور بیہ دہا ہوا ہے اب منا پڑے من کے بدلے چھ من لوں گا اور بیہ دہا ہوا ہے اس اصلی سود سے بچانے گئے اس کے تبادلے میں اُدھار منع کر دیا نقد ہاتھوں ہاتھ لین دین کی صورت کی بیشی جنس واحد کی بھی اس لیے منع کی گئی ہوں کہ کہیں نقع کی خواہش اسے اُدھار کی طرف اور پھرای سود کی طرف نہ تھییٹ لے جائے۔ بخالف الگ الگ جنس و چیز کے کہ ان کی حقیقت مقصد جداگانہ ہیں۔ اس میں برابری کی شرط لوگوں کے لیے نقصان دہ ہے کہ بھاؤ بھی عمواً کم و بیش ہوتا ہے۔ اُدھار کی ممانعت اس صورت میں ای لئے ہے کہ وقت آنے پر یا تو ادا کرو ورنہ بوھاؤ۔ پہلی صورت ناممکن ہوتا ہے۔ اُدھار کی ممانعت اس صورت میں اس کی نقی کی ہاتھوں ہاتھ لین دین تو جس طرح چاہیں کریں تاکہ مبادلہ ممکن رہ اور سودی اقتصا کو روک دیا کہ اُدھار نہ ہو نہ سود کی صورت بن جائے۔ لیکن درہم و دینار روپے اشرفی سے چیز کو دو سری صورت میں سود۔ اس کے روکنے میں لوگوں کو مفترت تھی اس میں اُدھار سدھار کو ناجائز رہا اس کے بغیرتو دنیا کے کام چل ہی نہیں سے۔ اس کے روکنے میں لوگوں کو مفترت تھی اس میں اُدھار سدھار کو ناجائز رکھا اور چیزوں کی مبادلہ کے وقت اُدھار الی ضروری چیزنہ تھی پھر بیہ ذریعہ میں دنیا پر ایک قتم کی تین مقبی۔ للذا ہے جائز رکھا اور چیزوں کی مبادلہ کے وقت اُدھار الی ضروری چیزنہ تھی پھر بیہ ذریعہ تیں سود کا کھا اسود کا کھا اور ان کی مقروں کا ذوال شریعت کے ایک ایک تھی جو ایک قدار اس کی مقروں کا ذوال شریعت کے ایک ایک تھی۔

ميس ب- والحمدللد!

حم ہوا کہ ایک مخص کے پاس ایک چیز ہے اور اس کے بدلے میں اسے دوسری چیز لینے کی ضرورت ہے تو شریعت نے بلایا کہ وہ اپنی چیز بازار بھاؤ نقد بھے ڈالے اور اس روپے پیے سے دوسری چیز خرید لے۔ فرمایا سب محجوریں درہموں سے بھی ڈالو پھر ان درہموں سے اعلی محجوریں بازار بھاؤ خرید لو۔ ہاں اگر کوئی بنس اسی کی تنہیں بھی جائے اور برابر کے نقد لین دین پر دونوں راضی رضامند ہو جاؤ تو بدل کرو۔ دونوں صور تیں نقد کی ہیں اُدھار میں ضرورت ہو جاؤ تو بدل کرو۔ دونوں صور تیں نقد کی ہیں اُدھار میں ضرورت ہوتی ہے زیادہ چیز دینے کی اور دوسرا چاہتا ہے کہ اسے نقع ہو تو سود کی سی صورت ہو جاتی ہے۔ ہرایک کو ضرر پہنچنے کا احتمال پیدا ہو جاتا ہے۔ اس لیے ان دونوں صور توں میں اُدھار میں اُدھار روک دیا کہ دونوں طرف ضرر و فعاد ہے۔

آوھار کی صورت میں یا تو ایک ہی قتم ہے یا دو قسیس ہوں لیکن مقصود ایک ہے یا ایک جیسا ہے جیے درہم ' دینار گیوں' ہو' کھور اور کھیں۔ جب مقاصد بھی بالکل الگ الگ ہوں تو آدھار ناجائز نہیں۔ جیسے ایک طرف سے گیہوں ہوں دوسری جانب سے گیڑا ہو یا لوہا اور زیتون ہو۔ اس کی وضاحت سنے۔ اگر ایک مد گیہوں کو دو مد گیہوں سے نقذ بیخنی کی رخصت ہو جاتی تو اس لذت اور نقع کی وجہ سے دل اُدھار کے سود کی طرف دو ڑتا' اس لیے اسے بالکل سود قرار دے کرحرام کر دیا۔ یہاں تک فرہا دیا کہ چیز قبضے میں لیے بغیر ایک دو سرے سے جدا نہ ہو تاکہ اس حکمت اور اس حکمت کی مصلحت کی مصلحت کی گیرا شہت رہے۔ عقد ہو چکا ہے۔ عادہ اُدھار میں حرج نہیں سمجھا جاتا تو اگر یہ قبضہ کرنے سے پہلے جدا ہو گئے تو نہ جانیں کیا شاخسارے کھڑے ہوں۔ ان حیلہ بازدں کو دیکھئے نا؟ کہ عقد کر لیا الگ ہو گئے۔ لیکن پوشیدہ طور پر بہت سے خلاف منظ مرح امور طے کر لیے ہیں۔ طلاف منظ مرح امور طے کر لیے ہیں۔ طلاف منظ طرح وہیں کے وہیں عقد کے پورا کر لینے کا حکم جاری فرہا کر ان کے ان حیلوں حوالوں کا قلع قمع کردیا۔ اس کی شریعت نے ہر کی یہ ہے کہ قیمت کی چیز کمیں فروخت کی چیز بن کر مقصود فوت نہ ہو جائے۔ غلہ اناج تادلہ میں پیش کر لوگوں پر گرانی نرخ ہوتی۔ پس یہ بھی گویا نقدی کی طرح کی ہے اور اس میں زیادتی جائز نہیں۔ اس میں کوئی صنعت و کاریگری مقصود نہیں ہوتی۔ پس یہ بھی گویا نقدی کی طرح کی ہے اور اس میں زیادتی جائز نہیں۔ اس میں کی میڈی کا جائز نہیں۔ بی دو جائوں نیکی کہ پہلی فتم خود مقصود کی دجہ ظاہر ہو گئی کہ پہلی فتم خود مقصود کی سے اور دو سری فتم بطور ذرایعہ حرام ہے' اس کی بیشی کے سود کی وجہ ظاہر ہو گئی کہ پہلی فتم خود مقصود کی سے اور دو سری فتم بطور ذرایعہ حرام ہے' اس کی بیشی کے سود کی وجہ ظاہر ہو گئی کہ پہلی فتم خود مقصود کی دو جائز نہیں۔

اس میں ایک چیزایی بھی تھی کہ وہاں یہ قاعدہ جاری رکھنے سے خت خرج فیلی ہیں تھی کہ وہاں یہ قاعدہ جاری رکھنے سے خت خرج فیلی ہے۔ خوال ہے۔ خوال ہے مسائل تھا اسلئے اسے مبل کر دیا یعنی کی غریب مسکین کو دو ایک درخت کی نے خفتا دیے ہیں کہ وہ انکا پھل کھائے اس کیلئے جائز ہے کہ اس پھل کے بدلے جو درخت میں ہیں تیار پھل لے لے اور اسسے دے دے دی جو نکہ یہ ذریعہ سود کے طور پر حرام تھا اور ذریعہ کی حرمت قصد کی حرمت سے کم درج کی ہے اور پمال حاجت بہت زیادہ تھی۔ اسلئے مبتثی کر دیا۔ اس بنا پر اب ہم کتے ہیں کہ اگر کوئی صنعت یا زیور ہے قتم حرام سے مثلاً سونے چاندی کے برتن ہیں تو انہیں ان کی جنس سے اور غیر جنس سے تبادلہ حرام ہے۔ اس کی تھے کا انکار حضرت معاویہ رہا تھے کہ حضرت عبادہ بن صامت رہا تھے کہ اس میں حرام صنعت کی قیمت بھی متضمن ہے اور یہ جائز نہیں۔ جیسے کہ جسے کہ بہت عبادہ بن صامت رہاتے ہے۔ اگر صنعت از قتم مباح ہو جیسے چاندی کی انگوشی 'عورتوں کے زیور' ہتھیار وغیرہ کے بہتے گاہے گئی تھے حرام ہے۔ اگر صنعت از قتم مباح ہو جیسے چاندی کی انگوشی 'عورتوں کے زیور' ہتھیار وغیرہ کے بہتے گاہے گئی تھے حرام ہے۔ اگر صنعت از قتم مباح ہو جیسے چاندی کی انگوشی 'عورتوں کے زیور' ہتھیار وغیرہ کے

زیور تو کوئی عاقل ایسا نہیں کہ انہیں ان کے وزن کے برابر اننی کی جنس سے جے دے اس لیے کہ اس طرح جو دام اسے صنعت پر بیٹے ہیں وہ ضائع جائیں گے۔ شارع کی حکمت اس سے بہت اعلیٰ ہے کہ وہ اس امت پر یہ لازم کر دے۔ نہ شریعت کے لاکل یہ علم ہے ہاں شریعت نے ائے ممنوع بھی نہیں کیا۔ کیونکہ بسا اوقات حاجت اس پر آمادہ کرتی ہے تو اب يى ہے كہ كما جائے اس كى بيج اس كى جنس سے جائز نسيں- بال دوسرى جنس سے ييچ ليكن ظاہر ہے كہ اس ميں حرج سختى اور مشقت ہے جو خلاف شرع ہے۔ اکثر لوگ ایسے بھی ہیں جن کے پاس سونا نہیں کہ اس سے اپنی ضرور بات کی سب چزیں خرید لیں اور بائع اپنی چیز کو گیہوں اور جو اور کپڑے کے بدلے بیچنا نہیں چاہتا اور صنعت کی تکلیف ہرایک کو دینایا تو سخب نز مشکل ہے یا بالکل ہی محال ہے اور حیلے شرعاً باطل ہیں۔ شارع ملائل نے تر محبوروں کو خٹک محبوروں کے بدلے بیخا جائز رکھا ہے کونکہ اس کی طرف انسان کی خواہش رہتی ہے۔ لیکن یہ اور صنعت کی ہوئی چیز جس کے خریدنے اور بیچنے کی حاجت ہو دونوں بالكل جداگلنہ ہیں۔ تو اب سوائے بھے كے جواز كے كوئى چيز باتى نميں رہى جيسے كد اور سودے مجتے ہیں۔ اگر اس كى تھ درہموں سے ناجائز مھرے تو لوگوں کی مصلحت برباد ہو جائے۔ جو احادیث حضور مان کے عارد ہیں وہ کھلے لفظوں میں اس کی ممانعت میں نہیں ہیں زیادہ سے زیادہ عام یا مطلق ہیں لیکن شخصیص عام اور تقید مطلق قیاس جلی سے ہو سکتی ہے۔ مثلاً سونے چاندی میں زکوۃ واجب ہے لیکن جمہور کہتے ہیں کہ اس میں زبور داخل نہیں بالخصوص حدیثوں کے لفظ دونوں جگہ تبھی درہم و دینار ذکر کیے گئے ہیں جیسے میہ فرمان کہ درہم درہم کے بدلے اور دینار دینار کے بدلے۔ لیکن ذکوۃ کے بارے میں فرمان کے افظ یہ بیں کہ چاندی میں چالیسوال حصتہ ورہم کاسکہ بھی چاندی کا ہوتا ہے بھی لفظ آئے ہیں سونا چاندی کے۔ اب اگر مطلق کو مقید پر محمول کیا جائے تو سود کی ممانعت ان دونوں سکے میں ہو گی اور زکوۃ کا وجوب ان دونوں میں ہو گا۔ لیکن ان کے سوا میں نفی کا اقتضانہ ہو گابلکہ اس میں تفصیل ہو گی پس زکوۃ واجب ہو گی اور بعض صورتوں میں سود ہی متحقق ہو گانہ کہ کل میں یی ہے۔ سب دلیوں کو ان کا پوراحق دینا اور اس میں کسی دلیل کی مخالفت نہیں ہوتی۔

کیے۔ مباح زیور 'مباح صنعتوں میں مثل کیڑے اور سودے کے ہیں یہ قیمتوں کی جنس میں سے نہیں مربید وضاحت ہیں۔ ای لیے ان میں زکوۃ واجب نہیں۔ پس ان کی قیمت میں اور ان میں سود بھی نہ ہوگا۔ جیسے کہ اور سودوں اور ان کی قیمتوں میں نہیں ہوتا۔ اگر اس کی جنس کے سواسے ہو تو یہ بہ سبب صنعت کے قیمت کے مقاصد سے نکل گیا۔ تجارتی چیز محمر گیا تو اسے اس کی جنس سے بیچنے میں کوئی حرج نہیں۔ اس میں یہ بلت داخل نہ ہوگی کہ یا تو ادا کریا سود دے۔ مگرای طرح جس طرح اور سب سودوں میں داخل ہو سکتی ہے جبکہ وہ اُدھار بیچ جائیں۔ ہاں یہ لیتی چیز ہے کہ اس میں داخل ہو سے دوگوں کو سخت تر نقصان پنچیں گے۔ میں داخل ہو سے لوگوں کو سخت تر نقصان پنچیں گے۔

اس کی مزید وضاحت سنے۔ حضور سال کے زمانے میں زیور سے عور تیں زیور بہتی تھیں عید وغیرہ کے موقع پر زیورات خیرات میں دی مزید وضاحت سنے۔ حضور سال کے خاجوں کے ہاتھ لگتے سے اور یہ بھی ظاہر ہے کہ وہ انہیں بچیں گ بھی اور یہ بھی ظاہر ہے کہ ان کے وزن کے برابر چاندی سونا انہیں کوئی نہ دے گا اور یہ بھی معلوم ہے کہ علقہ اور انگو تھی اور بالی ایک دینار کے برابر نہیں ہوتی۔ یہ بھی بھتی چیز ہے کہ ان کے پاس فلوس اس قدر نہ سے کہ سارے معاملات ان سے اور بالی ایک دینار کے برابر نہیں ہوتی۔ یہ بھی بھی چیز ہے کہ ان کے پاس فلوس اس قدر نہ سے کہ سارے معاملات ان سے نمٹائیں۔ یہ بھی سب کو معلوم ہے کہ وہ اللہ سے ڈرنے والے والے والے کے والے تھے (رشاش کے بھی ان صحابہ رکھنے والے 'مقصد رسول سال کے عالم 'حیلوں سے محتول ہے وہ بھی ہی ہے کہ سے محتول ہے وہ بھی ہی ہے کہ

سکے کے جاد لے میں کی بیشی ایک جنس میں اور أدهار ایک یا مختلف جنس میں منع ہے لیکن کمی ایک سے بھی یہ مروی نہیں کہ زیورات بغیر جنس کے بیچے نہ جائیں نہ یہ مروی ہے کہ ہم وزن چیزی لی جائے۔ پھر یہ بھی ہم بوضاحت بیان کر آئے ہیں کہ زیادتی کے سود کی حرمت ذریعہ سود کو روکنے کے لیے ہے اور ایسی چیز مصلحت رامحہ سے مباح ہو جاتی ہے جیے عرایا لینی تحفہ کے چند درخت خرما۔ جن کا بیان بار بار گزر چکا ہے۔ اور جیسے کسی سبب سے نماز فجر و عصر کے بعد اور جیسے مانگا ڈالئے والے گواہ طبیب اور عال کا کسی اچنی عورت کو دیکھنا اور جیسے کہ سونا اور ریشم مردوں پر حرام ہے کہ عورتوں سے مشاہست نہ ہوجو ملحون فعل ہے۔

لکن حاجت و ضرورت کی مقدار مباح ہے۔ ای طرح یہ بھی مباح ہے کہ زیور جس میں کاریگری کی گئی ہے اور مزدوری دی گئی ہے اور مزدوری دی گئی ہے اور خردوری کی حرمت کی وجہ ذریعہ کی حرمت ہے۔ پس سے مقطنائے قیاس اور بی ہے اقتطاء اصول شرع کا۔ لوگوں کی مصلحت اسی پر موقوف ہے۔ ہاں یہ اور بات ہے کہ اس مصلحت و ضرورت کو پورا کرنے کے لیے تم حرام حیلے تلاش کرتے پھرو جو قطعاً طاف شرع ہیں اور شرعاً بالکل باطل ہیں۔ ورنہ وہی صورت ٹھیک ہے جو ہم نے بیان کی۔ اس میں قیمت کی زیادتی اس کی صنعت اور بناوٹ کے مقالے میں ہے اور یہ کاریگری قیمی چز ہے۔ فصب وغیرہ کے موقع پر اس کی قیمت اور مردوری دلوائی جاتی ہے۔ جبکہ حیلہ باز لوگ دس کو پندرہ کے بدلے جے میں ایک پینے کی قیمت کی دھجی رکھ کر بیچنے کو طال کیے موج ہیں اور حیلہ یہ کر رکھا ہے کہ یہ پردھتی کے پانچ اس کپڑے کے فلاے کے بین پھراس کاریگری اور صنعت کے مقالے کے دام ان کے نزدیک ناجائز کیوں ہو گئے؟ عقمنرو! وہ شریعت جس نے دنیا کو سبق سکھایا جس کی عکمت کے سامنے برے برب فیلے وہ خاب کہ وہ چیشڑے کی صورت کو تو جائز کے اور کاریگری اور بناوٹ کے دام بنے کو ناجائز کی و فطرت و مصلحت کے سراسرخلاف ہے۔ پھراس وقت ہمیں اور بھی تعجب ہو تا ہے۔

جب ہم دیکھتے ہیں کہ ایک طرف تو یہ فقیہ اس قدر بردھ گئے کہ ایک رطل ذیب کو ایک رطل ذیبون کے بدلے منع کر دیا۔ یہ تو تھا کیا۔ کست کو تعمیم ہے ' نشاست کو گیہوں ہے ' سرکے کو کشمش ہے۔ تین پاؤ گیہوں اور ایک درہم سے منع کر دیا۔ یہ تو تھا دہاں جماں حرمت بطور ذریعہ کی بندش کے ہے لیکن پھراصل سود کی حرمت میں اسٹے گرے کہ اس کی ہر ہر صورت کے جواز کے حلیے نکال لئے۔ بھی عین میں بھی طالہ میں بھی پہلے سے طے کر لینے کی صورت میں جس کا ذکر عقد کے وقت نہیں آئا۔ مالانکہ اللہ تعالیٰ 'کراماً کا تیبن' خود بھے و فروخت کرنے والے خوب جانے ہیں کہ مقصود اس عقد سے اُدھار پر سود لینا اور دس کے پندرہ کرنا ہے۔ نیج کی چیز طفل تلی کے طور پر ایس ہے جس کا ہونا نہ ہونا کیساں ہے۔ تعجب ہے کہ بکرا ہفتم اور بوئی سے پر ہیز یہ کہ کر تین پاؤ کھور اور ایک درہم منع ہے اس لیے کہ کمیں سے سود کا ذریعہ نہ بن جائے۔ پھر صریح سود کو حال کرنے کیا جسب طرح کے جائز۔ پس کمال تو ان کے یہ حیلے ؟ اور کمال ان کی ذیور کو زیادتی کے ساتھ بیچنے کی ممانعت اصل بلا منظور اور در جم بلا سے نفور۔ بارش سے بھاگ کر پرنالے تلے کھڑے ہو جانا ای کو کہتے ہیں ۔ الغرض ہم نے تو حق بیان کر دیا اب کوئی اینے تعصب سے جو چاہے کے

اگر اعتراض کیا جائے کہ صفت قابل زیادت نہیں ہوتی۔ ورنہ عمرہ چاندی کو اس سے ملکے درج کی چاندی سے کم و بیش فروخت کرنا ردی اور عمرہ تھجوروں کے مبادلہ کے وقت کی بیشی کرنا جائز ٹھرے گا۔ حالا نکہ شارع نے اس سے روکا

## ر کھنے کی حکمت :

یہ بھی معترضین کی سمجھ کی خوبی ہے کہ وہ ان دونوں کو ایک حکم میں رکھنے کو عقلمندی کہتے ہیں۔ حالانکہ حکمت و مصلحت وخوبی و حسن بھلائی اور بهتری عقل و قیاس کی مطابقت شریعت سے اسی عکم میں ہے۔ اہل جالمیت مصیبت موت کی برى ابميت كياكرت تق وامن چروالت كيرك عار والت حماي مارت كوف ف مارت كياري كات الله مندوا دية۔ بائ وائ كرتے، عورت اپنے خاوند كے پیچے بورے سال بحر تك بدترين تنگ و تار كو تحرى ميں بيٹ كر سال بحر گزارتی۔ اسے عطرمانا کیل مانا بلکہ عسل کرنا بھی ممنوع تھا۔ بیر سب کھے اللہ کی قدرت اور اس کی قضا کا مقابلہ تھا۔ بیر سب کچھ موت پر ناراضگی کا اعلان تھا۔ رب العزت نے اپنی رافت و رحمت سے اپنی حکمت و مصلحت سے جاہلیت کے اس طریق کو بدل ڈالا۔ صبر کی حمد اللہ کی اناللہ الخ ، راصنے کی ہدایت فرمائی جس سے دنیا آخرت دونوں سنور جائیں۔ لیکن چوکلہ انسانی ضعف کی موت کے صدمے کی رفیق کی جدائی کی'مصیبت کی' پریشانی کی' عمکینی' حزن و ملال کا ہونا بھی طبیعت انسانی کا خاصہ تھا اس کیے اسے ایک حد کے ساتھ محدود کر دیا۔ لینی تین دن کا سوگ جائز رکھا جیسے مهاجر کے لیے جج کے احکام کی ادائیگی کے بعد تین دن تک مکہ میں رہنے کی اجازت دی۔ تین دن سے زیادہ کے سوگ میں انسانی خطروں کا امکان برھ جاتا تھا اس لئے اس سے منع کر دیا کہ اپنے مردوں کی دھن میں لگ کر دنیا کے کاموں سے بث نہ جاؤ۔ ہاں انہیں بالکل اقتضاءِ طبع سے محروم بھی نہ رکھا کچھ وقت دے دیا اور اس کے بعد اسے خیالات بدلنے کو کمہ دیا۔ میں ہماری اس شریعت کے گر ہیں ' می بار یکیاں اور دنیا و آخرت کے نفع اس کے ایک ایک حکم میں بغظہ موجود ہیں۔ جس چیزے روکتاہے وہ روک ایس ہوتی ہے کہ اس میں طبع انسانی کا بھی لحاظ ہو تا ہے پھراس کے عوض من بھاتی چیز بھی ملتی ہے اور اطمینان کے لیے اس کی ایک حد کو انسیں معاف بھی کر دیا جاتا ہے کہ آسانی بھی رہے اور اصلاح بھی فوت نہ ہو۔ درخت خرما پر جو تر کھوریں ہیں انسیں خشک تھجوروں کے بدلے بوقت حاجت لے لینا جائز بھی کر دیا۔ غیرعورت کو دیکھنا منع کیالیکن خاصی شرعی وجہ سے اسے جائز بھی ر کھا۔ مثلاً نکاح کے ارادے سے 'علاج کے ارادے سے وغیرہ - جوئے ' شطرنج اور پانسوں کے منافع کو حرام کیا لیکن گھڑ دوڑ 'تیر اندازی کے انعام کو جائز رکھا۔ ریشی لباس مردول پر حرام کیالکین ایک خاص مقدار جس کی طرف حاجت تھی ان کے لیے جائز کر دیا۔ سودی اُدھار جرام کیا۔ لیکن بے سود کے اُدھار کو جائز رکھا۔ رمضان میں دن کے وقت عورتوں سے ملنا حرام کیا لیکن رات کو مباح رکھا۔ زنا حرام کیا لیکن دو تین چار ہویاں رکھنا اور لونڈیاں رکھنا جائز رکھا۔ ستاروں سے پخسترے بارش طلبی حرام کر دی لیکن دعا سے استخارہ سے محروم نہ کیا۔ نزد یکی رشتے داروں میں نکاح حرام قرار دیا۔ لیکن چپاک پھو پھی کی ' ماموں کی ' خالہ کی لڑکی سے حلال رکھا۔ حالفنہ سے وطی کرنا حرام کر دیا لیکن اور فائدہ اٹھانا جائز رکھا۔ جھوٹ حرام کیا 'لیکن تریض سے چیٹم پوشی فرمالی تاکہ جھوٹ کی ضرورت ہی نہ رہے۔ جیسے کہ حدیث میں ہے کہ تعریض جھوٹ سے بے نیاز کر دیتی ہیں۔ قول میں ' فعل میں ' مسلمانوں پر افخرو غرور حرام کر دیا لیکن بوقت جماد بمقابله س کفار اسے جائز رکھا۔ ہر سمجلی والا درندہ اور ہر پنج دار پرندہ حرام کر دیا لیکن اور قتم قتم کے وحوش و طور ان کے لیے طال کر دیئے۔ الغرض ہر خبیث و مصر چیز کو حرام کیا۔ لیکن اس کے مقابلے میں بہت سی قتم کی لذیذ و بے ضرر چیزیں کھانے کو بھی دے دیں۔ جو تھم دیا اس میں اس کی طاقت کالحاظ رکھا اور آپ ہی ان کی امداد فرمائی۔ پس عورتوں کی کم عقلی اور کم صبری کی وجہ سے انہیں تین دن تک سوگ کرنے کی اجازت دی۔ رہا خاوند کا سوگ یہ دراصل تالع ہے عدت کے۔ اسی کے اقتضا اور تممہ ہے۔ بناؤ سنگھار سے

مقصود خاوند کو اپنی طرف ماکل کرنا ہے۔ اس کا خاوندا فوت ہو چکا ہے دوسرا کرنے جوگی اس وقت یہ ہے ہی نہیں پس اسکلے خاوند کی قدروقیت میں اور اس کے اوپر رنج وغم میں یہ واخل ہے کہ اس وقت یہ اپنا بناؤ سنگھار چھوڑے رہے۔ زینت ' مہندی' خوشبو وغیرہ سے نیچ جب عدت گزر جائے پاک صاف ہو گئی۔ اب یہ بن سنور کر بیٹھ سکتی ہے تاکہ کسی کو اس کے نکاح کی رغبت پیدا ہو۔ پس جو کچھ خاوند والی عورت کے لئے مہان ہے استے بھی جائز کر دیا گیا۔ ہم تو کتے ہیں کہ روک اور تھم کی یہ پاک وجہ ایس ہے کہ دنیا میں سے کسی کے تھم میں ایسی بمترین مصلحتیں پیدا ہو بی نہیں سکتیں۔ فللہ الحمد!!!

ان کا یہ اعتراض کہ بدنی عورت مرد کے بعض احکام میں برابری اور بعض میں کمی بیشی کی حکم عبادتوں اور حدول میں تو مرد وعورت کو برابر رکھا پھر دیت میں 'شادت میں میراث میں عقیقہ میں عورت کو مرد سے نصف کر دیا۔ بید کیوں؟ ہم کتے ہیں یہ بھی شریعت کا کمال ہے اس کی حکمت ہے اور اس کالطف ہے۔ بدنی عبادتوں اور حدوں کی مصلحت وونوں میں میسان تھی۔ دونوں کو ان کی برابر کی حاجت تھی۔ پھر تفریق کیسے کردی جاتی؟ ہاں جہاں جہاں ان کے احکام میں علیحد گی کرنے میں کوئی خاص مصلحت تھی وہاں علیحدگی کر دی مثلاً جمعہ جماعت کی فرضیت صرف مردول پر رکھی عورتوں پر نہیں رکھی اس لیے کہ ان میں اجتماع میں آنے ، مردوں سے مخلوط ہونے کی اہلیت نہیں۔ جہاد سے انہیں جدا کر دیا اس لیے کہ لڑائی اور اس کی مشقتوں ك لائق يد نهيل بير- ج ميل دونول كي مصلحت تقي- اس طرح وجوب زلوة و صيام و طمارت ميل بهي- اس ليه يه حكم دونوں پر کیسال ہوئے۔ اب شہادت کی نسبت سفتے! اس کی وجہ عورت کی کمزوری عقل اور کی حفظ ہے۔ عقل و قهم عمیرو حفظ میں مردوں سے بیر کم ہے۔ اس لیے اس کی گواہی آدھی رکھی گئے۔ بالکل چھوٹری بھی نہیں گئی ورند بست سے حقوق ضائع ہو جاتے۔ پس تھم دیا کہ اس کے ساتھ ایک اور بھی ہو۔ تاکہ بھولی بسری بات یاد آجائے۔ ان دو عورتوں کی شمادت مثل ایک مرد کے رکھی گئی۔ جو ظن و علم ایک مردی شادت سے حاصل ہو سکتا ہے وہ ان دو کی گواہی سے حاصل ہو گیا۔ دیت نصف رکھی گئی اسی لئے کہ عورت یہ نسبت مرد کے ناقص ہے اور مرد اس سے زیادہ نفع والاہے۔ دی اور ولایت کے منصب جو اسے حاصل ہیں اسے نہیں۔ مجمع کے لائق' جہاد کے لائق' زئین کی اصلاح اور آبادی کرنے والا۔ صنعت و حرفت' کام کاج الین دین ونیاوی امور وین و دنیا کی مصیتوں کا مقابلہ اس مرد سے ہے۔ اس لیے اس کی قدروقیت عقلی طور سے بھی زیادہ ہونی چاہیے تھی۔ وہی دیت میں پیش نظر رکھی گئ۔ آزاد کی دیت جو مقرر کی گئی ہے اس میں غلام وغیرہ مال کی قیت کالحاظ رکھا گیا ہے۔ اس لیے عورت کی دیت اس سے آدھی رکھی گئی۔ کیونکہ ان دونوں میں تفاوت ہے۔ اس پر بیر اعتراض ہو سکتا ہے کہ جب یہ ہے تو تم نے تمائی دیت تک مرد وعورت کو بکساں کیوں رکھا؟ اس کا جواب یہ ہے کہ بیشک حدیث میں ہے' امام نسائی مطلع روایت کرتے ہیں کہ رسول الله بائی اے فرمایا ہے عورت کی دیت مرد کی دیت کے مثل ہے جب تک که ملث کو پہنچ جائے۔ امام سعید بن مسیب راتھ فرماتے ہیں که سنت طریقه یی ہے۔ گو اس میں ابو حنیفہ راتھے شافعی رولٹیہ ' لیث رولٹیہ ' توری رولٹیہ اور ایک جماعت نے خلاف کیا ہے اور کہا ہے کہ دیت کے کل مسائل میں عورت مرد کے نصف پر ہے۔ لیکن سُنت و حدیث میں جو ہے وہی مسکلہ اسلامیہ ہے۔ اس فرق کی وجہ یہ ہے کہ ثلث سے تم کی قیمت تم ہے عورت کی اس میں مرد سے مساوات کر کے اس کی مصیبت کا بدلہ دلوا دیا گیا ہے۔ اسی معنی میں پہیٹ کا بچتہ بھی ہرابر رکھا گیا ہے۔ خواہ وہ لڑکا ہو یا لڑکی ہو کیونکہ مقدار دیت گھٹا دی ہے۔ پس ٹلث ہے کم کو بھی نہی حکم دیا گیا۔ میراث کی فضیات تو اتی ظاہر ہے کہ ذرا سے غور کے بعد اس کی حکمت ظاہر ہو جاتی ہے۔ مرد کو مال کی احتیاج جس قدر ہے عورت کو کہاں؟ گھر خرج 'باہر کا خرج سب کا ذمہ دار یہ ہے 'یہ عورت پر سردار ہے' اس کے خرج اخراجات کا کفیل ہے۔ پھر مرنے والے کو جو فواکد مرد سے بہتی سبت ہوں اور پہنی سجے وہ عورت میں کہاں؟ خود پروردگارِ عالم نے فراکش و میراث کے احکام بیان فرماکر فرمایا ہے: اا) لینی تم نہیں جانے کہ تمہارے باپ اور تمہاری اولاد میں کون تمہارے لیے زیادہ نفع دینے والا ہے؟ پس مروجو نگہ نفع میں زیادہ ہے ' حاجت میں زیادہ ہے۔ حکمت و عظمندی کا تقاضا بھی یمی تھا کہ اسے زیادہ نفع دینے والا ہے اس پر بھی ایک اعتراض ہے وہ سنے کہ پھرکیا وجہ ہے؟ کہ ماں زاد بس بھائیوں کو برابر ویا جاتا ہے اس کا جو اب یہ ہے کہ بیر بھی عین حکمت و مصلحت ہے ان کے وارث ہونے کی وجہ صرف بھائیوں کو برابر ویا جاتا ہے اس کا جو اب یہ ہے کہ بیر بھی عین حکمت و مصلحت ہے ان کے وارث ہونے کی وجہ صرف بیث کا رشتہ ہے۔ عورت کی قرابت کی قرابت کی وجہ سے بیر وارث ہوتے ہیں۔ پس سب برابر کے مرتبے کے ہیں۔ پھریساں مردوں کو بیث کا رشتہ ہے۔ عورت کی قرابت کے کہ وال فضیات دی جورت کی قرابت کے کہ وال فضیات دی سب برابر کے مرتبے کے ہیں۔ پھریساں مردوں کو جورت بیں تمیز کا ایک پہلو یہ بھی ہے دیادہ تو بی شائوں بیا ہے۔ مرد عورت میں تمیز کا ایک پہلو یہ بھی ہے۔ لاکا ہونا پوری نفت ہے اس سے سرور و خوجی بہت زیادہ ہوتی ہے پس شکر بھی زیادہ چاہیے۔ نعمت کی مقدار پر شکر کی مقدار کیا ہونا پوری نوی تھی ہے۔ اس سے سرور و خوجی بہت زیادہ ہوتی ہے پس شکر بھی زیادہ چاہیے۔ نعمت کی مقدار پر شکر کی مقدار کیا ہونا پوری قیاں ہے اور بالکل درست ہے۔

یه کهنا که بعض زمانه کو' بعض مکانوں بعض و قتوں اور بعض جگہوں کو بعض پر فضیلت و بزرگی کی وجہ کو، بعض پر شرعا نسیات دی گئی ہے طلائلہ وہ سب کیسال ہیں۔ اس کی وجہ شنیہ! بہلی بات تو حق ہے لیکن دوسرا مقدمہ جھوٹ ہے بلکہ وہاں کچھ خصوصیتیں ہیں جن کی منا پر ان کے اعمال میں نصیلت آگئی ہے۔ مخصص کوئی نہ کوئی ضرور ہے ممکن ہے بھی وہ ظاہر ہو بھی مخفی ہو۔ زمانہ اور مکان کانام میں مشترک ہونا تو ایہا تی ہے جیسے انسان کانام کہ ایک نی پر بھی بولا جاتا ہے اور ایک کافر پر بھی بولا جاتا ہے۔ حیوان کا نام گھوڑے کا بھی ہے اور گدھے کا بھی ہے۔ کیا نام کے ایک ہونے کی وجہ سے یہ چیزیں بھی ایک ہو جائیں گ؟ اسی طرح ہرجنس کا نام ایک ہوتا ہے لیکن انواع میں بہت برا فرق ہوتا ہے۔ ان میں کوئی برابری نہیں ہوتی۔ مختلف چیزیں بت سے امور میں مشترک ہوتی ہیں اور متفق چیزیں بت سی باتوں میں بالکل جداگانہ ہوتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے احکام ایسے نہیں کہ ایک طرف نظر ہو اور دوسری جانب غائب ہو۔ وجہ ترجیح جمال تھی وہال راج قرار دیا گیا۔ من کل الوجوہ دو چزیں بالكل يكسال مول اور شريعت نے ان كے احكام ميں فرق كيا مو- ايسا تو آپ كيس نيس پائيس گے- حكمت وعدالت الى اس سے بہت بعید ہے۔ جناب باری کی ذات اس سے پاک ہے ایسا سجھنے والوں کی خود اس نے تردید کی ہے۔ اگر ایسا ہو تو پھر ولائل اللي ولائل بي نه ربين- يهال تو قاعده يي ہے كه حكم شے اور مثل شے ايك بي موتا ہے- دو مختلف چيزوں ميں مساوات نهیں ہوتی۔ ابرار و فجار' مؤمن و کافر' مطیع و عاصی' عالم و جابل کیسال نہیں۔ اسی طرح جزاء اور ثواب بھی علیحدہ علیحدہ رکھے گئے ہیں۔ ہر جگہ اعتبار کی وجہ ہے۔ اس لیے مثالیں اور قصے بیان ہوئے ہیں۔ اگر ان معترضین کی بات مان لی جائے کہ احکام الی میں یہ علیدگی اور یہ مساوات بے وجہ ہے تو ہم کمیں گے کہ یہ تو بد ترین عیب ہے۔ اس سے تو معلوم موتا ہے کہ ذات جرائیل وات البیس اور ذات انبیاء اور ذات وشمنان اللی ایک ہو۔ بیت الله شریف اور گندی جگه ایک ہو کیونکد مکان یہ بھی ہے وہمھی ہے۔ ذی روح یہ بھی ہے وہ بھی ہے۔ پس یہ سراسر غلط ہے ان کی شرافت اور فضیلت کو

محض شرعی امرجو مشیت النی سے متعلق ہے سمجھنا بھی زبردست نا سمجھی ہے۔ کیا مشک اور پاخانہ آیک ہو سکتا ہے؟ ان کی بات مان لینے کے بعد تو برف اور آگ بھی ایک ہو جائے گی جو عقل کے صریح خلاف ہے بلکہ حس کے۔ بلکہ ہر چھوٹی می عقل کے بھی۔ کوئی فد ہب ایبانہ ہوگا جس میں یہ اندھر ہو۔ آسان و زمین جسم کے اعتبار سے گو ایک ہیں 'آگ اور پانی بھی' ہوا اور پھر بھی۔ لیکن کیا نام کے اشتراک سے فضیلت اور احکام کا اشتراک بھی لازم آ جاتا ہے؟ پس ان میں کوئی مشاہبت ہی نہیں چہ جائیکہ مماثلت اور بکسانی ہو۔ پس میہ بالکل غلط خیال ہے کہ نام کا اشتراک تھم کے اشتراک کو چاہتا ہے۔ رمضان کا زمانہ اور ہے' غیر رمضان کا زمانہ وہ فضیلت و خصوصیت نہیں رکھتا۔ معجد اور ہے بازار اس خصوصیت کے حصنہ دار نہیں ہیں۔

شربعت نے مختلف چیزوں کو تھم میں جمع کر دیا ہے 'اس کا جواب :

ان کی ضانت بال سے رکھ کر دونوں کو ایک کر دیا۔ ہم کتے ہیں جبکہ سب تھم ایک ہی ہو تو کون سی عقل فطرت شرع عادت ایک ہے جو ان میں فرق کرون کی علات تھم جیسی وہاں ہے بہال ہی ہے چر تھم میں فرق کیوں کیا جائے؟ خطا اور عمد دونوں میں جان کا تلف ہے اور یمی علت ضانت ہے گو علت گناہ جداگانہ ہے۔ ضانت بالی کا ربط اس تلف سے از قسم ربط احکام ہہ سبب جان کا تلف ہے اور یمی علت ضانت ہے گو علت گناہ جداگانہ ہے۔ ضانت بالی کا ربط اس تلف سے از قسم ربط احکام ہہ سبب مقتل کے عدل ہے جس کے بغیر مصلحت دیا قائم نہیں رہ عتی۔ جسے کہ خطا ہے قبل کرنے والے قائل پر مقتل کی دیت رکھ دی۔ اس لیے اس میں مُکلف کا اختاد نہیں خواہ بچہ ہو' خواہ مجنون ہو' خواہ سویا ہوا ہو جو بال تلف کرے گا اس کی ضانت اس پر آئے گی۔ دنیا کی خیر خوابی اور در شکل اس سے ہو بھی ہے۔ ورنہ ایک دو سرے کے نقصان کرتا پھرتا گا اس کی ضانت اس پر آئے گی۔ دنیا کی خیر خوابی اور در شکل اس میں عالم تعمل سرائیں مخالفت اور کسب اور محصیت کے تاکع رکھی ہیں۔ یہاں قصد اور خطا میں فرق کیا ہے۔ اس طرح قسم کو پورا کرنا اور تو زنا ہے کہ یہ بھی اظاعت اور محصیت کے تاکع رکھی ہیں۔ یہاں قصد اور خطا میں فرق کیا ہے۔ اس طرح قسم کو پورا کرنا اور تو زنا ہے کہ یہ بھی اظاعت اور عسان کی نظیر ہے جو امرو نمی میں ہوتا ہے۔ بال اس جو کو گوگ ان میں براہری کرتے ہیں وہ انہیں بال حق میں شائر سے کو گوگ ان میں براہری کرتے ہیں وہ انہیں بال حق میں شائر موں خوابی اور اقارب محتاج ہوں کی اس کا مالک شکلف ہو یا نہ ہو 'حق مال ادا کرنا ہوگا۔ جسے کہ آگر اس کی طرح وہ من غلام ہوں 'خوابی اور اقارب محتاج ہوں کی اس کی طرح اس مال پر حق فقراء ہے۔

شاید سائل کے زبن میں ہیہ ہے ازخود مرا ہوا اور غیر کتابی کافر کافر کا کیا ہوا وغیرہ میں تفاوتِ علم کی وجہ: کہ جس کا خون اندر ہی

اندر گفٹ گیا وہ حرام ہے آور وجہ تحریم ہی ہے اس لیے اس اعتبار سے محرم کا ذبیحہ اور غیر کتابی کافر کا ذبیحہ طال ہونا چاہیے۔
یہ بھی غلطی اور جمالت ہے۔ دراصل یہ علت حرمت ہے ہی نہیں ہو اعتباض وارد ہو۔ حرمت کی علیں بہت ی ہیں۔ اگر
ان میں سے کوئی ند ہو اور کوئی ہو تو تھم الگ نہیں ہو سکتا۔ اسباب اور علتوں میں سب میں ہی قاعدہ جاری ہے پھراس کا
انکار کیبا؟ اگر اعتباض کیا جائے کہ گو سبب موت پچھ بھی ہو پھر بھی اپنے آپ مرا ہوا جانور حرام ہے تو بھی مختلف چیزوں میں
انکار کیبا؟ اگر اعتباض کیا جائے کہ گو سبب موت پچھ بھی ہو پھر بھی اپنے آپ مرا ہوا جانور حرام ہے تو بھی مختلف چیزوں میں
کیسانیت اور برابر کی چیزوں میں فرق ثابت ہو گیا۔ ذبیعہ ایک ہی چیز ہے صورةً بھی و حیا بھی اور حقیقتاً بھی۔ پھر بعض صورتوں
کو تو جانور کے مردار ہونے سے نکال لیا اور بعض کو ای میں رکھا طالا نکہ چیز ایک ہی ہے۔

اس کا جواب سے ب کہ شریعت نے لغتا ان کے درمیان مردار ہونے میں تسویت نہیں گ۔ بلکہ اسم شرعی میں برابری ک ہے۔ پس افت سے شرع بہال عام ہے۔ شارع افت کی نقل میں تصرف فرمالیا کرتا ہے۔ بھی نقل سے ، بھی عموم سے ، ممى تخصيص سے ميى حال سب عرف والول كا ہے۔ اس مد نہ تو شرعاً مكر ہے نہ عرفا۔ اب ان ميں وجہ تحريم كيا ہے؟ وہ سنے! الله سجان، و تعالی نے ہم پر تمام خبیث چزیں حرام کر دی ہیں۔ موجب حرمت خباثت ہے جو کبھی ہم پر ظاہر ہوتی ہے۔ کبھی مخفی رہتی ہے۔ ظاہر جہال ہوتی ہے وہال شارع مالاللا نے کوئی علامت تہیں گاڑی سوائے وصف کے اور جو ظاہر نہ ہو وہال نثان رکھ دیا جو اس کی خبات پر ولیل بن جائے۔ از خود مرے ہوتے میں خون کا گھٹ جانا ایک ظاہری سبب ہے۔ مجوسی کا مرتد کا بسم اللہ ند پڑھنے والے کا غیراللہ کے نام پر ذرائ کرنے والے کا غیراللہ کے نام پر جانور کو مشہور کرنے والے کا ذبیحہ وہ ہے جس نے اس میں خباشت پیدا کروی ہے اور وہ خباثت موجب حرمت ہے۔ ہے کوئی مسلمان جو اس کا انکار کرے کہ بتوں كا ستارون كا جِنات كانام ليناكسب خبيث هي اور الله وحده لا شريك له كانام ليناكب طيب ؟ اس كانكار تو ويي كرسكنا ہے جو الی علم ' ذوق ایمان اور لذہ شرع سے نا آشا محض ہو۔ جو چیزاللہ کے نام کے ذکر کے بغیر ذرج ہو وہ فسق ہے اور فسق خاات ہے۔ نام الی وجم کو یاک کر دیتا ہے۔ شیطان کی وبید سے اور ذرئ کرنے والے سے دور کر دیتا ہے۔ جب نام اللہ نہیں لیا گیا تو دونول پر شیطان کا فلنه موگیا اور حیوان می خبات آگئ۔ اس کے گوشت و پوست 'خون اور رگ رگ میں شیطان دور نے لگا۔ اس مدید ترین عبید پیزین گیا۔ بسم اللہ کمہ کروزی کرتے ہی شیطان اس کے خون کے ساتھ بہہ گیا اور ذبیحہ پاک صاف طیب و طاهر بوگیا- بسم الله چهوژی تو خباشت اندر بی ره گئی- پحرجب بسم الله بھی نه کمی گئی اور شیاطین اور بتول کا اور غير خدا كانام ليا كياتو خباثت دو هرى موكى - اس كي وضاحت كي اور دليل ليجي - فبيحه قائم مقام عبادت كي ب- ديكهي : ﴿ فَصَلِّ لِزِيكَ وَانْحَوْ ﴾ (كورُ: ٢) من نماز جيسى عبادت ك ساته اس كا حكم موا ب- آيت: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلُوتِي وَ نُسُكِي ﴾ (الانعام: ١٤٢) ميس بھي يمي مظرب- آبت: ﴿ وَالْبُدْنَ جَعَلْنَاهَا ﴾ الخ وجه ١٢١) ميس بھي اس كي تقصيل بيان موئي ہے كه اسے ان کا مطبع بنایا گیا ہے جو ان پر نام اللہ لیں اللہ کو تقوی پنچا ہے لینی جے اس کی نزدیکی حاصل کرنے کے لیے ذرج کیا جائے اور اس پر اس کا نام لیا جائے۔ جب اللہ تعالی کا نام اس پر نہیں آیا اس کا کھانا منع ہوگیا۔ اللہ کی ناپندیدگی نے اس میں خبات پیدا کردی اور وہ موجب حرمت بن گئے۔ جب اللہ تعالی کے سوا اور کا نام لیا گیا تو وصف خبات اور بھی برھ گیا اور وہ بالكل مردار بن كيا- جب يه معلوم بوكيا توجه ومثمن خدا مشرك ذبح كرتاب وه تو اور بهي خبيث بن كيااور سخت حرام موكيا اس لیے کہ اس کا فعل 'اس کا قصد' اس کی خباثت کا ذرئے کیے ہوئے میں اثر ہونا ظاہر ہے جیسے کہ نکاح کرنے والے کی خباثت اس کا وصف اور اس کا قصد منکوحہ عورت میں اثر انداز ہوتا ہے۔ شریعت کے نور کی تھوڑی سی روشنی بھی جس کے پاس ہے وہ اس کی صداقت جانتا ہے' جن کے دِلوں میں احکام آسلام کی قدرومنزلت ہے وہ شرعی مصلحتوں کو پالیتے ہیں۔ جن کے سینوں میں چراغِ محمدی کی روشنی ہے ان پر یہ محمتیں واضح ہیں۔ اگر ظلمت تاویل و تحریف نے اصلی عقل کھو نہیں دی تو ہمارا بیان کافی شافی ہے۔ ان شاء اللہ تعالیٰ۔

وضو کاپانی اور تیم کی مٹی کوپا کیزگی میں ملا دینے کی حکمت و مصلحت:

ادر لطیف ہے۔ عمل سیم، فطرتِ صحیح کا اقتصاء کی ہے، شری جمع کے ساتھ قدری جمع بھی ان دونوں چیزوں میں ہے۔ ان ہی دو کی جمع سے آدم اور اولادِ آدم پیدا ہوئی ہے۔ پس دراصل ہمارے ماں باپ کے دوسرے ماں باپ بھی دو ہیں، انمی سے ہر جاندار کی حیات باتی اولادِ آدم پیدا ہوئی ہے۔ پس دراصل ہمارے ماں باپ کے دوسرے ماں باپ بھی دو ہیں، انمی کے ہہ سب سے زیادہ آمانی سے سلتے والی بھی کی دو چیزیں ہیں۔ پر مثی ہل لین اللہ کے آگے اپنی اعلیٰ درج کی خاکساری کا اظہار کرنا ہے جو اللہ کو سب پند ہے۔ پس جیسے یہ دونوں چیزیں اپنی اپنی حیثیت میں ملی جلی ہیں۔ شرع نے بھی انمی ملا جلا رکھا۔ آؤ اب ہمارے سب پند ہے۔ پس جیسے یہ دونوں چیزیں اپنی اپنی حیثیت میں ملی جلی ہیں۔ شرع نے بھی انمی ملا جلا رکھا۔ آؤ اب ہمارے ساتھ ہو جاؤ اور پکار اُٹھو کہ تمام حمد ای اللہ کے لیے ہو آسانوں اور زمینوں کا رہت ہے، جو تمام عالم کا تما مربی ہے۔ اس اس کی برائی اور کبریائی ہے۔ عزت و عظمت کے لائق وہی ہے، عزت و حکمت اس کی لونڈی ہے۔ اس کام کی تشریح تھی کہ برابر برابر کی مشابہت رکھنے والی ہمسر چیزوں کو پیچان ہے۔ ہم مشل چیزوں کو جان ہے۔ ہم مشل چیزوں کو جان ہے۔ ہم مشل چیزوں کو جان ہے۔ ہم مشل چیزوں میں اس کی طرف جمک جا اور کو جان ہے۔ پھر ان میں ہے۔ حب اللی سے قریب تر پائے 'جے حق سے زیادہ ملی جاتی پائے اس کی طرف جمک جا اور کو جان ہے۔ پھر ان میں سے جے حب اللی سے قریب تر پائے 'جے حق سے زیادہ ملتی جاتی پائے اس کی طرف جمک جا اور اس کی طرف قصد کر لے۔ انجمد نشد اس جملے تک کی شرح سے ہم بالکلی فارغ ہوئے۔ اب اس سے آگے سنیہ!"

اس کے بعد آپ کی باقی شمرح:

سے ارج و قلق سے اولوں کی ایذاء دی سے اور جھڑوں کے وقت اور جھڑوں کے وقت اور جھڑوں کے مقدار کو حق تن جانے سے اور اسلیت تک نہ پہنچنے سے بچتے رہو۔ فریقین پر غُصے نہ ہو۔ ان سے مُنہ نہ پھیلاؤ۔ یاد رکھو حقدار کو حق دلوانا مظلوم کا بدلہ لینا صحح اور سچا فیصلہ کرنا موجب اجر ہے۔ اس سے تمحارے لیے آخرت کی بھلا ہُوں کا نہدانہ جع ہوتا ہے۔ آپ کا یہ کلام بھی دو امر کا مضمن ہے۔ اقل یہ کہ آپ بچاؤ چاہتے ہیں اور ڈراتے ہیں جراس پیز سے جو مائم میں اور حق کو پوری طرح بہچان لینے میں حاکل ہو جائے۔ اسے رغبت دیتے ہیں کہ اپنا قصد و ارادہ بالکل پاک و صاف رکھے۔ معاملہ کی مت کو بپنیا ، پھر حق فیصلہ کرنا بھی مقصود ہو اور اس کے لیے حق کی معرفت و علم بھی حاصل ہو۔ ان تیوں کو غضب و غصہ ' رنج و قلق و گھراہث اس کے خلاف ہے۔ غضب قصوں کی بمتری بغیران دونوں امر کے حاصل نہیں ہو سکتے۔ غضب و غصہ ' رنج و قلق و گھراہث اس کے خلاف ہے۔ غضب غضب و غُصہ کی بختی 'عقل کو مثل شراب کے نشے کے کھو دیتی ہے۔ حدیث میں ہے کہ قاضی غصے کی حالت میں کوئی فیصلہ نہ کرے۔ غضب و غُصہ ایک دیتی کا مرت خطف و غُصہ ایک قتم ایک قتم کی بند شِ عقل و خرد ہے۔ جو بھلے تصور اور نیک ارادے سے باز رکھ دیتی ہے۔ امام احمد رطاقے ہیں 'باب ہے نیت کا قول میں ہار اور اغلاق میں اور اغلاق میں اور اغلاق میں اور اغلاق میں اور اغلاق کا۔"

بعض علاء نے حکام کو نصیحت کی ہے کہ عُقے اور تنگی سے بچتے رہو' عُقے کے وقت حق واضح نہیں ہو تا اور بچھا ہوا' تیزی

موجودہ صوفیت :

ایجاد کر لیے اور ان زبردست عباد توں ہے معل ہو کر بیٹے رہے۔ بھی ان کے وال میں بھی ان عباد توں کا خیال تک نہیں گرز تا اپنی فانقابوں اور گدیوں پر مطمئن بیٹے ہیں۔ اللہ کے سیخ دین کے جانے والوں کے زدیک عباد توں کا دین الکل ان میں ہے۔ اللہ کے سیخ دین کے جانے والوں کے زدیک ان کا دین بالکل ناقص ہے۔ دین نام ہے اللہ کو فران کی اپنی فافقات کے مطابق بجا آوری کا۔ پس اللہ کے جو حق جس پر جس قدر واجب ہیں ان میں سے جتنے جو محض ترک کر دے گاوہ انتا ہی برے حال والا ہے بلکہ بید گناہوں کے کرنے والے سے بھی بدہے۔ کسی برے امر کو چھوڑ دینا کسی چھوٹی می نافرمانی کر لینے سے بھینا بہت بڑا ہے۔ جس کی تعمیں دلیلیں ہمارے شخ دریافت کر تا ہوں کہ اکثر وہ لوگ جن کی دینداری کے افسانے مشہور ہیں وہ سب سے کم دین والے ہیں۔ میں آپ سے دریافت کر تا ہوں کہ ایکٹر وہ وہ مصلے بچھائے دنیا کو تج کر بیٹھتا ہے اور یہ مسئدے ول سے جپ سادھے ہوئے ہے کہ اس کی حدین باللہ ہو رہی ہیں 'شختِ رسول سے بچائے دنیا کو تران سے اور یہ مسئدے ول سے جپ سادھے ہوئے ہے کہ اس کی حدین باللہ ہو رہی ہیں 'شختِ رسول سے بچھائے دنیا کو تران سے نہ نکا لئے والا ایسا ہی شیطان ہے جی سادھے ہوئے ہے کہ اس کی تیکی کے افسانے مشہور کرنے صرف نالائق ہے 'و زبان سے نہ نکالئے والا ایسا ہی شیطان ہے جیے باطل کی زبان اس کی تیکی وہ طلب نہیں رہتا کہ دین اللہ پر کیا گزر رہی ہے؟ اللہ کے دین کے علمبردار کیس مصیبت میں ہیں؟ ہاں! سے بچھ مطلب نہیں رہتا کہ دین اللہ پر کیا گزر رہی ہے؟ اللہ کے دین کے علمبردار کیس مصیبت میں ہیں؟ ہاں! اگس می خلاف زبان کھولئے 'بیر دیکھیے کہ کیس یہ پھڑ پھڑا کر اپنی خانقاہوں سے نکل کھڑے ہوئے ہیں' کسی آگ وں میں اس سے بچھ مطلب نہیں رہتا کہ دین اللہ پر کیا گزر رہی ہے؟ اللہ کے دین کے علمبردار کیس مصیبت میں ہیں؟ ہاں!

گئی ہے اور اس کے کیے شعلے منہ سے بلند ہوتے ہیں بلکہ ہاتھ 'پاؤں سے بھی کوشش کرنے میں پیچے نہیں رہتے۔ یہ لوگ بس طرح اپنی آخرت کو سوخت کر چکے ہیں اور اللہ کی نگاہوں سے گر چکے ہیں۔ دنیاوی بلاؤں میں بھی بے طرح جالا ہیں لیکن انہیں اس کا شعور بھی نہیں۔ ان کے ول مردہ ہو چکے ہیں۔ ورنہ یاد رہے کہ جس قدر ول میں زندگی ہوتی ہے اسی قدر انسان میں اللہ اور رسول کی تمایت ہوتی ہے 'دین کی غیرت ہوتی ہے۔ امام احمد رطاقیہ وغیرہ نے ایک اثر نقل کیا ہے وہ بھی سن اللہ اور رسول کی تمایت ہوتی ہے وہ کئی سن اللہ اور رسول کی تمایت ہوتی ہے 'دین کی غیرت ہوتی ہے۔ امام احمد رطاقیہ وغیرہ نے ایک اثر نقل کیا ہے وہ بھی سن لیسی کو اللہ جارک و تعالی نے اپنے فرشتوں میں سے ایک کو حکم دیا کہ جاؤ قلال قلال بہتی کو اللہ دو۔ اس نے عرض کیا کہ واللہ العالمین اس شرمیں قلال عابد بھی ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا اس سے شروع کرو بھی بھی میرے بارے میں اس کی پیشانی پر شکن بھی نہیں پڑی۔ ابو عمر نے کتاب التم ید میں ذکر کیا ہے کہ اللہ تبارک و تعالی نے اپنے نبیوں میں سے ایک نبی کی طرف وی کئی بھی نہیں پڑی۔ ابو عمر نے کتاب التم ید نہر کے بدلے تھے راحت حاصل ہوگئی۔ تیری ترک ونیا کے بدلے تیری عرب و تیرا کون ساحی ادا کر آ؟ فرایا کیا تو قبر کے دریافت کیا کہ میرے سے معبود تیرا کون ساحی ادا کر آ؟ فرایا کیا تو خیرے میرے دوستوں سے دوستوں سے دوسی ادر میرے وشمنوں سے دشمنی کی؟

آپ تحریر فرماتے ہیں کہ جس کی نیت حق میں خالص ہوتی ہے کو خود اس کے اپنے خلاف ہو۔ اللہ تعالیٰ خود اس کی کفالت کر دیتا ہے۔ ان متام معاملات ہیں جو اس کے اور لوگوں کے در میان ہیں اور جو مخص اپنے میں وہ ظاہر کرتا ہے جو در اصل اس میں نہ ہو تو اللہ اس سب کی نظروں سے گرا دیتا ہے۔ آپ کا یہ فرمان بالکل کلام نبوت کے مشابہ ہے۔ یہ محدث اور ملم کی زبان ہی سے نکل سکتا ہے۔ یہ دونوں باتیں علمی خزانے ہیں جس نے ان دونوں خصاتوں سے آرائیگی عاصل کی وہ خود بھی نفع میں رہتا ہے نکل سکتا ہے۔ یہ دونوں باتیں علمی خزانے ہیں جس نے ان دونوں خصاتوں سے آرائیگی عاصل کی وہ خود بھی نفع میں رہتا ہے اور اس کا نفع اور دوں کو بھی پنچتا ہے۔ اس میں پہلی بات تمام خیریت اور بھلائی کی جڑ اور منبع ہے۔ دوسری بات سے نہ پچنا کتام برائیوں کا مرکز اور اس کی جڑ ہے۔ بندہ جب اپنی نیت خالص کر لیتا ہے 'اس کا قصد و ارادہ اور علم صرف اللہ تعالیٰ کی رضا مددی کے لیے ہوتا ہے تو اللہ سجانہ و تعالیٰ اس کا ساتھ دیتا ہے۔

قرآن میں ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کے ساتھ جو مقتی ہوں اور مخلص ہوں۔ تقوے کی بڑ اور اظام کی اصل حق کو قائم کرنے اور قائم رکھنے کی نیت ہے۔ اللہ تعالیٰ پر کوئی غالب نہیں ہو سکتا۔ وہ جن کے ساتھ ہو نہ اس پر کسی کاغلبہ ہو تا ہے نہ کوئی اسے بڑائی پنچا سکتا ہے۔ اللہ کے ہوتے ہوئے دو سرے کا ڈر کیا ہے؟ اور اگر اس کا ساتھ چھوٹ جائے تو اب امید و بھروسہ کس پر کرے گا اور کس کی مدد کی آس رکھے گا؟ پی جبکہ بندہ حق پر قائم ہو جاتا ہے خود اپنے اوپر بھی اور دو سروں پر بھی اور اس کے خلاف ہو جائے تو بھی بھی اور یہ قیام محض اللہ کے لیا اور اس کے حکموں کے مطابق ہوتا ہے بھر اگر سارا جمال اس کے خلاف ہو جائے تو بھی اس کا بال بھی بیکا نہیں کر سکتا۔ ہر مشکل سے اسے چھٹکارا اور جریفتی سے اسے آسانی حاصل ہو جاتی ہے۔ ہاں! ان تینوں بی جس قدر بندہ کمی کرتا ہے اس قدر اللہ اس سے دور ہو جاتا ہے۔ مثلاً جو شخص باطل پر جم گیا' اللہ کی مدد و نصرت اس سے دور ہو جاتی ہے۔ مثلاً جو شخص باطل پر جم گیا' اللہ کی مدد و نصرت اس سے دور نہوجاتی ہے۔ فرض کرو بھی دنیوں فائدہ ہو بھی گیاتو بھی انجام کی خرائی تو موجود ہے اور اگر حق پر جماہوا ہے لیکن اللہ کے لیے نہیں' اظام سے نہیں' اظام سے نہیں 'اطلاص سے نہیں' صرف بڑائی اور فوقیت اور انسانوں میں اچھائی آور طلب جاہ و ذر و عزت یا کسی چر کا حاصل کرنا مقصود ہے اور اس دنیا طبی کے لیے یہ دخو اس سے بھی اللہ کا ہاتھ بٹ جاتا ہے۔ مدد خدا آس کے کلمہ کو بلند کرتا ہے جو سچائی اور نیک بی سے محض خوشنودی اللہ اور فیرت دین کے لیے راہ اللی میں جماد کرے۔ اس کے کلمہ کو بلند کرتا ہے جو سچائی اور نیک بی سے جو سچائی اور نیک بی سے محض خوشنودی اللہ اور فیرت دین کے لیے راہ واللی میں جماد کرے۔ اس کے کلمہ کو بلند کرتا ہے جو سچائی اور اس کی کلمہ کو بلند کرتا ہو بھی کیاتھ کو بلند کرتا ہو جو سے ایک اللہ کیا ہو کہ کہ کو بلند کرتا ہے جو سچائی اور ایک میں جو سے دور میں جو سے کو بلند کرتا ہو بھی کو بلند کرتا ہو بھی کی اللہ کا ہاتھ بھی جماد کرتا ہے۔ اس کے کلمہ کو بلند کرتا ہو بھی کی دور میاتھ کی سے دور کو بھرت کی کور بلند کرتا ہو بھی کی دور کو بھرت کی سے دور کو بھرت کی کور بلند کرتا ہو کرتا ہو بھرت کی سے دور کور کور کی کور بھرت کی کور بھرت کی سے دور کور کور کور کرتا ہو کرتا ہو کرتا ہو کرتا ہو کرتا ہو کرتا

رہے۔ اس کے دین کی اشاعت کرتا رہے' نہ کہ جو شخص خواہش نفس کا پتلا ہوا اپناہی بندہ ہو نہ یہ متقبول میں ہے نہ مخلصو ں میں اگر کسی وقت اس کی مدد ہو بھی گئ تو وہ دوامی نہیں ہوتی۔ مددِ حق والوں کی اللہ کے ذھے ہے۔ تم اگر کسی وقت کسی باطل والے کو ترقی پر دیکھو تو سمجھ لو کہ اس کے صبر کا یہ دنیاوی پھل ہے ہاں اگر وہ حق والا ہے تو عاقبت میں بھی اس کی ترقی ہوگی' باطل والوں کی عاقبت خراب ہے۔

اور جب کوئی مختص حق کے ساتھ کھڑا ہو لیکن اس کی استعانت اللہ سے نہ ہو' اس کا بھروسہ اس کی ذات پر نہ ہو' دہ صوف اپنے بل ہوتے پر ناچ کو د رہا ہو تو اس سے بھی اللہ کی مدد الگ رہتی ہے۔ یہ بھی رُسوا اور ذلیل ہوتا ہے۔ ہاں پچھ مدد بو اس کی نیک کے مقدار سے ذیوی اجر ہے۔ غرض یہ ہے کہ مخلص موصد ہروقت اللہ کی طرف سے مظفر و منصور رہتا ہے گو اس کے دسمن اسے بڑی طرح گھیر لیں۔ حضرت صدیقہ رہن فاتی ہیں کہ جس نے اللہ تبارک و نقالیٰ کی رضا مندی کی جبتو میں لوگوں کو ناراض کر لیا اللہ تعالیٰ خود ہی اسے لوگوں سے کفایت کرے گا اور جس نے لوگوں کی رضا مندی کی جبتو میں لوگوں کو ناراض کر کیا جائی اللہ تعالیٰ خود ہی اسے لوگوں سے کفایت کرے گا اور جس نے لوگوں کی مطام مندی کی تلاش کی اللہ کو ناراض کر کے' جنابِ باری اسے لوگوں کی طرف سونپ دیتا ہے۔ انسان کو چاہیے کہ جب کسی کام کا ارادہ کرے پہلے دیکھ لے کہ اس میں اللہ کی نافرانی ہے یا فرمانہرواری؟ اگر نافرانی ہو جائے کہ اطاعت ہے تو اللہ سے وہنی مبال ہے تو حرم نہیں۔ اس سے اللہ کی عباوت میں مدو لے لے۔ اگر یہ معلوم ہو جائے کہ اطاعت ہے تو اللہ سے تو فیق مبال ہر کے اس کی طرف بوھے۔ اس استعانت کے بعد اسے شری طربی پر قرآن و صدیث کی ما تحتی میں بجالا ہے تو فیق مبل کر کے اس کی طرف بوھے۔ اس استعانت کے بعد اسے شری طربی پر قرآن و صدیث کی ما تحتی میں بجالا ہے تو فیق بیا المی نو ایس اللہ بی عربی کی کہ ہیں جو عبادت والے ہوں' جو مدد چاہنے والے ہوں' جو ہوں۔

بعض وہ بھی ہیں جنہیں عبادت اور استعانت نصیب نہیں ہوتی یا بہت کم میسر ہوتی ہے۔ یہ لوگ بھی ذلیل و خوار ' غمگین و رنچیدہ رہ جاتے ہیں۔ بعض وہ ہیں جو اللہ سے مدد طلب کرنے میں قوی ہوتے ہیں لیکن عبادت میں بودے ہوتے ہیں یا عبادت کی توفیق ہی نہیں ہوتی۔ یہ گو پچھ تسلط و قوت حاصل کرلیں لیکن انجام کی بہتری انہیں نہیں ملتی بلکہ انجام ان کا بڑا ہو تا ہے۔ بعض وہ بھی ہین کہ ان دونوں باتوں میں انہیں دسترس حاصل ہوتی ہے۔ لیکن ہدایت ان کے بلے نہیں پڑتی یا بہت کم میسر ہوتی ہے جیسے کہ عموماً علدوں ' داہدوں ' درویشوں اور صوفیوں کا حال ہے۔ جو علم قرآن و حدیث سے کورے ہیں۔ حدہ سے عن اللہ میں اشارہ ہے کہ

کہ جس کی نیت خالص ہو کو وہ چیز اپنے تھیں کے بھی اثبارہ ہے کہ معرف کے بھی خلاف ہو اس میں اثبارہ ہے کہ معرف اللہ میں اثبارہ ہے کہ دو سرون نے دو سرون بے اوپر جاری نہ کرے بغیراس کے دو سرون پر جاری نجمی نہیں ہو سکتا، خود کرتا نہیں تو دو سرون سے کیا کرائے گا؟

فاروقِ اعظم بڑا تھ نے ایک مرتبہ خطبہ پڑھتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ لوگو! کیاتم سنو کے نہیں؟ اس وقت خطبہ فاروقی :

منان ہم نہ سنیں گے۔ حضرت عمر ہڑا تھ نے سوال کیا کہ اے ابو عبداللہ یہ کیوں؟ حضرت سلمان بڑا تھ نے جواب دیا یہ اس لیے کہ آپ نے برایک کو ایک ایک دیا چر آپ نے یہ دو کمال سے پائے جو ہم آپ کے جمم پر دیکھتے ہیں؟ آپ نے فرمایا اے ابو عبداللہ بن عمر بی تھ کو اواز دی انہوں نے کما اے ابو عبداللہ بن عمر بی تھ کو اواز دی انہوں نے کما

لیک یا امیرالمؤمنین! آپ نے فرمایا عہیں میں اللہ کی قتم دے کر دریافت کرتا ہوں کہ جس کیڑے کا میں تہبند باندھے ہوئ ہوں کیا یہ کیڑا تمہارا نہیں اور کیا تم نے اسے مجھے نہیں دیا؟ انہوں نے کہا ہاں! ہاں! اللہ کی قتم یمی بات ہے۔ ایک آپ کا ہے اور ایک میں نے آپ کو اپنا دے دیا ہے۔ یہ شنتے ہی حضرت سلمان وٹاٹھ نے فرمایا : بس! بس! آپ اب فرماتے جائے ہم سنتے سلے جائیں گے۔

حضرت عمر رفائق کی تحریمی :

کونا کی سے کہ جو مخص وہ بنر ظاہر کرے جو اس میں نہیں تو اسے اللہ تعالیٰ گھٹا دے گا۔

کرنا کی اس کا بدلہ اس کے بالکل پر خلاف ہو تا ہے۔ قدرت کے دستور کی ہے۔ مخلص کو اس کے اخلاص کے بدلے طاوت ' محبت اور بیب و عزت ملتی ہے جو اللہ اس کی طرف سے لوگوں کے دلول میں ڈال دیتا ہے۔ پر خلاف اس کے الن بنے والوں کی عزت و شمان اللہ تعالیٰ گھٹا دیتا ہے۔ یہی لاگت ہے اللہ کا ناموں ' اس کی صفتوں اور اس کی پاک ذات کے۔ جو مخص اپنی دینداری ' خدا تری ' نہد و علم کا مظاہرہ کرتا پھرتا ہے اور دراصل ان اوصاف سے خالی ہوتا ہے وہ ایک نہ ایک دن رسوائے عالم ہوتا ہے۔ پس بہ تو سمجھتا ہے کہ اس ریاکارانہ روش سے وہ لوگوں کی نظروں میں ذکی عزت بن جائے گا حالانکہ بوقت امتحان و دنیا کی نگاہوں میں ذکیل ہو جاتا ہے۔ پھر یہ کس قدر شوم کی قسمت ہے کہ لوگوں پر پچھ ظاہر کرے اور اللہ پر اس کے خلاف ظاہر کرے حالانکہ اس کی پوشدگیاں لوگوں پر خابر کو دیتا ہے تاکہ اس کے خلاف ظاہر کرے حالانکہ واس کے خلوا برکی جاس ہو جائے ہے۔ بعض صحابہ رہی تھی ہو ۔ یہ مالٹہ تعالیٰ سے خشوع نفاق کی بناہ چاہتے ہیں۔ اس کے عمل کا بدلہ اس کی بیشر گیاں لوگوں پر فاہر کرے الل مو جائے۔ بعض صحابہ رہی تی تو فیدا فاہر کرے حالانکہ ول خوفِ خدا ہے کہ اس کی ایموں ہوا کہ فاروق نوبی کی بناہ چاہتے ہیں۔ اس کے عمل کا بدلہ اس کی بیار کی ہو جائے۔ بعض صحابہ رہی تی تو خوبی خدا فاہر کرے حالانکہ ول خوفِ خدا ہو کہ والی ہو ۔ یہ معلوم ہوا کہ فاروق نوبی اس کی بیار اس کی بناہ بیاء میان اس کی خرامین کا خلاصہ ہے۔ بہت نفع والا اور بری شفا والا ہے۔ فائمد للہ۔

امیرالمؤمنین حضرت عمر بوالت کے اس خط میں اس کے بعد ہے کہ اللہ تعالیٰ بندوں کے وہی اعمال و افعال قبول کے مؤران نے فرماتا ہے جن میں خلوص و اظام ہو۔ اعمال کی چار قسمیں ہیں جن میں سے تین مردود ہیں ' ایک مقبول ہے۔ مقبول تو وہ ہے جو خلوص اور مطابقت شد یہ رکھتا ہو۔ مردود وہ ہے جس میں بید دونوں اوصاف خلوص اور پیروئی شدت نہ ہوں یا ان میں سے ایک نہ ہو۔ مقبول عمل وہی ہوتا ہے جو پہندیدہ رہ ہو اور پہندیدہ وہی عمل ہوتا ہے جس کا وہ عظم کرے اور اس کی رضا مندی کے لیے کیا جائے۔ جس عمل میں بیہ نہ ہوں وہ عمل اللہ کے محبوب نہیں ہوتے بلکہ اللہ ان سے ناراض ہوتا ہے اور ان کے کرنے والوں سے بھی۔ فرمانی قرآن ہے : ﴿ اَلَّذِیْ خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيٰوةَ لَيْبَدُلُو مُحْمَ اَلَّهُمْ اَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ (ملک : ۲) اس نے موت و حیات کو پیدا کیا ہے تاکہ تم میں سے نیک اعمال کرنے والوں کی آزمائی کرے۔ فضیل بن عیاض رہائی فرماتے ہیں یعنی خالص اور درست عمل۔ اس کی تشریح میں فرماتے ہیں کہ عمل میں اگر خلوص ہے لیکن درعظی یعنی سنت کی ما تحق نہیں تو وہ ممرود ہے اور شدت کی ما تحق ہے لیکن خلوص نہیں تو وہ عمل بھی اکارت ہے۔ خلوص کے معنی ہیں پیروی سنت رسول اللہ شاہیج کی۔ پھر آپ نے اس آبت کی اکارت ہے۔ خلوص کے معنی میں رضا جوئی اللہ کی اور درستگی کے معنی ہیں پیروی سنت رسول اللہ شاہیج کی۔ پھر آپ نے اس آبت کی اکارت ہے۔ خلوص کے معنی میں پیروی سنت رسول اللہ شاہیج کی۔ پھر آپ نے اس آبت کی اکارت ہے۔ خلوص کے معنی میں بیروی سنت رسول اللہ شاہیج کی۔ پھر آپ نے اس آبت کی اکارت ہے۔ خلوص کے معنی میں ہو اور غیراللہ کے لیے جو عمل ہو وہ معبول ہے تو اب اس عمل کا کیا صال ہے جو اللہ کے لیے بھی ہو اور غیراللہ کے لیے بھی ہو اور قبراللہ کے لیے بھی ہو اور غیراللہ کے لیے بھی ہو اور غیراللہ کے لیے بھی ہو وہ مقبول ہے تو اب اس عمل کا کیا صال ہے جو اللہ کے لیے بھی ہو اور غیراللہ کے لیے بھی ہو اور غیراللہ کے لیے بھی ہو اور غیراللہ کے لیے بھی ہو۔ آیا وہ

سارا عمل باطل ہو جائے گایا جتنا حصتہ اللہ کے لیے وہ ہے وہ مقبول باقی مردودیا سارا ہی مقبول؟ اس کا جواب یہ ہے کہ اس قتم کی بھی تین نوعتیں ہیں ایک تو یہ صورت ہے کہ پہلے تو یہ خالص اللہ کے لیے اُٹھا، پھرریا کاری درمیان میں آگئی اور غیر الله کا ارادہ ہوگیا تو اس میں تو پہلا ارادہ ہی معتبرہے۔ ہاں! اس کے بعد اگر خالص غیراللہ کے لیے ارادہ کر کے پہلے ارادے کو بدل دیا ہے تو اس کا حکم وہی ہے جو نیت کو اثناء عبادت میں بدل دے تو حکم بھی بدل جائے گا۔ دو سری صورت اس کے بالکل برعس ہے وہ بیا کہ شروع کیا غیر اللہ کی رضا مندی کے لیے پھراس کے دِل میں نیت اللہ کے واسطے کی خالص ہوگئ تو اس کے گزرے ہوئے عمل کا ثواب تو گیا۔ ہال نیت کے بدل ڈالنے کے بعد کے عمل کا ثواب اسے ملے گا۔ اگر عبادت ایس ہے کہ آخر کی صحت اوّل کی صحت پر موقوف ہے تو لوٹانا واجب ہو گاجیسے نماز' ورنہ لوٹانا واجب نہ ہوگا۔ جیسے وہ مخض جوغیراللد کے لیے اجرام باندھتا ہے پھر تھرنے کے وقت اور طواف کے وقت اپنی نیت درست کر لیتا ہے۔ تیسری صورت یہ ہے کہ ایک مخص کسی عبادت کو شروع کرتا ہے اللہ کے لیے بھی اور لوگوں کے لیے بھی۔ اللہ کا فرض بجالانا چاہتا ہے اور ساتھ ہی لوگوں سے جزاء اور شکریہ بھی چاہتا ہے۔ اس کی مثال ایس ہے کہ کوئی مخص أجرت پر نماز برسطے لیکن اگر اسے اجرت نہ بھی ملے تب بھی نماز کو نہیں چھوڑ تا۔ ہاں اس وقت وہ نماز پڑھتا ہے اللہ کے لیے اور اجرت حاصل کرنے کے لیے یا مثلاً کوئی شخص حج کرتا ہے کہ اس سے فریضہ حج اوا ہو جائے اور یہ بھی مشہور ہو جائے کہ فلاں حاجی ہے ' زلاۃ دیتا ہے وہ بھی اسی طرح تو اس کا عمل مقبول نمیں اور اگر نبیت کو بجا آوری فرض میں شرط مانا جائے تو اس پر اس فعل کا دوبارہ کرنا واجب ہے اس لیے کہ حقیقت اخلاص جو عمل کی مقولیت کی روحِ روال ہے وہ اس کے عمل میں پائی نہیں گئی اور جو تھم کسی شرط سے معلق ہو وہ اس کی موجودگی کے بغیر معدوم ہے۔ اخلاص کے معنی صرف معبود برحق کی بجا آوری طاعت کا قصد کرنا ہے۔ اسی کا انسانوں کو تھم ہے اور جب یہ نہیں تو گویا اس نے بجا آوری تھم نہیں کی۔ اس لیے وہ فریضہ جو کا توں اس کے ذمے بلق رہا۔ صرتے صدیث کی دلالت بھی اس پر موجود ہے۔ رسول اللہ سٹھیل فرماتے ہیں : اللہ تعالی قیامت کے دن فرمائے گاکہ میں سب شریکوں سے بے نیاز ہوں۔ جو شخص اپنے کسی عمل میں میرے ساتھ دو سرے کو شریک کرتا ہے وہ سارا کا سارا عمل اس شريك كاب كي مطلب اس آيت مباركه كابحى ب: ﴿ فَمَنْ كَانَ يَزْجُوْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَّلاَ يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ (اكلت: ١١٠)

فرمان فاروقی:

خرانوں کے متعلق ہیں انہیں تم کیما کچھ جانے ہو؟ مراد اس سے یہ ہے کہ اخلاص والوں کے برے برے برے درج ہیں۔ اس کے ول کو' اس کے بدن کو غذا یماں بھی پنچائی جاتی ہے اور اس کے لیے رحمت اللی کے خزانے قیامت کے لیے بھی جمع ہوتے ہیں۔ پروردگارِ عالم اپنے نیک بندوں کو جزائے آخرت کے ساتھ دنیا میں بھی بدلے دیتا ہے۔ بیاس بھی بدلے دیتا ہے۔ بیعی فرمانِ اللی ہے: ﴿ وَإِنَّمَا تُوفُونَ اُجُوْرَکُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ (آلِ عمران: ۱۸۵) یعنی تنہیں پورے بدلے قیامت کے دن جینے جائیں گے۔ دنیا میں جو ملتا ہے ظاہر ہے کہ پورا بدلہ نہیں۔ حضرت ابراہیم علائی کی بابت فرمانِ قرآن ہے کہ ہم نے انہیں دنیا میں جو ملتا ہے ظاہر ہے کہ پورا بدلہ نہیں۔ حضرت ابراہیم علائی کی بابت فرمانِ قرآن ہے کہ ہم نے انہیں دنیا میں بھی وہ صالحوں میں سے ہیں۔ اس کے مثل فرمان ہے ہم نے انہیں دنیا میں بھی دیا۔ آخرت میں بھی وہ میں بین فرمایا کہ رہ العالمین نے خلیل اللہ کو ان کا آجر دنیا میں بھی دیا۔ اس کے مثل فرمان سے بیں۔ ان کی باک زندگی میں بست بچھ نعتیں انہیں عطا فرمائیں۔ ان کی جان میں' ان کے ول میں' ان کی اولاد میں' ان کے مال میں' ان کی پاک زندگی میں بست بچھ نعتیں انہیں عطا فرمائیں۔ ان کی جان میں' ان کے ول میں' ان کی اولاد میں' ان کے مال میں' ان کی پاک زندگی میں بست بچھ نعتیں انہیں عطا فرمائیں۔ ان کی جان میں' ان کے ول میں' ان کی اولاد میں' ان کے مال میں' ان کی پاک زندگی میں

لکن ظاہر ہے کہ یہ پورا آجر نہیں۔ قرآن میں بہت ی آیتیں ہیں جن سے ثابت ہو تا ہے کہ نیکی کرنے والوں کو دو آجر ملتے ميں۔ ونياكا آجر بھى اور آخرت كا اجر بھى بورا اجر موتا ہے۔ فرمان ربانى ہے : ﴿ لِلَّذِيْنَ ٱحسَنوْا فِي هٰذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةً ﴾ الخ (قل: ٣٠) نيكيال كرنے والول كو اس دنيا ميں بھى نيكى لتى ہے اور آخرت كا گھر بھى بهت ہى بھلا ہے۔ متقبول كے اس اصلی گھر کاکیا ہی کمنا ہے؟ اور آیت میں ہے جھول نے ظلم سے کے بعد راو النی میں ججرت کی۔ ہم انہیں بمترین جگہ دنیا میں دیں گے اور اجر آخرت تو بہت ہی برا ہے اگر یہ جانتے۔ اس صورت میں فرمان ہے جو بھی نکیاں کرے مرد ہویا عورت ہو' ہاں ہو مؤمن تو ہم اسے حقیقاً پاک زندگی کے ساتھ زندہ رکھیں گے اور ان کی تمام تر نیکیوں کا بھترین بدلہ انہیں عطا فرمائیں گے۔ اپنے خلیل ملائلہ کی بابت فرماتا ہے ہم نے اسے دنیا کی جھلائی دی اور آخرت میں بھی وہ نیک لوگوں میں ہیں۔ اس ایک سورة میں یہ مطلب چار جگہ بیان فرمایا گیا ہے اس میں ایک باریک نکتہ یہ ہے کہ اس سورة میں اللہ تعالیٰ نے اپنے انعامات گنوائے ہیں' اپنی نعتوں کی اصول و فروع بیان فرمائی ہیں اور بیان فرمایا ہے کہ یمال کی نعتوں سے بہت ہی بهتر نعتیں آخرت کی ہیں۔ ان کا تفاوت سمجھ سے اور سمجھانے سے خارج ہے۔ دنیا میں اللہ جو کچھ دے رہا ہے بیہ تو ڈھیر میں سے دانے کے برابر بھی نہیں۔ اگریہ لوگ اطاعت اللی میں لگے رہے تو اس سے کہیں برھ چڑھ کر نعتیں اللہ تعالیٰ انہیں آخرت میں عطا فرمائے گا۔ پورے بدلے نیک کاروں کے قیامت کے دن ہی ملیں گے۔ فرمانِ رب العالمین ہے کہ لوگو! اسپنے پالنمار سے استغفار کرو بھراس سے توبہ کرو' اس کی طرف جھکو وہ تہمیں بھترین فائدے زندگی بھر تک یمال بھی پنچاتا رہے گااور ہرایک فضل والے کو اس کا فضل وہ دے گا۔ اس لیے امیرالمؤمنین حضرت عمرین خطاب بڑھ فرماتے ہیں تیراکیا گمان ہے اس ثواب کی نسبت جو اللہ کے پاس ہے اس کی دنیوی روزی میں اور اپنی رحمتوں کے خزانوں میں۔ والسلام! بیہ تنھے چند وہ فائدے اور حکمتیں جن کے بیان سے امیر المؤمنین کی کتاب بحربور ہے۔ ولحمد لللہ رب العالمین ا

الغیر علم کے دیتی مساکل بتلانے اور فتوے دینے کی حرمت کابیان:
علی الله مالا تغلفون کو الاعراف: ۳۳ پر سرحاصل بحث کر چکے ہیں اور وہاں ہم نے بتلا دیا ہے کہ یہ شائل ہے بغر علم کے اساء رہ ' صفاتِ رہ ' مفاتِ رہ ' شفر عرب دین میں زبان کھولئے کو (۲) حضرت الو ہریرہ بڑاٹھ کی روایت سے یہ مرفوع حدیث بھی گزر چکی ہے جس میں ہم شرع رہ و بغیر شوت و دلیل کے فتوی دیا جات اس کا گناہ فتوی دینے والے پر ہے۔ (۳) نبی شرقیا نے لوگوں کو قرآن میں جھگوتے کہ و بغیر شوت و دلیل کے فتوی دیا جات اس کا گناہ فتوی دینے والے پر ہے۔ (۳) نبی شرقیا نے لوگوں کو بریادی کا سب بی ہوا کہ انہوں نے کہ کاب اللہ کو آپس میں کرایا حالا نکہ خدائی ہوئے دیکھ کر فرمایا کہ تم سے پہلے کے لوگوں کی بریادی کا سب بی ہوا کہ انہوں نے کہ کاب اللہ کو آپس میں کرایا حالا نکہ خدائی سے تم جانل ہو اے اس کے عالم کی طرف سونے نہ کہ تکلیف کر کرا کر چھ نہ کچھ کہ دے۔ اور سنے! (۳) حضرت عاکشہ صدیقہ بڑی ہے پر ہمت گئی ہے کہ کتاب اللہ کی جس تغیر کا علم نہ ہو اسے اس کے عالم کی طرف سونے نہ کہ تک کرا کر پھھ نہ کچھ کہ دے۔ اور سنے! (۳) حضرت عاکشہ صدیقہ بڑی ہے پر ہمت گئی ہو کہا تھا ہو کہو اور جس ہو کہوں نہ کیا اللہ کے دول شور ہے گئی ہو کہوں نہ کی کرا کر پھھ نہ کچھ کہ دے۔ اور سنے! (۳) حضرت عاکشہ صدیقہ بڑی ہے کہ کرا کر پھی نہ ہو آپ کے والد ماجد حضرت ابو بکر صدیق بڑا ہو گھے کون ما آسان اپنا سابیہ دیتا اور کون می ذمین اپنی پیٹے پر چلئے دیں۔ (۵) خلیفۃ المسلمین سے ایک آب سے تو آپ کے والد ایک تو کون بات مند سے آپ کون بات اسان اپنا سابیہ دیتا اور کون می ذمین اپنی پیٹے پر چلئے دیں۔ (۵) خلیفۃ المسلمین سے ایک آبت قرآن کا کالگا تو مجھے کون سا آسان اپنا سابیہ دیتا اور کون می ذمین اپنی پیٹے پر چلئے دیں۔ (۵) خلیفۃ المسلمین سے ایک آبت قرآن کالگا تو بھوکے کون سا آسان اپنا سابیہ دیتا اور کون می ذمین اپنی پیٹے پر چلئے دیں۔ (۵) خلیفۃ المسلمین سے ایک آبت قرآن کا

مطلب دریافت کیا جاتا ہے تو آپ فرماتے ہیں جھے کون سی زمین اٹھائے گی اور کون سا آسمان سایہ دے گا میں کمال جاؤل گا کیا کرول گا؟ جبکہ میری زبان سے مراد اللی کے علاوہ کچھ اور نکل جائے۔ (۱) امیر المؤمنین حضرت علی بڑا تی فرماتے ہیں اللہ تعالیٰ اس کے دِل کو محصندا رکھے جس سے کوئی مسئلہ شریعت کا پوچھا جائے وہ نہ جانتا ہو تو صاف کہہ دے کہ اللہ کو علم ہے۔ (۱) آپ کا ارشاد ہے کہ پانچ چیزیں بھیشہ محفوظ رکھو کمی جہیں کانی ہیں۔ (۱) انسان صرف اپنے رب کا ڈر و خوف رکھے۔ (۲) فقط اپنے گناہوں سے لرزال و ترسال رہے۔ (۳) بعلم ہو تو علم سیھنے ہیں شرم و حیانہ کرے۔ (۳) عالم ہو اور پھر کسی مسئلہ کو اچھی طرح نہ جانتا ہو اور اس کا سوال ہو جائے تو صاف کہہ دے کہ اللہ ہی کو علم ہے۔ (۵) دین میں صبر کا درجہ وہی ہے جو جہم میں سرکا ہے۔

(٨) ايك اعراني رائے ميں حضرت ابن عمر رفي الله سے ملتا ہے اور يوچھتا ہے كيا ابن عمر رفي الله آپ بى بير؟ آپ نے فرمایا : ہاں! اس نے کما بشکل بری تلاش سے آپ تک پہنچا ہوں۔ اب بتلا دیجئے کہ کیا پھو پھی وارث ہوتی ہے؟ آپ نے فرمایا مجھے اس کاعِلم نہیں۔ اس نے کہا ہیں؟ آپ کو علم نہیں؟ آپ نہیں جانتے؟ آپ نے فرمایا ہاں تم اہل مدینہ کے علماء کے یاس جاو اور ان سے یہ مسلد دریافت کرو۔ اس نے جاتے ہوئے آپ کے ہاتھ چوم لیے اور کما آپ بست ہی بمتر آدمی ہیں۔ ديكها آپ نے؟ جب اس چيز كاسوال مواجع جانتے نہ تھے تو صاف كمه ديا كه ميں اس كاجواب نہيں دے سكتا، مجھے اس كاعِلم نہیں۔ (۹) حضرت ابنِ مسعود بولتھ فرماتے ہیں کہ جے علم ہو وہ جواب دے جے علم نہ ہو وہ صاف کہہ دے کہ اللہ ہی کو علم ب الله تعالى نے اپنے نبی التی اس جمی فرما دیا ہے کہ لوگوں میں اعلان کر دو کہ میں تم سے کوئی اُجرت نہیں چاہتا 'ند میں تکلیف کرنے والوں میں ہوں۔ (۱۰) حضرت ابنِ مسعود اور (۱۱) حضرت ابنِ عباس اللہ اللہ سے ابت ہے کہ جو ہر ہرسوال کا جواب ہی دیتا رہے سمجھ لو کہ یہ پاگل ہو گیا ہے۔ (۱۲) حضرت شعبی رواتھ سے جب کوئی سخت مسلم دریافت کیا جاتا تو آپ فرماتے بہت سے جانوروں والے نہ آگے کیے جائیں نہ چیچے ہٹائیں جائیں۔ اس کاسوال اگر صحابہ رہی اور اس ہو تا تو انہیں مجی غور و فکر کی ضرورت پڑ جاتی۔ (۱۳) ابو حصین اسدی روائید فرماتے ہیں کہ آج کل کے فقماء اہم مسائل میں فتوے بآسانی دے دیتے ہیں لیکن میں مسائل اگر حضرت عمر بناتھ کے سامنے پیش ہوتے تو تمام اہل بدر کو جمع کر لیتے۔ (۱۴) ابن سیرین رطاقیہ فرماتے ہیں انسان کے لیے جابل ہی رہ کر مرجانا اس سے بمترہ کہ نہ جانی ہوئی بات کا فقویٰ دے دے۔ (۱۵) قاسم فرماتے ہیں انسان اپنی بھتری اور بھلائی اسی وقت قائم رکھ سکتا ہے جب کہ صرف وہی بات زبان سے نکالے جس کا پورا علم اسے حاصل ہو۔ اے عراقیو! تمہاری یہ بھرمار سوالات کی ہمیں تو بہترہے کہ اللہ اور رسول کی شریعت میں باوجود بے خبری کے فتوے بازی كرتے چري- (١٦) مالك طبیع فرماتے ہيں كه عالم كى سمجھدارى اسى ميں ہے كه صاف كهد دے كه ميں بيد مسئله نهيں جانتا-ممکن ہے اس کے لیے پروردگار بھلائیاں سمیٹ دے۔ (۱۷) ابن ہرمز فرماتے ہیں ہردین دار عالم کو چاہیے کہ اپنے شاگردوں کو میں نہیں جانتا کا کلمہ سکھا دے تاکہ انہیں یہ کہنا آسان ہو جائے ورثہ اُلٹ بلیٹ فتوے دے کرایے تنین اور دوسروں کو برباد کر دیں گے۔ (۱۸) شعبی راتھ فرماتے ہیں "میں نہیں جانیا" کمنا آوھا عِلم ہے۔

(۱۹) ابن جبیر رطانتے ہیں اس پر حسرت و افسوس ہے جو باوجود نہ جانے کے کمہ دے کہ میں جانتا ہوں۔ (۲۰) ابنِ علان فرماتے ہیں کہ جب انسان دمیں نہیں جانتا "کنے سے غفلت برتا ہے تو اس کی باتیں نقصان اور عیب سے پُر ہو جاتی ہیں۔ (۲۱) ابنِ عباس میں فرماتے ہیں۔ (۲۲) امام مالک رطانتے کے پاس ایک صاحب آئے 'ایک مسئلہ پوچھا' کئی دن ہیں۔ (۲۱) ابنِ عباس میں فرماتے ہیں۔ (۲۲) امام مالک رطانتے ہیں۔ (۲۱) ابن

گھرے رہے لیکن آپ نے اس کافتوئی نہ دیا' آخر اس نے کہا اب میں جانا چاہتا ہوں جھے فتوئی عنایت ہو۔ آپ بہت دیر تک سرنیچا کیے سوچتے رہے پھر سر آٹھا کر فرمایا ئن میں وہ بات کہتا ہوں جس کی بابت جھے نیکی کی اُمید ہُو۔ جب تیرے سوال کے جواب کا جھے یکم نہیں تو میں کیسے جواب دے دوں؟ (۲۳) مالک روایت فرماتے ہیں فتوئی نویسی میں جلدی کرنا ایک فتم کی جمالت اور حماقت ہے' سوچنا سمجھنا اللہ کی طرف سے ہے اور تیزی' عجلت اور جلدی شیطان کی طرف سے ہے۔ بہت بہتر سند سے فرمانِ رسولِ اکرم مالی مروی ہے کہ سوچ اللہ کی جانب سے ہے اور عجلت و جلدی شیطان کی طرف سے ہے۔

(٢٥) ابن المنذر فرماتے بیں عالم شخص الله اور اس كى مخلوق كے درميان ب اسے چاہيے كه خوب غور كر لے كه کس طرح کا واسطہ یہ بنتا ہے؟ (۲۷) امام مالک رمالتہ جوابات کی کثرت کو بہت مکروہ رکھتے تھے اور کہتے تھے اپنی تحقیق اور عِلم ك بعد جوابِ سوال دونه كه تقليد كابدترين پشه ايخ كلے ميں وال لو- (من الله خلده نے ربيد سے كماكه آپ مفتى ہيں ویکھتے ہر سوال کے جواب ہی کی نیت نہ رکھو۔ (٢٨) ابنِ مسیب ہرفتوے کے وقت یہ وُعا پڑھ لیا کرتے تھے : اللَّهُمَّ سَلِّمْنِيْ وَ سَلِّمْ عَنِّيْ الْي المجمع بھى سلامتى دے اور مجھ سے انہيں بھى سلامتى عطا فرماى- (٢٩) امام مالك رايتي فرماتے ہيں ميں جب تک اپنے سے برے سے دریافت ممکر لول فتوے نہیں دیا کرتا۔ کھی تو میں حضرت رہید سے ، کبھی حضرت کیلی بن سعد سے دریافت کر لیا کرتا ہوں۔ ان دونوں کا تھم بھی مجھے میں ہے۔ لوگوں نے کما فرض کرو وہ متہیں منع کردیتے تو؟ فرمایا میر تو میں ستا چھوٹا افتوی برگزنہ دیتا۔ (۳۰) حضرت ابن عباس بھٹانے اپنے مولا عکرمہ روائی سے فرمایا جالوگوں کو فتوے دیتا رہ- میں تھے مدد پہنچانا رہوں گا' جو وہ سوال کرے جو اس کے لیے فائدہ مند ہو تو اسے فتویٰ دے اور جو ایسی بات دریافت کرے جو اس کے لیے بیار ہو تو اسے کوئی جواب نہ دو۔ صرف اس بات سے تم لوگوں کو دو تمائی تکلیف سے اپنے تیس بچالو کے۔ (m) ابوب را اللہ سے جب کوئی شخص سوال کرنا' آپ اس سے کہتے پھرسے کہو اگر دوبارہ بھی وہ بی کہتا تو جواب دیتے ورنہ مركز نه ديت- اس ميس كئ ايك فوائد بين- اول توبيك وضاحت اوربيان اس مين بخوبي موجاتا ب- سوال كوسمجم لين كا بورا موقعہ ملتا ہے۔ دوم یہ کہ ممکن ہے پہلے سوال کی تشریح اس دو سرے سوال سے ہو جائے پہلے میں کوئی بات چھپالی ہو تو اب ظاہر ہو جائے۔ سوم ممکن ہے ساکل کے زہن میں پہلے کوئی بلت نہ ہو اب آ جائے۔ چہار ماکو سائل نے خواہ مخواہ ب ضرورت کوئی بات یو چھی ہے تو اب ایکھائے گا۔ سوال میں تغیرو تبدل زیادتی نقصان مو جائے گا تو اسے معلوم ہو جائے گا کہ یہ سائل نہیں بلکہ بولیسا ہے فالی دماغ چائے آیا ہے مخالطہ دینا چاہتا ہے ابت پچھ نہیں فرضی سوال گھر لیا ہے ، جس کا جواب خواہ مخواہ مجھ پر واجب نہیں۔ علی جواب تو بوقت ضرورت جائز ہو جاتا ہے۔ ہاں جب واقعہ رونمائی کرچکا ہو تو جواب ضروری ہو جاتا ہے اور اس وقت اللہ کی طرف سے بھی نیکی کی راہ نمائی اور رونمائی ہو جایا کرتی ہے۔

اس تقلید کی تقسیم:

واجب نہیں: پہلی فتم کی نوع تین ہیں: ایک تو مُنہ پھیرلینا اس چڑے جو اللہ کی آثاری ہوئی ہے اور اس کا کہی بیان جس سے فتوی جائز ہے اس کی طرف النفات نہ کرنا اور بروں کی تقلید پر سمارا کرلینا۔ دو سری فتم ان کی تقلید کرنا جن کی نبست یہ علم بھی نہ کہ آیا ہوں اس کی طرف النفات نہ کرنا اور بروں کی تقلید پر سمارا کرلینا۔ دو سری فتم ان کی تقلید کرنا جن کی نبست یہ علم بھی نہ کہ آیا ہے اس تا خلاف اس کا قول ہو۔ جس کی تقلید یہ اس تا خلاف اس کا قول ہو۔ جس کی تقلید اس کے خلاف اس کا قول ہو۔ جس کی تقلید اس کے خلاف اس کا قول ہو۔ جس کی تقلید اس کے خلاف اس کا قول ہو۔ جس کی تقلید اس کے پیر بھی اسے نہ چھو ڈنا۔ پہلی اور تیسری فتم میں فرق ہیہ ہے کہ پہلے نے تو تقلید کی ہے ، جمت و عِلم و دلیل پر قابو اللہ و رسول اس نے تقلید کی ہے دلیل خاہر ہو جانے کے بعد۔ پس یہ پہلا بھی ندمت کے لائق ہے اور اللہ و رسول

کتے ہیں کہ ان آیتون میں تو کافروں کی جو بے عقل اور مراہ تھے تقلید منع ان آيتول پر مقلدول کااعتراض: فرمائی گئی ہے نہ کہ ہدایت یافتہ علماء اور ائمہ کی تقلید سے روکا ہے ' بلکہ ان سے تو سوال کرنے کا تھم دیا ہے، قرآن فرماتا ہے۔ پوچھ او اہل ذکر سے اگر تہمیں علم نہ ہو۔ یمال اہل ذکر سے مراد اہل علم ہے اور بوچھ کرمان لیبابی تقلید ہے۔ پس اس آیت سے غیرعالم کو عالم کی تقلید کرنے کا حکم ہوتا ہے اس کاجواب میر ہے کہ الله سجانہ و تعالی نے ان کی ندمت و برائی کی جو اللہ کی آثاری ہوئی شریعت سے مُنہ موڑ لیں اور آبائی تقلید کی طرف رجوع كريس يى وه تقليد ہے جس كى بدى ير ، جس كى حرمت ير ، جس كى فرمت ير ، سلف اور چاروں امام متفق بيں - بال! جس ف اپی طاقت بھر کسی مسلے کی جتبو قرآن و حدیث میں کی'نہ ملاتواہے سے برے عالم سے دریافت کیااور اس کے فتوے پر عمل كيا تو اس ميس كوكى برائى اور كناه نهيل- اس كا يورا بيان واجب اور جائز اتباع ك بيان ميس آئ كا ان شاء الله! يوتقى آيت : ﴿ وَلاَ تَفْفُ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ (اسراء : ٣٦) جس كا تختي عِلم نه هو اس ميس زبان نه كھول- باتفاقِ ابل عِلم تقليد شیں۔ اس کا خلاصہ بھی عفریب آ جائے گا۔ ان شاء اللہ! پانچویں آیت میں ہے : ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَوَّمَ رَبِّي الْفَوَاحِشَ ﴾ الخ (الاعراف: ٣٣) ليعني ميرے رب نے يى حرام كيا ہے كہ فخش ہو خواہ كھلا ہو خواہ بوشيدہ ہو اور گناہ اور بلاوجہ سركشي اور ب وليل شرك اور الله ير وه كمناجو تم نه جانع بو- چيشى آيت: ﴿ اتبعوا ما انزل اليكم من ربكم ﴾ تمهارى طرف الله كى جانب سے جو اُترا ہے اس کی تابعداری کرو اس کے سوا اور اولیاء کی نہ مانو۔ پس خاص اللہ کی وحی کی اتباع کرنے کا تھم ہوا اور مقلد کو بھی کسی دن یہ پت ہی نہیں ہو تا کہ آیا یہ وہی الی میں ہے بھی یا نہیں؟ یہ تواس کے ظاہر ہو جانے کے بعد بھی کہ اس کے امام کا قول اس وحی اللی کے خلاف ہے تقلید کو ہاتھ سے جانے نہیں دیتا۔ پس خابت ہو گیا کہ ان کی بیہ تقلید الله کی أ تارى موئى وحى كے خلاف ہے۔

فرمان باری تعالی ہے: ﴿ فَإِنْ تَعَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوْهُ إِلَى اللهِ وَالوَّسُولِ ﴾ تروید تقلید کی سانویں آیت: الخ زناء: ۵۹) اگرتم میں کوئی جھڑا پر جائے تو اے اللہ کی طرف اور اس کے

ر سول (مٹھیے) کی طرف لوٹاؤ۔ اگر تم اللہ پر اور قیامت پر ایمان رکھتے ہو۔ میں بھتر ہے اور میں اچھے انجام والا ہے۔ جب اللہ اور اس کے رسول سٹھیے کے سوا اوروں کی طرف اپنا اختلاف لے جانا حرام ہوا تو تقلید کی تو رگ گردن کٹ گئے۔ آٹھویں آيت: ﴿ أَمْ حَسِنْتُمْ أَنْ تَذْخُلُوا الْجَنَّةَ ﴾ الخ ويتره: ٢١٣) ثم ني بي سجه ليا ب كه تم جنت مي يلي جاو ك؟ حالاتكه ند تو الله كوتم ميں سے مجابدين كاعِلم موائد ان كاجو اس كے اور اس كے رسول كے اور مؤمنوں كے سواكسى كو ولى دوست نيس بناتے۔ بتلاؤ اس سے زیادہ دلی دوست دوسرے کو بنانا اور کیا ہوگا کہ ایک شخص کے کلام کو کلام اللہ پر'کلامِ رسول پر اور ساری اُمت کے کلام پر مقدم کر دیا۔ کلام اللہ اور سُنت رسول اللہ سے ایم اور اجماع اُمت کو اس کے ایک قول پر پیش کرنا اگر اس کے مطابق ہو تولینا ورنہ رو کر دیتا ہے اور بات ہے کہ کھلے لفظوں میں نہیں بلکہ حیلے کرے 'باریکیاں تکال کر' اگر ہے بھی ولیجه نمیں تو پھر دلیجه اور کیا ہوگا؟ نویں آیت اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿ يوم تغلب وجو ههم ﴾ الخ ' (احزاب: 22) قیامت کے دن ان کے چرے آگ جنم میں اُلٹ بلیف جلس رہے ہول گے اور بیر کمہ رہے ہول گے کہ کاش ہم اللہ کی اور اس کے رسول (التی ایم) کی اطاعت کرتے اور کمیں گے کہ اللی ہم نے اپنے سیدوں سرداروں اور بروں کی پیروی کی جنہوں نے میں راہ راست سے بھٹکا دیا۔ اس آیت کے توالفاظ ہی تقلید کے لیے وبالِ جان ہیں۔ ہاں! یہ مقلدیهال ایک اعتراض کرتے ہیں کہ صاحب بیہ تو ان کے لیے ہے جو راہ راست سے برکائیں گے لیکن جو راہ راست دکھائیں ان کے لیے تو یہ نہیں۔ اس کا جواب سے ہے کہ بندہ ہدایت والا ہو ہی نہیں سکتا جب تک کہ اللہ کی آثاری ہوئی وحی کی اتباع میں نہ لگ جائے۔ یہ مقلد اگر قرآن و حدیث کاعارف ب تویه بدایت والا ب چرتویه مقلدی نهیں۔ اور اگریداس شریعت کو جانتا ہی نہیں جو الله نے اپنے رسول ملتی پر آثاری ہے تو یہ جامل ہے اور اپنے اقرار کے مطابق گمراہ ہے پھراس نے کیے جان لیا کہ یہ اس کی تقلید میں برسر حق ہے؟ یمی جواب ان کے تمام سوالوں کا ہے جو اس باب میں وہ وارد کیا کرتے ہیں۔ مانا کہ یہ ہدایت والول کے مقلد ہیں۔ لیکن خود تو ہدایت سے خالی ہیں۔ ایک اعتراض مقلدین کا یہ بھی ہے کہ جب جمارے امام ہدایت پر ہیں تو ہم بھی ہدایت پر بیں اس لیے کہ ہم تو اتنی کے قدم بقدم چلتے ہیں۔ اس کا جواب یہ ہے کہ ان کے قدم بقدم چلنا تو ان کی تقلید کو روكا ب اور اس باطل كرتا ہے۔ ان كا اپنا طريق اتباع دليل تھا نه كه تقليد ان بزرگوں نے تو خود اپنى تقليد سے دنياكو ممانعت کر دی ہے جیسے کہ عنقریب اس کابیان آئے گا' ان شاء اللہ تعالی۔ پس جو شخص قرآن و حدیث کو چھوڑ تا ہے اور جس چزے ائمہ نے منع فرمایا ہے اس کا مرتکب ہو تا ہے۔ الله اور رسول نے بھی اس سے باز رکھا ہے لیکن میہ نہیں زکتا 'میہ ان اماموں کے طریق پر کمال رہا؟ یہ تو ان کا مخالف ہوا۔ ان اماموں کے طریقے پر وہ ہیں جو جست و دلیل پر چلیں۔ تقلید کی خصلت توید ہے کہ جس قدر حصر قرآن و حدیث اور دلیل کا تمهارے اینے امام کے مطابق ہے وہ لے لیتے ہو اور جو خلاف ہو اسے چھوڑ دیتے ہو' حالاتکہ ائمہ کا طریقہ اس کے بالکل برعکس تھا۔ وہ ہرایک کے قول کو قرآن و حدیث پر پیش فرماتے تح اور اننی دو کو اصل اسلام جانتے تھے۔ سب کے خلاف قرآن و حدیث' اقوال و افعال کو چھپر پر رکھ دیتے تھے اور قولِ الله ورسول کو سرآنکھوں پر رکھ کردل میں بٹھالیتے تھے۔

اس سے یہ بھی ظاہر ہوگیا کہ وہ غلط گو ہیں جو تقلید و اتباع کو ایک کتے ہیں۔ بلکہ ان دونوں اتباع اور تقلید کا فرق : میں خالفت ہے۔ اللہ نے اس کے رسول ساتھ کیا نے اور اس کے دین کے عالموں نے ان دونوں میں فرق کیا ہے اور ان دونوں کی حقیقت بھی بالکل جداگانہ ہے۔ اتباع کہتے ہیں اپنے پیشوا کے طریق پر چلنے کو اور جو

وہ کرتا تھا ای کے کرنے کو۔ امام ابو عمر روائیے نے جامع میں باب باندھا ہے کہ یہ باب ہے تھلید کے فساد کا اور اس کی نفی کا اور تھلید اور اتباع کے فرق کا۔ ابو عمر فرماتے ہیں اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنی کتابِ عزیز میں کئی جگہ تھلید کی ندمت کی ہے۔

فرمانِ ربّاني ب : ﴿ إِتَّ حَذُواۤ آحُبَارَهُمْ وَ رُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ (تب: ٣١) مدمت تقلید دسویں آیت: حضرت حذیفہ رہالتہ وغیرہ سے مروی ہے کہ اہل کتاب نے اپنے علماء کو رب بنالیا تھا۔ اس کے معنی یہ نہیں کہ وہ ان کی عبادت کرنے لگے تھے بلکہ یہ معنی ہیں کہ جے وہ طال کمہ دیت ، جے وہ حرام کمہ دیتے یہ ان کی تقلید کر کے اسے اس طرح مان لیتے۔ حضرت عدی بن حاتم بناتھ فرماتے ہیں میں رسول الله ماتھیم کی خدمت میں حاضر موا'اس وقت میرے گلے میں صلیب بندھی موئی تھی۔ آپ نے مجھ سے فرمایا عدی بد بنت اپنے گلے سے آثار پھینکو۔ جب میں آپ کے پاس پنچااس وقت آپ سورة براة کی اللوت فرمارہے تھے۔ جب آپ نے آیت: ﴿ إِتَّخَذُوْآ أَخْبَارُهُمْ وَ رُهْبَانَهُمْ أَزْبَابًا مِّنْ دُوْنِ اللهِ ﴾ (توبه: ٣١) روحى توميس في عرض كيايا رسول الله طلي الم الله علي علماء اور ورويثول كورت نسیں مانا تھا۔ آپ نے فرمایا ہاں یہ بالکل درست ہے لیکن کیا ہے بات نسیس کہ وہ اللہ کے حرام کو تم پر حلال کر دیتے تھے تو تم اے طال ہی کنے لگتے تھے اور جب ان کی سرکارے طال کے حرام ہونے کا فتوی ماتا تو تم اے حرام کرلیا کرتے تھے؟ میں نے کہا یا رسول الله مالی میں تو بے شک ہوا ہے۔ آپ نے فرمایا بس یمی ان کی پرستش اور عبادت کرنا ہے۔ یہ حدیث مند اور ترفدی میں مطول موجود ہے۔ ابو البختری روائل اس آیت کی تفیر میں فرماتے ہیں کہ اگر یہ علاء اور الله والے انہیں الله کے سوا اور کی عبادت کا حکم دیتے تو بید نہ مانتے۔ لیکن انہوں نے حلال کو حرام ، حرام کو حلال کردیا اور انہوں نے آ تکھیں بند كرك مان ليا- يى انسي رب بنانا تقا- حضرت حذيفه راته عن يوجها كياك كيابيد ان كى عبادت الله ك سواكرت تصي آپ نے فرمایا نسی - لیکن میر علماء ان کے لیے حرام کو حلال کمد دیتے تو مید اسے حلال کھنے اور حلال کو حرام بتلاتے تو بھی میر مان لیتے۔ فرمانِ ربانی ہے اس طرح ہم نے بچھ سے پہلے کسی بستی میں کوئی ڈرانے والا نہیں بھیجا گروہاں کے آسودہ حال لوگوں نے یمی کما کہ ہم نے اپنے باپ دادوں کو ایک طریقے پر پایا ہے ، ہم تو اننی کے آثار کی پیروی کرتے رہیں گے۔ نبی نے كما أكرچه مين تمهارے پاس اس سے زيادہ مدايت والى بات لايا مو ، جس پر تم فے اپنے باپ دادوں كو پايا ہے تو بھى؟ پس اس آیت میں صاف ہے کہ بروں کی تقلید نے انہیں ہدایت کے قبول کرنے سے باز رکھا یماں تک کہ انہوں نے صاف لفظوں میں کمہ دیا کہ ہم تمہاری رسالت کے معربیں۔ ان کے اور ان جیسے اوروں کے بارے میں قرآن فرماتا ہے۔

﴿ إِذْ نَبَرًا الَّذِيْنَ اتَّبِعُوْا مِنَ الَّذِيْنَ اتَّبِعُوْا مِنَ الَّذِيْنَ اتَّبَعُوْا ﴾ الخ (البقرة: ١٢١) جبكه وه لوگ جن كى تابعدارى كى گئ گيار ہويں آيت : ہے ' بيزار ہو جائيں گے ان لوگوں سے جنوں نے ان كى تابعدارى كى تقى ' عذابوں كو ديكھ ليس گے اور رشتے اور سبب سب كث جائيں گے۔

الل كفركى فدمت بيان كرتے ہوئے انہيں ڈانٹ ڈپٹ كے طور پر حضرت ابرائيم علائل فرماتے ہيں بي بار ہوس آبیت :

الل كفركى فدمت بيان كرتے ہوئے انہيں ڈانٹ ڈپٹ كے طور پر حضرت ابرائيم علائل فرماتے ہيں :

﴿ وَجَدُنَا آبَاءَ نَا لَهَا عَبِدِيْنَ ﴾ (انبياء : ٥٣) لينى ہم نے تو اپنے بروں كو بھى انہى كى عبادت كرتے ديكھا ہے۔ فرمانِ قرآن ہے كہ قیامت كے دن بيہ مقلد ہائے وائے كرتے ہوئے اپنے گناہ تقليد كا اقرار كرتے ہوئے كہيں گے كہ اے ہمارے رب! ہم نے اپنے مرداروں اور اپنے بروں كى جنوں نے ہميں راہ راست سے بهكا ديا۔ پس باپ دادوں اور رئيسوں كى

تقلید کی ذمت میں ایسی ہی اور بھی بہت ہی آیتیں ہیں۔ علاء کرام نے ان آیتوں سے جو موجودہ مسلمانوں کی تقلید کے باطل ہونے کی دلیل بی ہے' ان کے کافر ہونے سے دلیل لینے میں انہیں کوئی ممانعت نظر نہیں آئی۔ اس لیے کہ تشبیہ ایک کے کفر اور دو سرے کے ایمان میں نہیں' تشبیہ تو صرف تقلید کرنے میں ہے۔ یہ بات ان میں تقی کی ان میں ہے' ایک نے تقلید میں آکر کفر کیا' دو سرے نے گناہ کیا۔ تیسرے نے مسئلے میں تقلید کی اور غلطی پر جم گیا۔ پس فدمت تقلید ہرایک میں پائی گئ سب کی تقلید آپس میں پوجھ اور گناہ زیادہ ہے' کہیں اس سے ہلکا ہے۔ اللہ رہ العزت نے تج فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کسی قوم کو ہدایت کے بعد گمراہ نہیں کرتا جب تک ان کے سامنے تقوے کی چیزوں کا صاف بیان نہ کر دے۔ اب جبکہ تقلید باطل ہوگئ تو ہمارے اصول کا مانا ثابت ہوگیا یعنی کتاب و شنت اور ان کے معنی کو۔

رسول الله الله الله الما فرمات بيس كه : (١) مجمع اين بعد مين اين امت ير تين خصلتول كابرا رسوں الله علام کی حدیثیں : خوف ہے۔ لوگوں نے دریافت کیا کہ وہ کیا ہیں؟ آپ نے فرمایا عالم کی لغزش' ظالمانہ تھم اور خواہش کی پیروی-(۲) نی مٹھیے کا فرمان ہے میں تم میں دو چیزیں چھوڑ کر جا رہا ہوں اگر انہیں مضبوط تھاے رہے ' بمکو ور بھکو کے نہیں۔ اللہ کی کتاب اور اس کے رسول (الن اللہ اللہ) کی منت میں کہنا ہوں علائے سنت نے فسادِ تقلید اور لغزشِ عالم کو جمع کر کے ایک ہی بات بتلائی ہے اس لیے کہ عالم معصوم نہیں اس سے خطاء و لغزش کا ہونا ضروری ہے۔ چھراس کی سب باتوں کو مان لینا بقیباً دین اللی کو بگاڑ دیتا ہے۔ اس کی بات کمال اور رسولِ معصوم ساتھیا کی بات کمال؟ روئے زمین کے تمام علماء اس قول میں ہمارے ساتھ ہیں' سب اس کی ندمت کرتے ہیں اور علماء اور ائمہ کو معصوم سیحفے والول کی بھی ندمت كرتے ہيں۔ اصل بلا اور زردست فتنہ مقلدوں ميں يمي ہے كہ وہ غير معصوم اور معصوم ميں اور ان كے اقوال ميں فرق نہيں كرتے- خطاكرنے والے كے ہاتھوں قيد موكراس كى تقليد كے عقيدے ميں اپ تنين پيانى پر چڑھا ليتے ہيں ، جب مرأمتى غیر معصوم ہے تو ہو سکتا ہے کہ کسی حلال کو حرام اور کسی حرام کو حلال کردے ، غیر شرعی چیز کو داخل شرع اور شرعی امر کو خارج از شرع کمہ دے ' پھراس کی تقلید کیسی؟ اور اس کے مقلد گراہ کیوں نہ ہوں گے؟ (۳) بیعتی وغیرہ میں فرمانِ رسول سائی صاف موجود ہے کہ عالم کی لغزش سے بچو اور اس کے لوث آنے کا انظار کرتے رہو۔ (٣) رسول الله الله الله فرماتے ہیں کہ مجھے اپنی اُمت پر تین بدخصلتوں سے بہت ڈر ہے۔ عالم کی لغزش' منافق کا قرآن لے کر جھکڑنا اور دنیا جو تہماری گردنیں توڑ دے گی۔ یہ طاہر ہے کہ علماء کی لغزش سے اتنا برا خوف اس وقت ہے جب کہ تقلیداً اس کی اس خطاء و لغزش کو دو سرے شرعی علم سمجھ لین ورنہ اس کا بوجھ اس پر رہ جاتا۔ پس غلطی میں کسی کی ماننا اتفاقِ مسلمین سے حرام ہے کیونکہ بیہ قصداً خطا کے پیچیے لگنا ہے' اگر کسی کو اس کی غلطی کا عِلم نہیں ہوا تاہم اس نے اس کی تقلید میں خطا یقیناً کی ہے کیونکہ بے علمی کے ساتھ ایک غیر معصوم کی بات کو معصوم کی بات کا درجہ دے دیا ، تھم عدولی تو اس نے بھی گی۔

(۵) حضرت عمر فاروق بوالتئر فرماتے ہیں تین قتم کے لوگ ہیں جو دنیا کو بگاڑ دیتے ہیں۔ گمراہ کن امام ، قرآن کے کر جھڑنے والا منافق ، طلا نکہ قرآن حق ہے اور علماء کی بھول جوک اور لغزش۔ (۱) حضرت معاذ بوالتئر جس مجلس میں بیٹھتے ہے ضرور فرما دیا کرتے کہ قیامت کے دن پروردگار کے فیصلوں کے وفت شک و شبہ والے یقیناً ہلاک ہوں گے ، الخ- اس میں آپ کا یہ فرمان بھی ہے کہ میں تہمیں علماء کی غلطی سے بچانا چاہتا ہوں۔ شیطان بھی بھی ایک دانا عالم کی زبان سے بدترین کلام نکال دیتا ہے اور یہ بھی یاد رہے کہ بھی منافق کی زبان سے بدترین

دریافت کیا گیا کہ چرہم اس میں تمیز کیے کر سکتے ہیں؟ آپ نے فرمایا جس کے کلام کاصاف حق ہونا تم پر کھل نہ جائے ' ہرگزند مانو- بہت ممکن ہے کہ اس خلاف قول سے عالم خود رجوع کر لے۔ ہاں جب صاف طور پر بغیر کسی قتم کے شک و شبہ کے تم پر حق کھل جائے اسے تسلیم کرلیا کرو' حق پر نورانیت چیکتی رہتی ہے۔ (۷) بیہٹی شریف میں ہے حضرت عبداللہ بن عباس بلت بتائی ہو' پھراسے حدیث مل جائے تو وہ تو اس سے رجوع کرلے لیکن میہ مقلد جو اس سے مُن کر گیا ہے اس پر أ ژا رہے اور ہلاک ہو جائے۔ (٨) حضرت متيم داري والتي فرماتے بين علماء كي غلطيون سے بچو- حضرت عمر والتي ان سے يو چھتے بين علماء کی لغرشیں کیا ہیں؟ آپ نے فرمایا کسی مسلے کا غلط فتوی دینا اور دوسروں کا اس لیے لیے پھرنا بہت ممکن ہے کہ بدامام تو دلیل یا کر اس سے ہٹ جائے لیکن اس کے جاہل مقلد اس پر آڑ کر تباہ ہو جائیں۔ (۹) حضرت معاذر منافئر فرماتے ہیں اے جماعت عرب! تم ان تین چیزوں کے ساتھ کیا کرو گے؟ ونیا جو تمہاری گرونیں توڑ دے گی اور عالم کی لغزش اور منافق کا کتاب الله کی آیتیں ولیل میں پیش کرنا۔ لوگ چپ رہے تو آپ نے فرمایا عالم اگر ہدایت پر بھی ہے تو بھی تم اس کی تقلید نہ کرو۔ عالم اگر فتنے میں پڑگیا ہے تو تم اپی امید اس سے نہ تو رو۔ مومن پر فتنہ آپڑتا ہے ، پھروہ اس سے توبہ کر لیتا ہے۔ قرآن پر تو وہ نشانات اور علامتیں ہیں جو راستوں پر ہوتی ہیں۔ ناممکن کہ وہ پوشیدہ رہ جائیں جس کا تمہیں علم ہو اسے کسی سے دریافت كرنے كى خرورت نہيں۔ جس ميں شك ہواسے اس كے عالم كى طرف سونپ دو۔ رہى دُنياسو فلاح اس كے ليے ہے جس كا ول غنی ہے اور جب ول میں بے نیازی نہیں تو دنیا کی بر حورتی بے سود ہے۔ (۱۰) حضرت سلمان بوالتر فرماتے ہیں تین کاموں کے وقت تمہاری کیسی حالت ہوگی؟ علماء کی غلطیال ' منافقوں کے دلائل ' قرآن اور کثرتِ دنیا۔ سنوا علماء ائمہ گو ہدایت پر مول لیکن ان کی تقلید تم پر حرام ہے۔ ولا کل قرآن ایسے واضح ہیں جیسے راستوں کے نشان جو تمہیں معلوم ہول لے لوجو ند معلوم ہوں انہیں ان کے جانے والوں کے سپرد کردو۔ دنیا میں اپنے سے کم درج کے لوگوں کو دیکھو اپنے سے او نچے والے یر نظریں ہی نہ ڈالو۔ امام ابو عمرو رہ اللہ فرماتے ہیں کہ علماء کا ڈگمگا جانا کشتی کے ٹوٹ جانے کے برابر ہے جس کے ڈوہے سے بت سے لوگ ڈوب جاتے ہیں۔ الغرض جب یہ ثابت ہو گیا کہ ائمہ اور علاء غلطی سے پاک نہیں ہیں پھر کسی کو حلال نہیں کہ ان کے قول پر فتوی دے جب تک کوئی دلیل قرآن و حدیث سے نہ مل جائے اور بزرگوں کا مقولہ ہے کہ قاضی تین قشم ك بوتے ہيں۔ دو جہنى ايك جنتى۔ مفتى بھى تين طرح ك بوتے ہيں۔ ان دونوں كے تھم ميں كوئى فرق نہيں۔ بال! حيثيت میں فرق ہے کہ قاضی این فیطے جاری کر سکتا ہے اور مفتی میں بد بات نہیں ہوتی۔ (۱۱) حضرت ابنِ مسعود روالت فرماتے ہیں کہ یا تو عالم بنویا طالب علم بنوان ن دونوں کے درمیان مقلد اندھے نہ بنو۔ آپ کے لفظ مقلد کے لیے امعہ ہے جب آپ سے اس لفظ کا معنی دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ جاہیت کے زمانے میں امعہ اسے کہتے تھے کہ کمی کو کھانے کی دعوت دی گئے۔ اس کے ساتھ ایک اور ہو لیا۔ مراد ہماری اس سے یہ ہے کہ اپنے دین کے معاطے میں دوسرے کی صرف بات پر عمل ضروری قرار دینے والا۔

خلفه المسلمين امير المؤمنين شاه اسلام خلفه الى حضرت عمر بن خطاب ترويد و تقليد كى بار موس حديث: فاروق حق و باطل رائد فرمات بين كه تمهارى يه باتين اور تمهار يه يكلم بدترين باتين اور بهارك ان فتول اور قبل و قال كا نتيجه يه بوا ب كه لوگ مسائل ديني مين صاف كهه

ديتے ہيں كه فلال كافتوى بير ب اس سے كتاب الله چھوٹى جارہى ہے۔ اب ميں تهيں عكم ديتا مول كه تم ميں سے جو كھڑا مو وہ کتاب اللہ لے کر کھڑا ہو 'ورنہ بیٹا رہے۔ ناظرین کرام! خیال تو فرمائے ہے وہ زمانہ ہے جس سے استرزمانہ کوئی نہ تھا۔ پس اگر خلیفہ رسول جارے اس زمانے کو پالیتے تو اللہ جانے کیا کر گزرتے؟ آخر تو یہ حالت ہوگئ کہ اپنے امام کے قول کے خلاف صریح آیتی کلام الله شریف کی صحیح حدیثیں رسول الله سلی ایم صاف اقوالِ صحابہ کرام و کی تشار کے بالکل چھوڑ دیتے ہیں اور صریح لفظوں میں کمہ دیا جاتا ہے کہ جارے امام کا قول یہ ہے۔ (۱۳) آخری خلیفہ حضرت علی بھاتھ بن ابی طالب کا فرمان ہے کہ یہ ول مثل برتوں کے بیں ان میں سب سے بمتروہ بیں جو خیرو بھلائی کو اچھی طرح محفوظ رکھیں۔ لوگ تین فتم کے بين : (١) عالم رباني ' (٢) علم ديني كو حاصل كرف وال اور (٣) چروابول جيسے ب عقل- آواز ك ييچ لكف وال العني مقلد) جو اس کے اس کے پیچے لگ جاتے ہیں' جو نور علم سے دور ہیں' جو مضبوطی دلیلوں سے دور ہیں۔ لوگو سنوا علم سال ہے' پھر آپ نے اپنے سینے کی طرف اشارہ کیا۔ بت ہے ایسے بھی ہیں جو علم دین سکھتے ہیں پھرانے ونیا طلبی کا ذریعہ بناتے ہیں۔ کتاب اللہ کے خلاف باتیں بناتے ہیں' نعتوں کو معصیتوں سے آلودہ کر لیتے ہیں۔ بہت سے حق کے اٹھانے والے وہ بھی ہیں جنہیں اس کے بلق رکھنے کی توفق نہیں ہوتی ورا زراہے شک وشبہ انٹیں حق سے ہٹا دیتے ہیں۔ پھروہ جانتے ہی نہیں کہ حق کد هرہے؟ جو کہتے ہیں غلط ہو تاہے 'جو غلطی کرتے ہیں اس کی حقیقت سے غافل ہوتے ہیں۔ یہ دونوں فتم کے لوگ فتد و فساد میں بڑے ہوئے ہیں۔ بھلائی اور پوری بھلائی اننی کے ہاتھوں میں اور مطیوں میں ہے جو اللہ کے دین کو اچھی طرح پیچان کیں۔ انسان کی برمی جمالت نہی ہے کہ دینِ اللی کو نہ جانے۔ (۱۴۲) حضرت علی رہا پھڑ فرماتے ہیں' لوگو! تقلید سے بچو۔ انسان اہل جت کے اعمال کرتے کرتے علم اللہ میں لوٹ جاتا ہے اور جہنمیوں کے عمل شروع کر دیتا ہے۔ آخر جنم واصل ہو جاتا ہے اور ایسابھی ہوتا ہے کہ انسان جہنمیوں کے کام کرتا رہتا ہے ، چروہ اللہ کے علم کی وجہ سے نیکیوں کی طرف متوجہ ہو جاتا ہے اور جنتیوں کے کام کرنے لگتا ہے اور اننی پر اس کا خاتمہ ہوتا ہے اور جنتی بن جاتا ہے۔ اگر تم کرنا ہی چاہتے ہو تو فوت شدہ صحابہ رئی ای کو پکر اونہ اس وقت جو زندہ ہیں انہیں۔ (۱۵) حضرت ابن مسعود رہی فی فرماتے ہیں کہ تم میں سے کوئی ا بے دِل میں کی مخص کی تقلید نہ کرے کہ وہ مانے تو یہ بھی مانے وہ نہ مانے تو یہ بھی مان کرنہ دے۔ یاد رکھو بڑائی میں دو سرے کی پیروی شیں۔

تابعین اور ائمہ دین کے تقلید کی تردید کے ارشادات:

آکھوں کے آنو جاری ہو جاتے ہیں اور ائمہ دین کے الفائیہ ہونے لگیں۔ شہوتیں پناکام کرنے لگیں۔ علاء کے پاس عوام ایسے ہوگئے جیسے بچ خرائے ہیں معلم کے پاس ہوتے ہیں۔ دین ان علاء کے اقرار اور انکار پر رہ گیا۔ (۲) جھزت عبداللہ بن معتمد رطاقیہ فرماتے ہیں اس جانور میں جو ہنکایا جاتا ہے اور اس انسان میں جو مقلد ہے کوئی فرق نہیں۔ رسول اللہ مظالم اللہ علیہ عمد جو مجھ پر وہ کے جو

میں نے نہیں کما وہ اپنی جگہ جنم میں بنا لے۔ جو اپنے کسی مسلمان بھائی کو اس کی خیر خوابی کے خلاف غلط مشورہ دے' اس نے اس کی خیر خوابی کے خلاف غلط مشورہ دے' اس نے اس کی خیانت کی اور جو بغیر دلیل (قرآن و حدیث) کے فتوی دے۔ اس کا وبال اس پر ہے۔ یہ حدیث بروایت ابو داؤد پہلے گزر چکی ہے۔ بیر حدیث ذبردست دلیل ہے تقلیداً فقے دینے کی حرمت پر۔ کیونکہ یہ فقے بغیر دلیل کے ہیں۔ دلیل و جت وہ چیزہے جس سے تمام مسلمانوں کے زدیک بالانقاق احکام فاہت ہوتے ہیں۔

تروبد و تقلید کی عقلی دلیل نیش فرمائی ہیں ان میں ایک نمایت صاف عقلی دلیل مبارک رطفیہ کا یہ فرمان بھی اسلامی میں ایک نمایت صاف عقلی دلیل مبارک رطفیہ کا یہ فرمان بھی اسلامی میں ایک نمایت صاف عقلی دلیل مبارک رطفیہ کا یہ فرمان بھی اسلامی میں ایک نمایت صاف میں ایک ایک میں ا ہ کہ اس سے پوچھ تونے تقلید کسی دلیل سے اختیار کی ہے یا بے دلیل؟ یہ جو جواب دے اس سے تقلیر باطل ہو جائے گی- اگر وہ جواب دے کہ میں نے تقلید دلیل کو دمکھ کر اختیار کی ہے تو معلوم ہوا کہ بیہ مقلد نہیں اس لیے کہ مقلد کا بیہ منصب نہیں کہ وہ دلیل دیکھے اور اس نے دلیل سے مسلم معلوم کیا تو تقلید باطل ہوگئ اس لیے کہ اس نے تقلیداً نہیں مانا۔ بكه جست ودليل سے مانا ہے ، چر تقليد كمال رہي؟ شے اور اس كى ضد جمع نہيں ہو كتى۔ اگر وہ كے كه ميس نے بے دليل ماني ہے تو اس سے کما جائے کہ پھردلیل و ججت بغیر خون گرانا' شرم گاہ حلال کرنی' مال تلف کرنے تیرے لیے کیسے حلال ہوگئے؟ مالانکہ جنابِ باری فرماتا ہے: ﴿ ان عند کم من سلطّان بهذا ﴾ کیا اس کی تمهارے پاس کوئی دلیل و جت ہے؟ اگر مقلد ان دونوں صاف جوابوں سے بٹ کر بندھی بندھی بات کے یعنی یہ کہ مجھے یہ تو معلوم ہے کہ میں در سکی پر ہوں کو اس کی دلیل کا مجھے علم نہیں 'کیونکہ علماء دلیل سے بیان کرتے ہیں 'گو مجھے اس کاعِلم نہ ہو تو اسے کما جائے گا کہ جب تیرے اس امام کی تقلید تیرے کیے باوجود تھنے علم نہ ہونے کے جائز ٹھمری صرف اس گمان پر کہ اس کے پاس کوئی دلیل ہوگی تو پھر تیرے امام کے استاد کی تقلید تونے کیوں نہ کی؟ وہال بھی تو میں اخمال موجود ہے اگر وہ اسے مان لے تو کمو کہ چرتیرے امام کی تقلید سے اس کے استاد کی تقلید اچھی ٹھسری ' پھراس سے زیادہ اچھی اس کے استاد کی 'اس طرح صحابہ زی آھے تک ' تو مجھے چاہیے کہ صحابی کی تقلید کر اور بمتر تو بیر ہے کہ اس سے بیر بھی ایک زینہ چڑھ جا اور براہ راست اللہ کے رسول سولوں کے سروار حضرت محد ملی این منتول اور حدیثول کی اتباع کرجس میں کوئی خدشہ اور خطرہ ہی نہ رہے۔ فرض کروید مقلد یمال آکر گربرا جائے اور کمہ دے کہ میں اپنے امام کے استاد کی بابت سے نہیں کہنا تو ہم کہتے ہیں چھراپنے امام کی بابت بھی بیہ نہ کمہ ورنہ تیرے دونوں قول ایک دوسرے کے خلاف ہو جائیں گے'اس خوش عقیدگی کویمیں تک بند کردیے کے کیامعنی؟ پھر ہم کہتے ہیں اس کی کیا وجہ کہ تیرے امام کی نسبت تو تو ہیہ عقیدہ رکھ اور جو اس کا استاد ہے اس کی طرف میہ عقیدہ نہ رکھ حالانکہ علم میں تیرے امام سے وہ بہت بردها ہوا ہے اس سے وہ بردا بھی ہے۔

پس کم علم والے 'بعد والے 'کم فضیلت والے کی تو مانا اور اس سے برے عالم کی' اس سے پہلے زمانے والے کی' اس سے زیادہ فضیلت والے کی نہ مانے میں تو اپنی عقل کا نوحہ کرنا ہے۔ اگر یہ مقلد کیے کہ گو میرا امام اپنے استاد سے چھوٹا اور کم علم والا ہے لیکن اس کے پاس چپ استاد کا علم بھی ہے اور اس کا اپنا علم بھی ہے ' تو دو سرے علم کا وہ مالک ہوا' اب جو وہ کم علم والا ہے لیکن اس کے پاس چپ استاد کا علم بھی ہے اور اس کا اپنا علم بھی ہے گا اور جو چھوڑے گا اسے پوری طرح جانچ تول کر۔ تو اسے جواب دیا جائے گا کہ پھر تو اس کا شاگر داس اعتبار سے اس کے گا اور اس کے استاد سے بھی بڑھ گیا' پھر کی حال اس نے اس تیرے امام کا سمارا علم لیا اور اس کا اپنا علم بھی ہے تو تیرے امام سے اور اس کے استاد سے بھی بڑھ گیا' پھر کی حال اس کے شاگر دکا ہو تو تھے چاہیے کہ اس کی تقلید چھوڑ کر اس کی اور پھر اس کی تقلید چھوڑ کر اس

ے نیچ والے کی تقلید کرنے یہاں تک کہ تیری اپنی باری آ جائے۔ تو تو یکم کا کہا بن گیااس لیے کہ اوپر سے نیچ والے تک کا علم جھو میں سا گیل پیزاس پر زیادتی تیرے اپنے یکم کی ہوئی۔ پھراس سے تو یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ یہ چھوٹے آج کل کے علاء بوٹ برو بات محل برو تا ہے کہ یہ چھوٹے آج کل کے علاء بوٹ بوٹ بوٹ محل برو تا جائے گا بعد والوں کی نفیلت کل کے علاء بوٹ بوٹ بوٹ محل ہوئی جائے گا بعد والوں کی نفیلت اگلوں پر جابت ہوتی جائے گا۔ پھرتو ہراعلی کو اوٹی کا مقلد ہونا چاہیے۔ بتلاؤ اب تو تہیں اپنے قول کا فساد اور اپنے عقیدے کی برائی معلوم ہوگئی ؟

امام ابو عمر ماللے فرائے بیں کہ اہل علم و نظر کا قول ہے کہ علم کہتے ہیں ظاہر ہو جانے اور معلوم تقلید کسے کہتے ہیں؟ تقلید کسے کہتے ہیں؟ کی حقیقت کے جان لینے کو۔ پس جس پر جو چیز ظاہر ہوگی اس نے اُس کا عِلم حاصل کر لیا اور مقلد پر کسی مسلد کی حقیقت د ظاہر موتی ہے نہ وہ اس سے واقف موتا ہے اس لیے مقلد کو عالم کمنا علم کی حقیقت سے ناواقف ہونا ہے۔ اسی لیے معتری نے اپ شعروں میں تقلید کو جمالت کہا ہے۔ پس تقلید کہتے ہیں بے علمی اور جمالت کو- ابو عبداللہ فواز منداد بھری مطفہ فرماتے ہیں۔ شرع میں تقلید کا معنی اس کے قول کی طرف رجوع کرنا ہے۔ جس کے قائل کے یاس جست و ولیل نمیں یعنی ب ولیل کسی کی بات مان لینا جس کی بات شرعی جست نه مو- بد شریعت میں منع ب اور اتباع كتے بيں باوليل بات مانے كو۔ آپ فرماتے بيں جس كى بات كا مانا تھے پر شرعاً ضرورى ند ہواس كى بات ب وليل مان لينا ہى تقلید ہے اور یہ دین اللہ میں غیر صحے چزہے۔ ہاں اس کی بلت مان لینے پر دلیل مو ' پرمانا جائے تو اسے اتباع کہتے ہیں۔ اتباع جائز ہے' تقلید حرام ہے۔ امام مالک' امام عبدالعزرز' ابو سلمہ' امام محمد بن ابراہیم بن دینار وغیرہ' امام ابن جرمز وغیرہ کے پاس جاتے تھے۔ آپ امام مالک اور امام عبدالعزیز کے سوالول کا جواب تو دیتے تھے لیکن ابنِ دینار اور ان کے ساتھیول کے سوالات کے جواب نمیں ویا کرتے تھے۔ ایک روز اس کی شکایت ابن دینار نے آپ سے کی تو آپ نے فرمایا بات میہ ہے کہ اب میری عمریادہ ہو گئی ہے میری بڑیاں ڈھیلی پڑ چک ہیں۔ جھے ڈر ہے کہ اس طرح میری عقل بھی کزور نہ ہو گئی ہو' مالک اور عبدالعزيز دونوں سمجھدار عالم بيں' وہ ميري بات پر غور و خوض كرليس مح اكر خطا موتى تو چھوڑ ديں مح ليكن تم ميں يہ تميز' بيہ سجھے اور اننا علم نہیں تو مجھے خوف ہے کہ تم میری ہر ہربات کو حق سمجھ کر قبول کر لو مے اس لیے میں انہیں بتلا دینا ہوں اور حہیں کوئی جواب نہیں دیا۔ امام ابن الحارث ملت فرائے ہیں اللہ کی قتم کائل دین میں ہے ، صبح عقل میں ہے کہ لوگوں ک باتوں میں انسان تمیز کرے جو مطابق قرآن و حدیث موں کے لیے جو نہ موں چھوڑ دے۔ یہ نہ کرے کہ ہرایک کی یاکسی ایک کی سب باتوں کو آسمیں بد کرے مانا چلا جائے۔ نہ کمی برے سے بوے امنی کو یہ لائق ہے کہ وہ کوشش کرے کہ اس کی باتیں مثل قرآن و حدیث کے لوگ مانتے چلے جائیں کسی نیک بخت کا شیوہ نہ ہے ہے 'نہ وہ ہے۔

امام ابو عمر روائے فی کہ تقلید کے قائل حضرات فرا جمیں کہ تقلید کے قائل حضرات فرا جمیں بید تو ہلائیں کہ مقلدول سے سوال و جواب:

خلف سف انہوں نے یہ تقلید کس لیے جاری کی۔ اگریہ کمیں کاب اللہ کا اللہ مالیہ کی تادیلیں معلوم نہیں۔ دریث رسولُ اللہ مالیہ کہ ہمارا اصاطہ نہیں' اس لیے ہم نے اپنے ہے برے عالم کی تقلید کی تو ہم جواب دیں گے کہ تاویل کتاب' حکایت شنت پر اگر علاء کا اجماع ہوگیا ہوتو وہ ٹھیک اور درست ہے' لیکن علاء میں تو خود ہی اختلاف ہے۔ تیرا امام کچھ کہتا ہے' اس طرح جتنے منہ اتی ہی باتیں ہیں اور ہرایک عالم و امام ہے' جمتد و محدث ہے' پھر تونے ایک کی کیسے مان کی اور و سروں کی جو اس کے خلاف ہیں کیسے چھوڑ دی؟ ہو سکتا ہے کہ امام ہے۔ جمتد و محدث ہے' پھر تونے ایک کی کیسے مان کی اور و سروں کی جو اس کے خلاف ہیں کیسے چھوڑ دی؟ ہو سکتا ہے کہ

پھر یہ کس نے کہہ دیا کہ جو فضیلت والا ہو اس کا قول بھی خواہ مخواہ صحح ہی ہو۔ قول کی صحب تو دلیل کی والات پر موقوف ہے نہ کہ قاکل کی فضیلت پر۔ حضرت امام بالک دولتے کا فرمان ہے کہ ہر فضیلت و بزرگی والے کے قول کی تابعواری ہرا گئی نہیں۔ جڑا لائق نہیں۔ جناب باری نے فرمایا ہے: ﴿ اللّٰذِینَ یَسْتَعِمُوْنَ الْقَوْلَ فَیْتَبِمُوْنَ اَخْسَبَهُ ﴾ (زہر: ہما) لیتی بھلے لوگ وہ ہیں جو بات من کر اس کی اچھائی کی پیروی کرتے ہیں۔ اگر مقلد صاحب فرمائیں کہ میں کم علم ہوں اس لیے تقلید کرتا ہوں تو ان کی خدمت میں ہم اوب کما جائے گا کہ دیکھے جناب! کمی کم علم یا بے علم کو کمی مسئلے کی ضرورت، آپوی تو ہے فیک اس کے کی خدمت میں ہم اوب کما جائے گا کہ دیکھے جناب! کمی کم علم یا بے علم کو کمی مسئلے کی ضرورت، آپوی تو ہے فیک اس کے نیز راست ہی ہے کہ کمی عالم باللہ ہے دریافت کرے اور اس کی بتلائی ہوئی دلیل پر عمل کرکے وقت گزاری کر ہے۔ جسے نابیا کہ کمی سے پوچھ کر قبلہ کی طرف مند کر لیتا ہے۔ اس لیے کہ اس کی قدرت اس سے زیادہ نہیں ہے۔ لیکن کیا اس اندھے کو یہ بھی حق ہے کہ آپ وہ تی تقلیدی مسئلہ اندھے کو یہ بھی حق ہے کہ آپ وہ تی تقلیدی مسئلہ دوسروں کو بھی حق ہے کہ آپ وہ کو ایس کی مناب کرتے ہوں اور اپنی تقلید ورسروں سے منواتے رہیں اور فوٹ بازی کرتے ہوں کو دیا میان ہو گیا اس کی ملک قائم ، ذری ہو جب آپ بالی ہیں ، جب آپ کو دلیل معلوم کسیں ، جس کا قول آپ نے لیا ہو گیا ہیں ایس کی ملک قائم ، ذری ہوں کہ بی جائی ہو گیا کہ بی کو اور اس سے برتہ کر قرآن و حدیث کا ظاف اور کیا ہو گا؟ کیا تم نے آب تو آن ہو تا کی میں بر باتیں نہ بناؤ۔

کیا تہیں اللہ کی اس جھڑی سے کوئی خوف نہیں کہ: ﴿ اتقولون علی الله ما لا تعلمون ﴾ اللہ پروہ کتے ہو جو جانتے نہیں ہو۔ علاء کا جماع ہے کہ جس کے سامنے بیانِ دلیل اور یقین کال نہ ہو وہ علم سے کورا ہے۔ وہ تو صرف ممان اور

آئکل باندھتا ہے اور اللہ تعالی جل شانہ فرما تا ہے کہ ظن و گمان حق میں کوئی چیز نہیں ' وہ بیکار محض ہے۔ ہنو! ایک موقوف اور مرفوع حدیث میں ہے جو محض خود نہ جانتا ہو اور فتوی دے اس کا گناہ اس پر ہے۔ حضور ساتھ کا ارشاد ہے کہ گمان سے بچ ' یاد رکھو کہ آئکل ہے بات کمنا بدترین جھوٹ ہولائے جا اور آگے چل کر پھرالی ہی مسافرانہ صورت اختیار کرے گا۔ پس غرباء کو خوشجری ہوں آپ فرماتے ہیں اسلام مشل انجان مسافر کے ابتداء میں تقا اور پھرالیا ہی ہو جائے گا۔ پس غرباء کو مبارک ہو۔ پوچھاگیا کہ ہو۔ آپ فرماتے ہیں اسلام مشل انجان مسافر کے ابتداء میں تقا اور پھرالیا ہی ہو جائے گا۔ پس غرباء کو مبارک ہو۔ پوچھاگیا کہ یہ مستحق مبارک بو غرباء کون ہیں؟ آپ نے فرمایا جو میری سنتوں کو ذندہ رکھیں' انہیں بدگائیان خدا کو سکھائیں' یا درہے کہ علاء کو غرباء اس لیے کما گیا کہ جابلوں کی کثرت میں یہ بہت ہی کم ہوتے ہیں۔ فرمانِ قرآن ہے ۔ ﴿ نَوْفَعُ دَرَجْتِ مَّنْ لَشَاءً ﴾ (الانعام : ۱۸۳) ہم جس کے چاہیں درج بردھا دیتے ہیں' یعنی علم کی دولت' فرمانِ احتم الحاکمین ہے : ﴿ يَرْفَعِ اللّٰهُ الَّذِيْنَ الْمُعْوَلِ اللّٰهُ الَّذِيْنَ کُورا ہے کہ اللّٰهُ اللّٰذِيْنَ کُورا ہے۔ کہ اللّٰهُ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ کی دولت فرمانے کو خوب ہوں ہیں ہوں۔ قرآن میں ہے ہم نے بعض انبیاء ( سلطنا ہے) کو بعض پر فضیلت دی۔ مراد اس سے بھی کو درج فیروں سے بہت ہوا ہیں۔ قرآن میں ہے ہم نے بعض انبیاء ( سلطنا ہے) کو بعض پر فضیلت دی۔ مراد اس سے بھی علم ہے اور مقلد علم سے کورا ہے' وہ علماء میں داخل نہیں۔ اس پر تمام علماء کا انقاق ہے تو ظاہر ہے کہ ان فضیلتوں سے جو ان آخذوں اور دیوں میں ہیں وہ خالی ہاتھ ہیں داخل نہیں۔ اس پر تمام علماء کا انقاق ہے تو ظاہر ہے کہ ان فضیلتوں سے وہ اللہ التوفق۔



اطاعت كا اور اولى الامرى اطاعت كا تحكم ديا ب- اس بمراد علاء اور امراء بين خلاب كه ان كي اطاعت و تقليد ان ك فتون بين موگول الامرى الامرى اطاعت كى تخصيص كيا ره مى؟ گيار بول دليل: جناب بارى كا فرمان ب: ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ كَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلْ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَّا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَاللّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

تیرہویں دلیل: حضرت عبداللہ بن مسعود براتھ کا قول ہے کہ تم میں ہے جو طریقہ پکڑنے والا ہو وہ ان کا طریقہ پکڑے جو فوت ہو چکے ہیں کیونکہ زندوں پر فتنوں ہے امن نہیں۔ وہ اصحابِ رسول ساتھ ہیں جن کے ول اس پوری امت کے لوگوں سے زیادہ نیک تھے 'جو سب سے زیادہ علم والے تھے 'جو سب جے کم تکلف والے تھے۔ جنہیں اللہ رب العزت نے المبخ نی ساتھ کی صحبت کے لیے اور اپنے دین کی اقامت کے لیے پہند فرمالیا تھا۔ تم ان کے حق کا قرار کو 'ان کی ہدایت کو مضبوطی سے قامو ' یہ تھا گا وہ بزرگ جماعت سیدھی ہدایت پر تھی۔ تیرہویں دلیل: آخضرت ساتھ کا فرمان ہے تم میری شقت کو لازم پکڑو اور میرے بعد ہونے والے خلفاء راشدین راہ یافت کے طریق کو۔ (۱۳) آپ کا فرمان ہے میرے بعد ابو مکرو عمر شریح میرے بعد ابو مکرو عمر شریح میں کہ تو اس میں نہ ہو تو شقتِ رسول اللہ ساتھ ہے ۔ اگر اس میں نہ ہو تو شقتِ رسول اللہ ساتھ ہے ۔ اگر اس میں نہ ہو تو شقتِ رسول اللہ ساتھ ہے ۔ اگر اس میں نہ ہو تو شقتِ رسول اللہ ساتھ ہے ۔ اگر اس میں نہ ہو تو شقتِ رسول اللہ ساتھ ہے ۔ اگر اس میں نہ ہو تو شقتِ رسول اللہ ساتھ ہے ۔ اگر اس میں نہ ہو تو شقتِ رسول اللہ ساتھ ہے ۔ اگر اس میں نہ ہو تو سقت کے داری آپ کی آب کی بابعداری کے ایمان کی آباع کی۔ (۱۸) ایک مرتب احلام کے بعد کپڑا بدلنے کو آپ سے حضرت عمرو بن عاص بڑاتھ نے کہا تو آپ نے جواب دیا کہ اگر میں ایسا کروں تو یہ شقت ہو جائے اس پر عامل ہو جا اور جو ایسا کروں تو یہ شقت ہو جائے گا۔ (۱۹) حضرت ابی بن کعب بڑاتھ وغیرہ کا فرمان ہے جو تھے پر کھل جائے اس پر عامل ہو جا اور جو ایسا کی عالم کی طرف سونی دے۔

(۲۰) صحابہ کرام بھی تھے آخصرت سے ایک جماعت کیوں نہیں جاتی 'جو کہ دین کی سجھ پیدا کرے اور واپسی پر اپنے والوں کو آگاہ کر کا فرمان ہے کہ ہر گروہ میں سے ایک جماعت کیوں نہیں جاتی 'جو کہ دین کی سجھ پیدا کرے اور واپسی پر اپنے والوں کو آگاہ کر دے تاکہ وہ بھی تی بچاؤ کرلیں۔ یہ بھی تقلید کی دلیل ہے کہ اگر قوم نے ان ڈرانے والوں کی بات قبول ہی نہ کی تو ان کی باتوں سے کیا نتیجہ؟ پس فاہت ہوا کہ غیر علاء علاء کی تقلید کیا کریں۔ (۲۲) ابن الزبیر واٹھ سے جب دادا کی موجودگی میں بہنوں کی میراث کا مسئلہ پو چھاگیا تو آپ نے فرمایا جس کی نسبت فرمانی رسول میں بہنوں اپنا دلی دوست بنا سکتا ہوں تو وہ وہ می ہے۔ اس نے تو دادا کو قائم مقام باپ کے رکھا ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ بھی صریح تقلید ہے اور تقلید کی صریح دلیل۔ (۲۲) یہ بھی دلیل تقلید ہے۔ کہ قیافہ شناس کی باتوں کا مان لینا کیا تقلید کی صریح دلیل نہیں؟ (۲۲) تقلید ہے کہ قیافہ شاہوں کی باتوں کا مان لینا کیا تقلید کی صریح دلیل نہیں؟ (۲۲) تقلید کی والوں اور قبید والوں اور قالموں کی باتوں کا مان لینا کیا تقلید کی صریح دلیل نہیں؟ (۲۲) تقلید کی والوں اور قبیت آگئے والوں اور حاکموں کی باتوں کا مان لینا کیا تقلید کی صاف دلیل ہے۔ (۲۲) آگ ہم تھیں اپنی تقلید کی والوں اور فیت تو ٹے نہ کا گئے۔ دو مخصوں کی زبان کا ترجمہ کر کے جو ایک دو سرے کو بتلا تا ہو اس کا قول کیا وہ دلیل دیں جو نہ تو ٹرے ٹوٹے نہ کا گئے۔ دو مخصوں کی زبان کا ترجمہ کر کے جو ایک دو سرے کو بتلا تا ہو اس کا قول کیا وہ دلیل دیں جو نہ تو ٹوٹے نہ کا گئے۔ دو مخصوں کی زبان کا ترجمہ کر کے جو ایک دو سرے کو بتلا تا ہو اس کا قول کیا

کسی دلیل کی بنا پر قول کیا جاتا ہے؟ نہیں بلکہ تقلید کو اگر نہ مانا جائے تو مترجم کی کوئی جیٹیت ہی نہیں رہتی۔ پس بیے تقلید کی زبروست ولیل- (۲۸) اور اس سے بھی مضبوط دلیل میہ ہے جو ساری دنیا کی گردن جھکا دے تم اپنا قاصد بھیج کر اپنا پیغام دوسرے کو پینچاتے ہو بتلاؤ وہ دوسرا اس کی بات مانے یا نہ مانے؟ اگر کمو مان کے تو پھر ہماری چاندی ہے کیونکہ ہماری تقلید ثابت ہوگی آور خود تہاری زبانی ویکھا جادو وہ جو سرچڑھ کر بولے۔ (۲۹) میں تقریر اثباتِ تقلید کے لیے ہم تعریف کرنے والے کے لیے اور تعدیل کرنے والے کے لیے بھی کرسکتے ہیں کہ اگر ان کی بات نہ مانی تو جمالت اور عدالت میں تمیز کیے ہوگی؟ اور مانی تو تقلید خابت۔ اس بحث ہے ہمیں اس وقت کوئی دور کا بھی تعلق نہیں کہ ایک محض اگر تعریف کرے یا عدل كرے تو كافى ہو گايا نسيں؟ ہم تو يہ كتے بين كه جارى تقليد اس سے ثابت ہو گئ كونكد جويد كتے بين وہ قبول كرايا جاتا ہے۔ (سو) غیر مقلدی کے قلعہ کو پاش پاش کرنے کے لیے ایک فوفاک گولا مارے پاس اور بھی ہے۔ اجماع ہے کہ گوشت کپڑا اور کھانے کی چیزیں خرید سکتے ہیں' اس کی ضرورت نہیں کہ ان کی حلت و حرمت کے اسباب بھی دریافت کرتے پھریں بلکہ ان چروں کے مالکوں کی تقلید میں ہی ہے سب چریں چپ چاپ خرید لی جاتی ہیں۔ (۱۳۱) اب اور نی دلیل سنے ہم الی چرپیش كرتے بيں كه يه غيرمقلد مبهوت ره جائيں كوئى جواب اى نه بن برے ان قل اعوذيوں كويد بھى نىيں معلوم كه اگر تقليد حرام قرار دی گئی تو اجتماد ہرایک کے لیے ضروری ہونا چاہیے کہ سب کے سب علماء فضلاء ہوں۔ اگر دنیا نے ایسا کر دکھایا تو بتلاؤ تو صنعتیں' حرفیتی' خرید و فروخت کرنے کو کون آئے گا؟ بھلا شرعاً تو ایسا تھم کیوں ہونے لگا؟ ہم تو یہ جانتے ہیں کہ اس کا وقوع بھی نامکن ہے۔ (٣٦١) اچھا ایک گھریلو دلیل بنے! کول جی ولمن کو جو عور تیں رخصت کرا کرلاتی ہیں اور ولمن خانے میں اے بھا کر جاتی ہیں پھروولما میاں چنچ ہیں تم سب مانتے ہو دنیا کا اجماع ہے کہ اب انہیں وہاں کسی ولیل کی تلاش کی ضرورت نہیں ہے کہ وہ اپنی بیوی یی ہے' اس پر کوئی دلیل لیں' تحقیق کریں بلکہ ان عورتوں کی تقلید ہی کافی ہے۔ اس سے وہ بیوی ثابت ہوگئ اس سے محبت طال ہوگئ- (٣٣) تقلید کا مسلد تو اتنا واضح ہے کد دنیا کی ایک ایک چیزاس کی شلد ہے ، کوں جی! کوئی چز نمیں تو اندھا قبلے کو کیے مانے گا؟ (۳۴) ہم کیے یقین کرلیں کہ ہمیں نماز پڑھانے والے امام صاحب نے وضو بھی کیا تھا؟ الحمد بھی بر ھی ہے؟ اور دوسرے ار کانِ نماز جن سے اقتداء صیح ہوتی ہے سب بجالایا ہے؟ (۳۵) مسلمہ عورت ہو تو ذمیہ عورت ہو وہ کہتی ہے کہ میں حض سے پاک ہوگئ؟ بتلاؤ کس دلیل سے اس کی تحقیق ہوگ؟ بجر تقلید کے اور چارہ کار بی کیا ہے؟ (٣٦) عدت کے ختم ہونے میں صرف اس کی تقلید بس ہوتی ہے 'کوئی دلیل نمیں ہوتی 'لیکن پھر بھی اس کے ولی کو اس کا نکاح کر دینا مباح ہو جاتا ہے۔ (٣٤) اے تقلید کے متکرد جب تقلید نمیں مانتے تو مؤذن کی اذان من کر نماز کے وقت کے آ جانے کا یقین کیوں کر لیتے ہو؟ کیوں اپنے ذاتی اجتماد کو ہروفت خرچ نہیں کرتے؟ (٣٨) اور دلیل سنوجو تمام ولائل کی سردار ہے ایک حبثن اونڈی آکر کہتی ہے کہ اے عقبہ بن حارث حمیس اور تمماری وی کو میں نے دونوں کے بھین میں دودھ پلایا ہے۔ نی سے الے اس وقت حكم دیا كه اپنى يوى كو الگ كردے۔ ظاہر ہے كه يه اس عورت كى خركى تقلید ہی تھی۔ (یاد رہے کہ اس دلیل میں کمال ہے ہے کہ اس سے پیغیروں کے سردار جناب رسول اللہ حضرت محمر مصطفیٰ الله الله على مقلد مسرت بين-) اب اس سے بھی اگر کوئی دليل آگے بردھ گئ تو ديکھئے اور كيا ہو؟

اچھا ائمہ کرام نے اقوال دیکھو جن میں صراحت کے ساتھ تقلید کو درست کما میں صراحت کے ساتھ تقلید کو درست کما شہوت تقلید از اقوال ائمہ کرام:

میا ہے۔ سفیان کہتے ہیں جب تو کمی کو کمی مخلف فیہ مسئلے میں عمل کرتا ہوا

پھر آپ مقلدنہ محسرے بلکہ محقق ہوگئے کیونکہ ولائل سے کسی مسئلے کالینا یہ محقق کا کام ہے نہ کہ مقلد کا۔اور اگر جناب کا جواب ہو کہ جناب نے ولائل دیکھے بغیری تقلید اختیار کرلی ہے تو عرض ہے کہ چربہ آج ولائل کی بارش جناب کمال سے برسانے کیے؟ جناب دلیل دینا تو کیا دلیل لینے کے بھی مخار نہیں ہیں۔ مقلد کو دلیل سے دور کا بھی واسطہ نہیں۔ الغرض اس سوال کے دونوں جوابوں پر آپ کی تقلید کی چھوئی موئی کا درخت خشک ہو جاتا ہے۔ (٣) ظاہر ہے کہ جناب کو محقق تو کمہ نہیں سکتے۔ نہ خود آپ اس لفظ کی شان کے لاکق اپنے تنیک سمجھتے ہیں' لیکن مصیبت تو بیہ ہے کہ ہم حقیقاً آپ کو مقلد بھی نسیں کمد سکتے کیونکہ اس صورت میں جناب کو دلیلوں کی اس بار برداری کا کوئی حق نہ تھا۔ اب اس وقت تو جناب کی پوزیش نهایت نازک ہے۔ نہ آپ محقق ہیں نہ مقلد اور یہ ساری خرابی اس لیے ہوئی کہ کہ کوا چلا ہنس کی چال تو اپنی چال بھی بھول گیا۔ (۵) ناظرین کرام! ہم آپ کو ایک تعجب خیز حقیقت سائیں۔ دنیا میں جتنے گروہ ہیں سب اپنے ند بہب کو حق جانتے ہیں' بادلیل مانتے ہیں ' اسی کو مدلل سیجھتے ہیں' لیکن ان مقلدوں کی مسکین جماعت وہ ہے جو اتنا دعویٰ بھی نہیں کر سکتی اور اگر كرے تو فوراً خالف ناك بكر ليتا ہے كہ جب جناب مقلد ہيں تو جے آپ حق مانتے ہيں اے كسى دليل كى بناء پر حق نسين مانة بلكه دوسرے كسى نے چونكه اسے حق كما ہے آپ بھى اس كى تقليد مين اسے حق حق كنے لكے اور اس كى رف لگالى۔ درنہ آپ کو تو نہیں معلوم کہ حق کیما اور باطل کیما؟ جناب تو اپنے مقلد کے پیچے ہیں' اس کامنہ مشرق کو تو جناب کا بھی آور اس کا اگر مغرب کو تو جناب کا بھی۔ وہ تو ایک کرنٹ ہے جو إدھرے أدھر ليے بھاگتا ہے۔ اچھا اور سنيے ان مقلدين نے تو دراصل جهال قرآن و حدیث کو چھوڑا ہے اپنے مسلم اماموں کو بھی چھوڑا ہے۔ انھوں نے تو اپنی اتھلید سے صاف منع کیا تھا لیکن ان لوگوں نے ان کا کمانہ مانا بلکہ ان کی نافرمانی کی' ان کا خلاف کیا اور پھر کہتے ہے ہیں کہ ہم ان کے بزہب پر ہیں۔ (2) کیا مزے کی سیرہے کہ ان کی ترک تقلید صرف فروی مسائل ہی تک محدود نہیں بلکہ ان لوگوں نے تو خود اصول بھی ترك كردية بين ائمه كى اصولى بناء جحت و دليل عقى القليد سے انكار تھا ، يه وصيت عقى كه دليل كى اللش ميں رہو وليل ملتے بی ہمارے اقوال چھوڑ دو اور دلیل کی پیروی کرو- لیکن واہ رئے مرعیان تقلید تم فے الٹی گنگا بمالی- تم فے ان کے ان تمام اصولوں کو اننی پر دے مارا اور پھر دعوی ہے ہے کہ کی مقلد ہے زبانی دعوے آپ کو مبارک ہوں۔ ہمارے نزویک تو ائمہ کرام الشین کے تابعدار صحیح معنی میں وہی ہو سکتے ہیں جو ان کی راہ پر چلیں اور اصول و فروع میں ان کی اقتداء کریں۔ (٨) بي تھيلتے ہوئے گھرينا كربكاڑتے ہيں كيكن كھ درياس كى بمار ديكھ كر۔ گرمقلداني دايلوں كى كمھرى باندھنے سے كيلے بھير دیتا ہے۔ تقلید کو تو فرض و واجب کمیں اور پھرائی ہی کتابوں میں تقلید کا باطل و حرام ہونا بھی لکھیں۔ یہ بھی بھراحت تحریر كريس كه دين اللي ميس تقليدي طور سے فتوى دينا حلال نهيں۔

(۹) مائنے ہیں اور لکھتے ہیں کہ اگر باوشاہ نے کمی مضف کو مقرر کیا ہے اور اس سے یہ شرط کی ہے کہ فلال مقرر اور معین ندہب ہی کے مطابق فیصلہ کیا کرے تو یہ شرط صبح نہیں اور نہ اس کی تولیت صبح ہے اور بعض کہتے ہیں تولیت تو صبح ہے لیکن یہ شرط قطعاً باطل ہے۔ (۱۰) اس طرح مفتی کے لیے بھی حلال نہیں کہ جس کی صحت کا اسے علم نہ ہو اس کا فتولی دے۔ دنیا کا اس بات پر انفاق ہے۔ ظاہر ہے کہ مقلد کو صبح 'غلط قول کا کوئی پنتہ نہیں کیونکہ یہ حاصل ہو تا ہے تحقیق سے اور تحقیق کی دروازے اس پر بند ہیں۔ (۱۱) وہ کون سا مقلد ہے جے خود اس کا اپنا یہ حال معلوم نہیں کہ وہ جس کا مقلد ہے اس کے کل دروازے اس پر بند ہیں۔ (۱۱) وہ کون سا مقلد ہے جو اس کا قول چھوڑ دیتا ہے خواہ وہ کلام اللی ہو 'خواہ صدیثِ مصطفیٰ ماڑھیے'

ہو خواہ قولِ صحابہ و گھتے ہو خواہ اس کے امام کے امام کا بی قول ہو۔ کیا اس خرابی کو لازم دیکھتے ہوئے پھر بھی تقلید کے باطل ہونے تک ذہن نہ دو ڈانا انسانیت ہے؟ (۱۲) مقلدو لاکھوں صحابیون میں سے ایک صحابی تم نے ایسا پایا جو کسی ایک کے جملہ اقوال کو لیمنا ضروری جانتا ہو اور لے رہا ہو اور اس کے خلاف سب کے اقوال کو پھو ڈنا بھی ضروری جانتا ہو اور چو ڈتا ہو؟ اقوال کو لیمنا ضروری جانتا ہو اور چو ڈتا ہو؟ مقلدو ان تیوں (۱۳) کیوں جناب تابعین میں کوئی ایسا آپ کی نگاہ سے گزرا؟ (۱۲) اچھا تیج تابعین میں کوئی ایسا ہوا ہے؟ مقلدو ان تیوں جانتا ہو۔ جانتوں کے بڑاروں لاکھوں بلکہ کرو ڈوں انسانوں میں سے ایک تو بتلاؤ جو تمہاری طرح کسی ایک کی پوجا میں لگ گیا ہو۔ (۱۲) تمہاری میہ تو بربانِ رسولِ معصوم ساتھ ایکھی ذمانے کرر چیتے ہیں جو بربانِ رسولِ معصوم ساتھ ایکھی ذمانے کرا کیا تھا۔ (۱۲) مقلدین اپنے اماموں کے تمام اقوال کو سرو چشم پر کسے اور وہ زمانہ آتا ہے جو آپ کی زبانِ مبارک سے بڑا بن چکا تھا۔ (۱۵) مقلدین اپنے اماموں کے تمام اقوال کو سرو چشم پر رکھے ہوئے ہیں۔ عورتوں کی حلت و حرمت ان کی نوکِ زبان پر ہے خون و مال کی حلت و حرمت ان کی نوکِ نہیں لیکن حلال و حرام کا فتوی موجود ہے۔

دوستو! ایک روز الله کے سامنے کھڑا ہونا ہے 'اس دن معلوم ہو جائے گاکہ اللہ کے ذمے اس کے دین میں باتیں بنانے كا انجام كيا كچھ ہوتا ہے؟ اس دن معلوم ہو جائے گاكہ في الواقع اليے لوگ كى دليل پر ند تھے؟ (١١) اے جماعت مقلدين آخراس کی وجہ کیا ہے کہ تم نے اس ایک امام کی تقلید کی جس کی کی؟ آخراس تخصیص کی کیاوجہ؟ کیوں تم نے اس کی تقلید کی اور کسی کی نہ کی؟ اگر بیہ جواب ہو کہ وہ اپنے زمانے میں سب سے زیادہ علم والا تھا بلکہ ممکن ہے کوئی کمہ دے کہ وہ ا گلوں سے بھی افضل تھا اور بیہ تو قطعاً ہے کہ اس کے بعد تو اس سے زیادہ عِلم والا کوئی ہو ہی نہیں سکتا۔ بسرصورت اس کے اس جواب پر ہم کتے ہیں کہ یہ تو ظاہر ہے اور تو آپ کہتا ہے کہ تو اہل علم میں سے نہیں پھر تھے کیسے معلوم ہو گیا کہ تیرا امام سب سے افضل اور سب سے زیادہ عالم ہے؟ یہ تو وہی معلوم کر سکتا ہے جو کل ندمب سے ان کے ولائل سے بلکہ ان کی ترجیح کے اسباب سے بھی واقف ہو- اندھا ہو کر سکے پر کھنا یہ تو بالکل انو کھی چیز ہے- ای طرح بے علم ہو کر علماء و فضلاء میں درجے قائم کرنا اور فیصلے کرنا بھی۔ ساتھ ہی یہ بھی بے علمی کے ساتھ اللہ پر بات بنانا ہے۔ مقلدو ذرا بتلاؤ تو؟ تسمارے امام سے حضرت ابو بکر صدیق 'حضرت عمرین خطاب' ابنِ عمر رُقی ﷺ یقیناً درجها بردھ چڑھ کر تھے' وہ یقیناً عِلم و فضل میں اس سے بہت ہی اعلیٰ اور افضل تھے۔ پھر کیا وجہ کہ تم نے ان کی تو تقلید چھوڑ دی اور اس کی تقلید پکڑلی؟ (۱۸) بلکہ تمهارے امام سے توسعید بن مسیب ' شعبی ' عطاء ' طاؤس الشینیم اور ان جیسے اور بزرگ بھی ہزاروں درجے بزرگ ' افضل اور ذی علم تھے۔ پھر تُونے ان تمام افضل واعلم لوگوں کی تقلید ترک کرے ان سے بہت کم درجے کے شخص کو کیوں تھلید کرنے کے لیے چن لیا؟ کیا خیریت میں ' علم میں ' دین میں میہ بزرگ تیرے امام کے بھی بزرگ نہ تھے؟ پھران کے اقوال و نداہب کو چھوڑ کران سے بت ینچے کے درجے کے ایک شخص کے اقوال و مذاہب پر آڑ جانا ہد کون سی دانشمندی ہے؟ اگر اس کے جواب میں مقلدین کی طرف سے کما جائے کہ میرا امام مجھ سے بہت برا عالم تھا۔ اس کی تقلید نے مجھ پر اس کے قول کی مخالفت حرام کر دی ہے۔ ب سبب اس کے قول کے جس کی میں تقلید کرتا ہوں۔ اس لیے کہ اس کے علم کی زیادتی اس کی کامل دیداری اے روکتی ہے کہ وہ اپنے سے اعلیٰ اور بہت زیادہ علم والے کی مخالفت کرے مگر کسی ایسی دلیل سے ہی کرے گاجو اس کے نزدیک ان تمام کے قول سے اولی ہو۔ تو ہم اسے جواب دیں گے کہ یہ تونے کمال سے جان لیا کہ تیرے امام نے اپنے سے برے کی جو مخالفت کی ہے وہ اس دلیل کی بناء پر کی ہے جو اس کے نزدیک ہے۔ کیا خبر جس کی مخالفت کرتا ہے اس کے پاس اس سے بھی

کی کی اللہ اور رسول بھا کے قول پر کا سے اور آفار سحابہ وہی کی کا بعداری کی جائے۔ اللہ اور رسول بھا کے قول پاکی کی رائے کے قول پاکی کی رائے کے فول پاکی کی رائے کے فول پاکی کی رائے کے فول پاک کی کی رائے کے فول پاک کی کی ہوئے کی جہ نہ ہوگیا کہ اس کے افراس سے اختلاف کے فیصلے کرنے والے نہ تھے۔ پس جب بی طابت ہوگیا کہ ہراہت ہی ہوگیا کہ ہراہت کی ہوگا کہ اس کے سواجو ہے گرائی ہے۔ اب بتلاکہ کمال کی دوڑ لگاؤ گے؟ اور کیا نئ سوچ کر لاؤ گے؟ (۳) ان تقلیدیوں کا دعوئی ہے ان میں سے ایک ایک بیہ کتا پھرتا ہے کہ ہمارا امام اسی پر ہے جس پر سلف سے ان ہیں سے ایک ایک بیہ بات صرف آپ کے امام کے ساتھ ہی مخصوص ہے یا کوئی اور بھی اس کا شریک ہے؟ اگر اس کا جواب دیں کہ صرف وہی مخصوص ہے تو اس سے زیادہ حمالت بلکہ جائور پن اور کیا ہوگا؟ اور اگر کس گے اور بھی ان کے شریک ہیں 'تو پھر ہم کمیں گے کہ پھر کیا وجہ کہ تم اپنے امام کے اقوال پر ہی جم گے اور ان جیسوں بلکہ ان سے بھی زیادہ علم والوں کے اقوال کو تم نے پس پشت ڈال دیا۔ تم نے تو گرہ لگائی کہ اپنی امام کی کوئی لوگے نہیں۔ گویا کہ تمہار نے زویک ہو تمہارا امام کے سولہ آنے اور جو کی اور انام کے مئے وہ محض جھوٹ۔ جمال اس کے مئنہ سے کوئی بات نگی اسے بڑی طرح چیٹ گئے 'جمال کی خفی کو نہیں سے خفاف کوئی کھر نگال تم اس کے مند سے خفی اگر شافعی کے ساتھ یہ کرتا ہے تو شافعی بھی حفی کو نہیں کی خفی کو نہیں اور دونوں اماموں کے مقلدوں کا ہے۔ خفی اگر شافعی کے ساتھ یہ کرتا ہے تو شافعی بھی حفی کو نہیں بخشا اور یونوں اماموں کے مقلدوں کا ہے۔ (۳۲) تم جن ائر کی کوئی تقلید کے دعوے دار ہو خود انھوں نے حبیں بخشا اور یونوں اماموں کے مقلدوں کا ہے۔ (۳۲) تم جن ائر کہ کی تقلید کے دعوے دار ہو خود انھوں نے حبیس

(۳۳) حضرت امام شافعی روایئے کا آپ زر سے لکھنے کے قابل مقولہ ہے کہ بے دلیل علم حاصل کرنے والا رات کو کئوبیوں کا بوجھ لاد کر لانے والا ہے جس میں ممکن ہے کوئی افغی سانپ ہو جو اسے ڈس جائے اور اسے پہ بھی نہ چلے۔ (۳۳) حضرت امام ابو صنیفہ روایئے اور ابو یوسف روایئے فرماتے ہیں 'کی کو حلال نہیں کہ ہمارے قول پر قول کے جب تک اسے معلوم ہو جائے کہ ہم نے کمال سے کما ہے؟ (۳۵) امام اجم روایئے فرماتے ہیں اپنے دیں میں 'کی کھی تقلید نہ کرنا۔ (۳۷) کیوں جی غالبا یہ تو تم مانتے ہوگ کہ کل قیامت کے دن اللہ کے سامنے کھڑا ہونا ہے۔ وہاں تم سے سوال کیا جائے گا اس کے بندول کے درمیان تم نے ہوگ کہ کل قیامت کے دن اللہ کے سامنے کھڑا ہونا ہے۔ وہاں تم سے سوال کیا جائے گا اس کے بندول کے درمیان تم نے ہوگ کہ کل قیامت کے دن اللہ کہ سامنے کھڑا ہونا ہے۔ وہاں تم سے سوال ہوگا کہ تم نے یہ قوال کیے ہے 'کمال ہے کس دلیل ہے گئی تو بتاؤ تمہارا جواب کیا ہوگا؟ کیا ہی جواب دو گے کہ سوال ہوگا کہ تم نے یہ قوال کیے گئی بی جواب دو گے کہ دوائی جواب دو گے کہ دوائی ہوگا کہ تم نے یہ تو اس تم جو روایت تعنون کی ہے این القاسم سے دائے اور افتیار کی اور این کے سوا جواب کی تم لوگ تو یہاں تک بھی جے تمیں بلکہ تم تو جواب کی گئی ہوا ہوں کے ہو تھا تھ اور اس کے دور ایت تو اس کی اور اس کی دور اس بواب ہوا کہ تم نے یہ کام میرے تھم سے کیا تھا اس سے بھی بہت سے تھا ہو تو بہت تھا ہو تو بہت تھا گئی اور واقعہ کے مطابق کہ جو کیا ہو اس کے اور اس کے درسول میں تھا کہ خود ہوار س کے درسول میں تھا کہ خود ہوار کیا ہو تو بہت تھی اس میں کہ کہی ہم سے یہ نہیں تھا کہ کہ اللہ تیرا یا تیرے درسول میں تھا کہ خود ہوار اس کے درسول میں تھا کہ خود ہوار کیا ہوا کہ کہی ہم سے یہ نہیں تو صاف اقرار کرنا پڑنے گا یا کہ اللہ تیرا یا تیرے درسول میں تھا کہ خود ہوارے اماموں نے بھی ہم سے یہ نہیں فرمیا ہوا

د (٣٤) جب حضرت عيلي عليه امام عادل عام منصف بن كرأتريس ك- درا بتلاد اس وقت وه كس كاند بب يكوس ك اور کس کی رائے لیں گے؟ صاف ظاہرے کہ وہ نہ تھم کریں گے اور نہ فیصلد کریں گے مگر مارے نی منتا کی اس شریعت ك ساتھ جے اللہ في الله في الله على الله على الله على مقرر فرائي مي مقرر فرائي مي الله كا كن بھى ہے اور سب سے ويادہ يابند بھی اس کے وہی ہوں گے۔ یمی تم پر بھی واجب ہے کہ اس سے قضاء کرو اور اس سے فتوے دو۔ سنو کسی کو حلال نہیں کہ اس كے سواكى اور چيزے فيصله كرے يا فتوے دے۔ (٣٨) اگر تم كموكه اس سوال ميں تو تم بم دونوں برابر بيں تو بم كتے ہیں یہ تو ٹھیک ہے لیکن جواب میں برابر نہیں۔ ہم تو جناب باری کے اس سوال کے جواب میں با ادب عرض کریں گے کہ اللی تھے پر خوب روش ہے کہ ہم نے تیرے اور تیرے پارے رسول مالی کے کلام کا ٹھیکیدار کی کو نسیں بنایا تھا کہ ہم این جھڑے اس کی طرف لے جاتے اس کے فیلے کو سرچ ماتے اس کے اقوال کو تیرے اور تیرے رسول بھا کے اقوال پر مقدم کرتے یا تیرے نی ساتھ کے اصحاب کے کلام پر اسے ترجی ویتے۔ مارے زدیک تیری محلوق میں سے کوئی بھی اس درج کا نہ تھا کہ اس کی رائے کو ہم تیری وحی پر مقدم کر دیں۔ ہم نے تو وہی فتوے دیئے جو تیری کتاب میں پائے 'جو تیرے نی مٹھیا کی سنت ہم تک پیچی- جو اصحابِ رسول ساتھیا نے احکام بتلائے اور سکھلائے۔ اگر کمیں ہم ادھر اوھر ہو گئے ہوں تو یہ محض ہماری اپنی غلطی سے نہ کہ ہمارا وہ عقیدہ ہو یا ہمارا قصد ہو۔ اللہ ہمیں تیری پیاری ذات کی فتم ہم نے تیرے اور تیرے رسول میں اور مؤمنوں کے سوا اورول کو دلی دوست اور رفیق کار نہیں بنایا۔ ہم نے تیرے دین میں تفریق نہیں گے۔ ہم نے پھوٹ اور تفرقہ نہیں ڈالا۔ ہم نے امرالی کے آپس میں کلڑے کلڑے نہیں کیے۔ ہم اماموں کو مانتے تھے لیکن بس اتنابی کہ یہ ہمارے پیشوا ہیں ارسول الله منتی کی احادیث کو ہم تک پلنچانے والے ہیں۔ توجو وہ تیری اور تیرے رسول منتی کا كى پنچاتے تھے اسے تو ہم مان ليتے تھے اس ليے كيه تيرا اور تيرے رسول التيكيا كايمي حكم تقاكمہ ہم ان كى سين اور مانيس ليكن اس شرط سے کہ وہ تیری اور تیرے رسول مٹھیا کی پہنچائیں۔ پس ہم نے دراصل تیری مانی تیرے حبیب مٹھیا کی مانی۔ اللی ہم فے اٹھیں رت بناکران کے قربان پر ایمان کو بیچانہ تھا' ہم نے بیہ نہیں کما تھا کہ جو ان کے اقوال مانے ہمارانہ مانے' ہمارا بھی نہیں بلکہ ہم تو ان کے اقوال کو بیش کتاب و سنت پر پیش کرتے رہے جو موافق نظے مان لیے ،جو خالف نکلے چھوڑ دیے۔ بال سے ایک عقیدہ رہا کہ وہ ہم سے برے عالم ہیں۔ لیکن جس مسلے میں ان کا قول تیرے یا تیرے رسول مرتب کے قول سے نکرا گیاوہاں ہم نے سمجھ لیا کہ اس کاعِلم انہیں ابنا نہیں جتنا اس ہے ، جس کا قول اس آیت و حدیث کے مطابق و موافق ہے۔ کیوں مقلدو! ہمارا جواب من لیا اب بتلاؤ کیا تم بھی ہے جواب دے سکتے ہو؟ سمجھ لواس کے سامنے جواب ہے جس کے یاب بات بدلتی نمیں جس کے سامنے باطل چانا نمیں۔

(۱۳۹) اے چاروں اماموں کے مقلدوا تم نے تو ستم ڈھلیا ، غضب توڑا تم نے تو اپنے ایک ایک امام کے سواتمام صحابہ دی گئی کو سارے تابعین کو کل ائمبہ دین کو سارے ہی مجتدین و محدثین کو بالکل بے وقعت اور ناکارہ سمجھ لیا کسی کا کوئی اوب تمہارے دِل میں نہ رہا۔ کسی کی کوئی وقعت تمہاری نگاہ میں نہ رہی کمہیں ان کے فتوں سے مطلب نہ ان کی تحقیق سے غرض نہ ان کی تحلیم سے سود نہ ان کی فقہ و فراست سے بہود ، بلکہ تم تو اپنی بے ادبی میں اپنی سرتابی میں اس قدر دور کی کہ اگر کھی ان کے کسی فتوے پر ، قول پر ، تحقیق پر نظر بھی ڈالو گے تو تردید کے ارادے سے ، جواب کے ارادے کہ اگر کھی دیکھتے ہو تو ای نظرسے کہ اگر سے نہ کہ بانے کے ارادے سے ، آہ آہ ستم! تم اللہ کا اور اس کے رسول مٹھا کے کا قول بھی دیکھتے ہو تو ای نظرسے کہ اگر

موافق المام ہو تو لے لیں گے ورنہ رو ہے۔ کیا پیسیون آ تیوں اور اخادیث کو تم نے وصلے دے دے کر پینیکا نہیں؟ تم نے حیلے کر کرے انہیں الگ نیس کیا تم نے پورا تکلف کر کے 'ساری ظافت صرف کر کے اس حدیث کو' اس آیت کو ہواب نہیں دیا جو تمہارے المام کے خلاف بھی جہاؤر ان تمام تر کیبوں ہے کیا تم نے ہیں اپنے متبی اپھائی اگر تم صرف اپنی اس ہے ایمانی پر نظر ڈال لیکے تو تمہیں تقلید ایک آگر تم ہے زیادہ اس سے بھا گئے کہ ہیں نے تو قرآن و حدیث کی عرب ہمارے ولوں سے نکال دی۔ بریکوں کا مانا اس نے چھرا دیا۔ آواے مقلدوا کماں دین الهی جمان کالب الهی اس منتب رسول اللہ میں ہو اللہ میں تقلید اگر تی ایمان کو تو دینے والی ہے ' بیہ تو ارکان اسلام کو مقدم کرنے والی سنوں کا صفایا ہو چاک ہوں نے نظر رکھنے والک ہو تو کہ دین کی باتھوں تو اللہ کے دین کا' رسول میں کا سنوں کا صفایا ہو چاک ہوائی دیں کے باتھوں تو اللہ کے دین کا' رسول میں کا کسنوں کا صفایا ہو چاک تار دیا کہ دیا تھی اور ان کے ہم نشین اس لاکن تھی نہیں کہ ان کے اقوال پر اس وقت نظر کے ساتھی اور آئی کے ہما تھیوں کی ان کی امت کے ساتھی اور آئی ہو بہا ہو جب کہ ان کے اقوال پر اس وقت نظر سے نہی ہوگا ہو جب کہ ان کے افاف وہ ہوں۔ مقلدوا تی بے ادبی کسی نبی کے ساتھوں کی ان کی امت کے نہی نہیں۔ پس تمارے نردیک تو جو پھے ہے وہ وہ وہ جو تم نے اللہ کے' اس کے رسول میں کی اور تمام بردگوں کے دین کا میں ' میں۔ پس تمارے نردیک تو جو پھے ہے وہ وہ وہ ہے جے تم نے اللہ کے' اس کے رسول میں گھی کے اور تمام بردگوں کے حق کم کے اللہ کے' اس کے رسول میں گھی کے اور تمام بردگوں کے حق کم کے اللہ کے' اس کے رسول میں گھی کے اور تمام بردگوں کے حق کو کس کے دو کی ہو کہ ان کے اور تمام بردگوں کے حق کم نے اللہ کے' اس کے رسول میں گھی کے اور تمام بردگوں کے حق کم کے اللہ کے' اس کے رسول میں گھی کہ اس کے وہ وہ ہوں۔

(۴۰) اے راہ بطکے مقلدوا یہ جوتم کتے پھرتے ہو کہ قرآن و حدیث کا سجھنا بہت مشکل ہے، برکے بوے مجتدین اسے سجھ سکتے ہیں بھلا ہم اے کیے سمجھ سکتے ہیں؟ کیول جی اللہ کا اُس کے رسول سڑھا کا کلام تو اتا بخت اور ایسا مشکل اور اس قدر ادق کہ تم سجھ ہی نہ سکو باوجود یکہ یہ فلط ہے اور محض فلط ہے بلکہ وہ تو بالکل سل ہے' آسان ہے' قم سے قریب تر ب اختلاف سے بت دور ہے۔ تاقض اس میں نہیں ایان اس کا واضح ہے اولی پیچید گی اور البحن اس میں نہیں اس کا كنے والا معموم ، خطا سے دور ، بالكل سچا باوجود اس كے بيد كلام تو تهمارے نزديك انسانوں كے سجھے كے لاكن بى نه رہا۔ جو خاص انسانوں کے سمجھانے کے لیے ہی پرورد گارِ عالم نے آثارا تھا'جس پر حق کے جھنڈے گڑے ہوئے تھے' جے خود اللہ نے اپ بندوں کے لیے واضح کر دیا تھا اور فرما بھی دیا تھا کہ میں اسے واضح کرچکا ہوں کہ لوگ سمجھ لیں اس نے اس کلام کے سيحف كوبت آسان كرديا تها ووش اور صاف دليليل قائم كى تهيل عام فهم بلت بيان فرمانى تهي بيان اور تفصيل اسپيغ ذے لى تقى ليكن واه رے مقلدو! تم ايك آيت ايك ايك حديث ند سجھ سكے ايك مسلد دليل سے معلوم ند كرسكے- بتصيار وال دييك ب دست و يا موكرصاف كمد دياكدي المارى سجه عند بالاترب- كون اس سيخ لوكون كى جماعت كوبدنام كرف والو اگر واقعی تم سے تھے تو چرتم فے یہ کیے جان لیا کہ ساری دنیا سے افعنل اور زیادہ علم والا تسارا امام ہے وہ جو کتا ہے حق كتاب اس كى بربات صيح اور درست ب اور مطابق دليل ب- وبال توتم است جال تف كه جهيس دائيس بائيس كى تميز بهى ند تھی' اوپر تلے کا ہوش نہ تھا لیکن یمال تم ایسے ہوشیار ہوگئے کہ ایک ایک کو علم کے ترازو میں تولنا شروع کردیا' نمبرلگانے لگے اور اوّل نمبریر این امام کولا کوراکیا اور صاف کمه دیا که امت پر اس کی تقلید فرض اور اس کی خالفت حرام پرتم میں سے ہر گردہ نے اپنے امام کی حد بندی قائم کی اور اس کی اطاعت اس کی قلمو میں ضروری اس حد مین دوسرے امام کی اطاعت نہ صرف جرم بلکہ نمک حرامی بلکہ بعاوت۔ یہ بین تمارے اصولِ فقد کی کتابیں جو آپس میں ایک دوسرے کے اصولوں کی تردید سے بھری پڑی ہیں۔ پس اب بتلاؤ تو سمی کہ تمہاری نبیت کوئی صاحب خرد کیا رائے قائم کرے؟ تعجب ہے کہ جس پر حقانیت کے واضح دلائل اللہ تعالی خود قائم کرے وہ حق تو تم پر پوشیدہ رہے' اس کی طرف تو تم راہ نہ پاؤ۔ ہاں! بیہ جس فوراً ہی معلوم ہو جائے کہ تمہارا امام سچا' اس کا ندجب اچھا' اس کے فرمان برحق' اس کے قول شریعت' اس کے خلاف جو ہے باطل' ناحق' جھوٹ اور محض صلالت و گراہی۔ پھرتم اس یقین میں استے پختہ ہو جاؤ کہ اپنے اس ایک امام کی اطاعت امت پر فرض بتلاؤ اور اس کے سوا اوروں کی اطاعت حمام بتلاؤ۔

(۱۳) جس پر جزاروں دلیلیں قائم اے تو تم سجھ نہ سکے اور جس پر آیک بھی دلیل نہیں اے تم نے خوب سجھ لیا۔
قرآن و حدیث تمباری سجھ میں نہ آیا لیکن اقوالِ ائمہ تمباری سجھ کے بیچوں نچ آگے۔ قرآن و حدیث ے ایک مسئلہ بھی تم نہ نکال سکے لیکن اپنے امام کے اقوال سے سارا دین تم نے نکال لیا اور صاف کہ دیا کہ جو کچھ اس نے کہا وہ سجے کوئی نہ نکال سے مقلدو! دیکھو تمباری اس تقلید نے تمہیں اللہ کی کتاب سے کس قدر دور ڈال دیا کہ تمبارا دراصل اس سے کوئی تعلق ہی نہیں رہا۔ کیا یہ غلط ہے کہ جو آیت قرآن تمبارے اپنے نہ بب کے موافق تمہیں مل جائے اے تو تم جوادیاں ڈال کر لیتے ہو اور آچپل آچپل کر کہتے ہو کہ دیکھو اس مسئلے میں ہمارا عمل اس آیت پر ہے۔ طالا مکہ محض غلط بات ہوتی ہے دراصل عمل قولِ امام پر ہوتا ہے یہ انقاق کی بات ہے کہ اس کی موافقت میں کوئی آیت جمہیں مل گئی ورنہ اگر فی الواقع قرآن کی اس آیت ہے ہی یہ مسئلہ تم نے لیا تھا تو پر کہا وجہ کہ اور آیت میں ایک مسئلہ ہوتا ہے اور ہوتا ہے وہ تمبارے قرآن کی اس آیت کی تاویلین کرنے لگتے ہو بھوا کر اس سے بے تعلق ہو جاتے ہو۔ بھی آیت کی تاویلین کرنے لگتے ہو بھی اے ظاہر سے ہو تھوڑی دیر پہلے اپنی دلیل بطائی جاتی تھی۔ اب بطاؤ کہ کیا تمبارا مناد سے ہو۔ یہ ساری وشنی اس آیت سے ہو رہی ہے جو تھوڑی دیر پہلے اپنی دلیل بطائی جاتی تھی۔ اب بطاؤ کہ کیا تمبارا میک مسئلہ قرآن سے ہو جاتی ہو جو تھوڑی دیر پہلے اپنی دلیل بطائی جاتی تھی۔ اب بطاؤ کہ کیا تمبارا کہ جو۔ یہ ساری وشنی اس آیت سے ہو رہی ہے جو تھوڑی دیر پہلے اپنی دلیل بطائی جاتی تھی۔ اب بطاؤ کہ کیا تمبارا ورنہ ہیں۔

(۲۳) یمی حال تمہارا آخضرت مجر مصطفیٰ ساتھ ہے۔ اگر کوئی حدیث تمہیں اپ آمام کے قول کا تائید میں مل گئی تو پھولے نہیں ساتے 'اس طرح پیش کرتے ہو کہ گویا تمہارا دین و ایمان کی ہے ' لیکن ولی ہی صحت و صراحت والی ایک چھوڑ ایک سو حدیثیں بھی تہمیں ال جائیں اور ہوں قولِ الم فدجب معین کے خالف تو مانا اور عمل کرنا تو کہا آگھ اٹھا کر ان کی طرف نظر ڈالنا بھی تمہارے نزدیک نا قائل محافی جرم اور گویا حرام محض ہوتا ہے۔ ان سومی سے ایک بھی تو نہیں لیتے۔ اس وقت یہ بات اللہ جانے کہ امال جاتی ہم اور گویا حرام محض ہوتا ہے۔ ان سومی سے ایک بھی تو نہیں لیتے۔ اس وقت یہ بات اللہ جانے کہاں جاتی ہے کہ جمارا عمل قلال حدیث پر ہے۔ (۳۳) کی تمانا تمہارا مرسل حدیث کے بارے میں دنیا ویکھی ہے کہ اگر مطابق رائے پائی تو اے متند مان لیا' جمت بنائی اور خوب مخالفین کے سامنے آگرے کہ دیکھو یہ حدیث ہماری دلیل ہے۔ لیکن ایمی ہی مرسل حدیث تا کی مرسل حدیث تا کی ہو جائے 'پھر تو گویا تمہارا انقاق و اجماع اس کے ترک پر ہو جاتا ہے اور فقد کے خلاف کیا جال کہ ان میں سے ایک پر بھی عمل ہو جائے 'پھر تو گویا تمہارا انقاق و اجماع اس کے ترک پر ہو جاتا ہے اور حدیث تم نے صحیح انی ' قائل عمل جانی ' اس سے مسلہ لیا' اس لیے کہ وہ تمہارے ذہر ہے مطابق ہو حدیث تم نے صحیح انی ' قائل عمل جانی' اس سے مسلہ لیا' اس لیے کہ وہ تمہارے ذہر ہے مطابق ہو جسے نہراس میں ایک ایمان شکن تقویٰ تو تر مطابق ہو نہرا سے مسلہ لیا' اس لیے کہ وہ تمہارے ذہر ہو کہ مطابق ہو کھراس میں ایک ایمان انکار کر جاتے ہو' ہرگز مان کر نہیں دیتے۔ آخر کیا بات ہوئی؟ حدیث ایک ہو کہ راوی ایک ہو ' میکو مانا

ہے' متند سمجھا ہے' مسلد لیا ہے' پھراس میں کون ساسقم پیدا ہو گیا کہ ای ایک کے ایک حقے کو نہیں مائے' بعض پر ایمان اور بعض سے کفر؟ اگر وہ جمت ہے تو پوری ہی نامقبول ہے تو پوری ہی نامقبول ہے' خواہ وہ مرسل ہو' خواہ وہ مسلد ہو لیکن یمال تو تم بے پروا ہو جاتے ہو اور دنیا کے سامنے ڈھنڈورا پیٹ دیے ہو کہ اصل ایمان حدیث پر نہیں' قول امام پر ہے اس کے جمال تک اس کی رائے کے مطابق روایت تھی کے لی۔ جمال سے خلاف تھی چھوڑ دی۔

## وہ حدیثیں جن کے ایک حصے کو اپنے مذہب کے مطابق پاکر حنفی مانتے ہیں اور اِسی حدیث کے اُس حصے کو نہیں مانتے جو ان کے مذہب کے خلاف ہے۔

چونکہ میہ طرفہ تماثا ہے اور بے لاگ تردید حدیث ہے اور اس سے عمل بالحدیث کا مقلدین کا دعویٰ پاش پاش ہو جاتا ہے اس لیے ہم چاہتے ہیں کہ ناظرین باتمکین کے سلمنے کچھ ایس حدیثیں بھی پیش کردیں' سنے!

- ان کامستاہ ہے کہ استعال میں لایا ہوا پائی ٹاپاک کو دور کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتا۔ اس میں ایسی پاکیزگی باتی نہیں رہتی اس کی دلیل میں حدیث لاتے ہیں کہ نبی سٹھائیا نے مرد کو عورت کے بیچے ہوئے پائی سے اور عورت کو مرد کے بیچے ہوئے پائی سے وضو کرنے کو منع فرمایا ہے۔ اس پر یہ کتے ہیں کہ جو پائی ان کے اعتماء کو لگ کر الگ ہوا وہی ان کے وضو کا بیچا ہوا پائی ہے ہمستعمل پائی ہی ہے 'آپ نے دیکھا کہ اپنا ایک مسلہ اس حدیث سے ثابت تو کر لیا لیکن نفس حدیث کو مان کر نہیں دیتے' کتے ہیں کہ مرد کو عورت کے بیچے ہوئے پائی سے اور عورت کو مرد کے بیچ ہوئے پائی سے وضو کرنا جائز ہے۔ پس نفس حدیث میں جو تھا اس کا ظلاف کیا اور حدیث سے وہ ثابت کیا جو حدیث میں نہ تھا اس حدیث کے مسئلے کو مان کرنہ دیا۔ ان کے زدیک تنا عورت کے بیچ ہوئے پائی کا اس وجہ سے اس پائی جو حدیث میں نہ تھا اس حدیث کو لیے کر دلیل پکڑی اور اس عورت کے بیچ ہوئے پائی کا اس وجہ سے اس پائی میں کوئی اثر۔ جس حدیث سے جمت کی کیا۔ حدیث کا غلط مطلب لے کر اس پر ہم میں کوئی اثر۔ جس حدیث سے جمت کی بیٹا ہوا پائی وہ ہے جو گئے اور حدیث کے اور درست مطلب سے ہمٹ گئے۔ حقیقاً وضو کا بچا ہوا پائی وہ ہے جو وضو کر لیا گیا۔ پس جو مراد حدیث تھی اسے باطل کر دیا اور جو مراد خدیث تھی اسے مراد صحیحا۔
- ان کا مسلہ ہے کہ پانی میں کسی بخس چیز کے مل جانے سے پانی نلپاک ہو جاتا ہے۔ گو کسی طرح کا تغیر پانی میں نہ بھی ہوا ہو۔ اس کی دلیل میں حدیث لاتے ہیں کہ آتخضرت ملتی ہوا ہو۔ اس کی دلیل میں حدیث لاتے ہیں کہ آتخضرت ملتی ہوا ہو کے بانی میں پیشاب کرنے سے منع فرمایا ہوا ہو کے ایک مسلے کو اس حدیث سے خارت کر لیا اور خود اس حدیث کو اس خارت کر لیا اور خود اس حدیث کو اس خارت کر لیا ور خود اس حدیث کو اس خارت کر لیا تو وہ ناپاک نہیں مسلے کے خلاف د کھ کر نہیں مانا۔ صاف کہتے ہیں کہ اگر کسی نے زکے ہوئے پانی میں پیشاب کر دیا تو وہ ناپاک نہیں جب تک کہ دو تلے سے کم نہ ہو۔
- (۳) اینے ای مسلے کی دلیل میں ایک اور حدیث لاتے ہیں کہ نی ماٹھیم کا فرمان ہے کہ جب تم میں سے کوئی اپنی نیند سے جاگے تو اپنا ہاتھ پانی کے برتن میں نہ ڈاوے جب تک کہ اسے تین مرتبہ دھونہ لے۔ اس حدیث کو لے تو لیا اور یہ بھی کمہ دیا کہ دیکھیے صاحب یہ دلیل ہے ہمارے اس مسلے کی کہ پانی کمی نجس چیز کے ملئے سے نجس ہو جاتا

ب ورنه كوكى وجد نه تقى كم نى ملتي اس من بات والنه سي بيدار بو جان وال فض كو منع فرات لين حدیث میں جو ہے جو الفاظ رسولِ معصوم مل اللہ اے میں ان پر ایمان نمیں 'نہ عمل ہے 'صاف کتے ہیں کہ اگر ہاتھوں کو دھونے سے پہلے ہی یانی کے برتن میں ہیہ محض ڈال دے تو یانی نجس نہ ہوگا۔ اس بیدار ہونے والے ا مخض بر الگ پانی سے اپنے ہاتھوں کا دھونا واجب نہیں وہ اگر دھونے سے پہلے ہی اسے پانی کے برتن میں ڈبونا چاہے تو ڈبو سکتا ہے الغرض حدیث میں جو چیز نہیں اسے تو حدیث سے ثابت کیا اور جو ثابت ہے اس کی نفی کی۔ اس مسئلے کی دلیل میں ایک اور حدیث و هوند لائے کہ ایک محض نے پیٹاب کر دیا تو نبی ملتھ اے زمین کو کھودنے اور وہاں کی مٹی نکال دینے کا علم دیا۔ اس سے فابت ہوا کہ نجس چیز کا ملنا دوسری چیز کو نجس کر دیتا ہے گویا ب حدیث میں نہ تھالیکن یہ حدیث ہے لے لیا اس لیے کہ ذہب کا حکم یہ تھا۔ لیکن جو حدیث میں ہے اس سے انکار ہے اس کیے کہ اسے مانے سے مذہب ٹوٹا ہے۔ کتے ہیں کہ ایس جگہ زمین کا کھودنا واجب نہیں بلکہ اگر چھوڑ دی جائے اور دھوپ سے اور ہوا سے خشک ہو جائے تو زمین پاک ہو جائے گی۔ دیکھا آپ نے جو حدیث میں نہیں اس پر ایمان اور جو ہے اس سے انکار۔ وجہ سوا اس کے کھھ نہیں کہ ایمان لانے سے اپنا نم جب بنا تو مومن ہوگئے ایمان نہ لانے سے مذہب بنما دیکھاتو صاف انکار کر دیا۔ پس اصل غرض مدیث سے نہیں اینے مذہب سے ہے۔ استعال یانی سے وضونہ کرنے کے اپنے مسئلے کی دلیل میں ہمارے سامنے یہ حدیث پیش کرتے ہیں کہ نبی مالکا نے فرمایا عبدالمطلب کی اولاد الله تعالی تهمارے لیے لوگوں کی دھوون مروه رکھتا ہے بعنی زکوۃ- ہمارے سامنے اپنے گھریلو مسئلے کے ثابت کرنے کے لیے پیش کرنے کو تو بیر مدیث برے زوروں سے لائے لیکن جب ہم نے کما کہ اس میں بن عبدالمطلب پر زلوۃ کے مال کا حرام ہونا ہے تو ایس آ تکھیں پھیرلیں گویا موت کی غشی طاری ہوگئ۔ کھو حفى بھائيو! يه عمل بالحديث بع؟ حديث كے الفاظ ميں جو نہ تھا اسے مان ليا- حديث كے خود الفاظ جو تھے اس سے انکار کرویا پس سے تو یہ ہے کہ مقلدین کو حدیث سے کوئی سرور کار شیں۔ یہ بیں اور ان کا فرہب ورنہ کوئی وجہ نہ تھی کہ حدیث ظاہر ہو' اسے سند بنائس' اس سے مسئلہ لیں اور اسی سے انکار ہو' اس پر عمل نہ ہو۔ بیہ آدھا تیتر آدھا بٹیر ہونا مسلمان کی شان نہیں۔

ان کا مسئلہ ہے کہ پانی میں پانی کے تھیڑوں سے مری ہوئی چھلی جب پانی میں گر پڑے تو پانی بناک نہ ہوگا۔ ہاں اگر کوئی اور مردہ جانور خشکی کاپانی میں پڑ جائے تو بے قبک پانی نجس ہو جائے گا۔ اس مسئلے کو قابت کرنے کے لیے اور جلاء کی آتھوں میں خاک جھو تکتے کے لیے اور اپنے عمل بالحدیث کو ظاہر کرنے کے لیے جھٹ سے یہ حدیث پیش کر دی کہ نبی طفیظ نے فرمایا ہے سمندر کاپانی پاک ہے اور اس کا مردہ حلال ہے۔ ہم نے کہا بہت ٹھیک' اس حدیث کو مانے اور اپنے ہاں کے اس مسئلے کو تو فقہ کی کتابوں سے الگ سیجیے کہ جو چھلی سمندر میں مرجائے وہ علال نہیں' اس لیے کہ اس حدیث میں اس کی حلت صاف الفاظ میں موجود ہے اور ذرا اپنے اس مسئلے کی بھی خبر علال نہیں' اس لیے کہ اس مدیث میں اس کی حال نہیں۔ دیکھیے آپ کی پیش کردہ حدیث میں موجود ہے کہ سمندر کا موجود ہے کہ سمندر کا مردہ حلال نہیں وش ہے کہ جو حدیث میں نہ تھا اسے حدیث میں مانا اور جو تھا اس حدیث میں مانا اور جو تھا اس حدیث میں مانا اور جو تھا اسے نہ مانا ور جو تھا اسے نہ نہ نہ نہ نہ نہ اسے نہ مانا ور جو تھا اسے نہ مانا۔ ور بے نہ مانا۔ ور بیث میں میں نہ تھا اسے دیث میں اس کی اینا میں مانا مسئلہ نکالا لیکن پھراتی سے انکار کر گے۔ اس حدیث میں

لفظوں میں جو چیز موجود تھی اسے نہ مانا۔ ماننا اس لیے ہے کہ ندجب میں ہے 'نہ ماننا اس لیے ہے کہ ندجب میں نہیں ہے۔

(2) کتے کی اور کتے کے جھوٹے کی نجاست پر جو ان کے ذہب میں بھی ہے دلیل لائے کہ حدیث میں ہے جب تم میں سے کسی کے برتن میں کما مُنہ ڈال جائے تو اس سات مرتبہ دھو ڈالنا چاہیے۔ اس حدیث کو لا کر اپنا یہ مسئلہ ثابت کرکے پھر حدیث کے مکر بن گئے اور صاف کمہ دیا کہ اس برتن کو سات دفعہ دھونا واجب نہیں۔ صرف ایک مرتبہ دھو لے یا تین مرتبہ دھو لے۔ دونوں قول ان کے ہاں ہیں غرض سات مرتبہ دھونا جو حدیث میں تھا اسے نہ مانا۔ پس ایک ہی حدیث کے ایک جھے پر عمل دوسرے پر بے عملی وجہ وہی تقلید شخص۔ اس نے اجازت دی تو عمل کرلیا' اس کے خلاف جو پایا اس سے آئے میں پھیرلیں۔ اللہ تعالی اس تو ہین حدیث سے سب کو بچائے۔

(A) ایک پُر لطف بات سنیے ان کی رائے نے ایک مسلم ایجاد کر رکھا ہے کہ نجاست غلیظہ جو بقزرِ درہم کے ہو اور جو

اس سے کم ہواس میں فرق ہے' اس کی دلیل میں ایک حدیث لائے کہ بقزرِ درہم سے نماز و ہرا کی جائے۔ حالا نکہ

بیر حدیث ثابت ہی نہیں۔ لیکن پھران کا ندہب ہے کہ بقدرِ درہم نجاست سے نماز کو نہ و ہرائے۔ یااللہ یہ کیا؟ جو

حدیث میں ہے اس کے خلاف کما اور جو حدیث میں نہیں وہ اس سے تھییٹ کر نکالا۔

(۹) حضرت علی بڑاتھ والی مدیث سے بیہ دلیل تو لے لی کہ جو اونٹ ایک سو بیں سے زیادہ ہوں وہ شروع سے زکوۃ کے طریقۃ پر لوٹائے جائیں گے اور ہرایک پانچ میں ایک بکری زکوۃ کی آئے گی لیکن پھران کے ند ہب کے ایک دو نہیں بیسیوں مسائل اس مدیث کے خلاف موجود ہیں جن سب میں انھوں نے اس مدیث سے ہاتھ جھاڑ رکھا ہے۔

(۱۰) ان کامسکہ تھا کہ دو سو درہم میں ذکوۃ ہے چرجو اوپر ہوں جب تک وہ چالیس پورے نہ ہو جائیں ان میں کچھ بھی ہیں۔ ہیں۔ اس کے جوت میں عمرو بن حزم براٹھ والی مدیث لے بیٹے۔ لیکن پھر مدیث کے اپنے جو الفاظ ہیں انہیں ایک دو جگہ نہیں بلکہ پندرہ جگہ سے زیادہ میں چھوڑ دیا۔ ان کی وہی مثل ہے کہ میٹھا بیٹھا بہ بہپ کڑوا کڑوا تھو تھو۔

میرے مقلہ بھائیو؛ واللہ میں تمہارا خیر خواہ ہوں' میں تمہیں یہ ذہن نظین کرانا چاہتا ہوں کہ اس تقلید نے تم سے تمہارے بیغیر مٹائیا کی تابعداری ترک کرا دی ہے۔ دیکھو تمہارے ندہب خفی کا مسلہ ہے کہ خرید و فروخت کی واپسی کا افتیار تین دن سے زیادہ نہیں۔ اسے تو مصراۃ والی حدیث لا کر ثابت کرلیا۔ لیکن تم تجب سے سنو گے کہ سب سے زیادہ اس حدیث کے مشر خفی حفرات ہیں۔ دوستو اگر یہ حدیث حق ہے تو اس کی اتباع واجب ٹھرے گی اور اگر یہ حق مہوا حق ہوا حق ہے ' بی ہے ہے' صحیح کی اور جب دلیل لی تو معلوم ہوا حق ہے' بی ہے ہے' صحیح ہوا تو نہیں تو پھراس کے دوسری جگہ چھوڑ دینے کے کیامعنیٰ؟ آوا کیما اندھرہے؟ کہ جو مسئلہ تم اس سے ثابت کر رہے ہو اس کی طرف تو اس میں اشارہ تک نہیں اور جو اس میں ہے جو لفظ اس کے ہیں کہ دودھ روکا جوا جائور اگر کوئی لے لے تو اس میں اشارہ تک نہیں دن میں جب چاہے اسے واپس کر دے اور ایک صاع کھوروں کا دے دے' اس تم نہیں مانے۔ اس کے تم کی مشر ہو' تو ڑتے ہو' مروڑتے ہو' حدیث کا گلا گھو نشج ہو۔ یمال تک کہ حضرت ابو ہریہ دائھ جو اس حدیثِ مصراۃ کے راوی ہیں ان پر لب کھائی کرتے ہو' آخیس غیر ہو۔ یمال تک کہ حضرت ابو ہریہ دائھ جو اس حدیثِ مصراۃ کے راوی ہیں ان پر لب کھائی کرتے ہو' آخیس غیر ہو۔ یمال تک کہ حضرت ابو ہریہ دائھ جو اس حدیثِ مصراۃ کے راوی ہیں ان پر لب کھائی کرتے ہو' آخیس غیر

فقیہ بے سمجھ لکھتے ہو اور حدیث کے اس صاف مسلے کو ہرگز کسی طرح آج چودہ سو برس میں ایک دن بھی مان کر نہیں دیتے ہو۔ پس جو مرادِ حدیث ہے جس پر دلالتِ حدیث ہے اسے تو چھوڑ دیا۔ بلکہ اس کی خالفت کی اسے نہ مان اس کا انکار کر دیا اور جس چیز پر اسے دلیل بنا کرلائے 'نہ اس میں وہ ہے 'نہ اس پر اس کی دلالت ہے 'نہ وہ اس سے مراد ہے۔

(۱۲) اور سنے اپ اس مسئلے کو لینے کے لیے یہ حدیث بھی لی کہ حضرت حبان بن منقد رہ اللہ جو تجارت میں دھوکا دیئے جاتے سے اضیں نبی التی ہے اس مسئلے کو لینے کے لیے یہ حدیث بھی لیکن پھر نفس حدیث کا انکار کر گئے اور صاف کمہ دیا کہ دھوکا دیا گیا ہو تو اختیار ہرگز نہیں۔ گو کتنا ہی برا دھوکا ہو اور کیسا ہی سخت نقصان ہو اور گو سوداگر نے کہ بھی دیا ہو کہ دیکھو بھی کوئی دھوکہ بازی نہ ہو الغرض کی طرح بھی اختیار نہیں۔ پس جو حدیث میں تھا اُس کو کھو دیا جو نہ تھا ہو کہ کیا ہو تھا میں کا انگار۔

حدیث وان سب کے سب جانتے ہیں کہ رسول کریم ماڑھیے نے کفارہ ادا کرنے کا تھم اُسے دیا تھا جس نے رمضان شریف کے دن روزے کی حالت میں اپنی ہوی سے جماع کیا تھا ہی حدیث میں صاف صاف موجود ہے لیکن خفی خرجب میں ہے کہ بغیر جماع کے بھی جو روزہ توڑ دے اُس پر کفارہ ہے اس کے جُوت کے لیے انھوں نے ایک ایک حدیث لے لی ہے جو ہے تو ای جماع کے واقعہ کی بابت لیکن اس میں لفظ یہ ہیں کہ ایک مخص نے افطار کر لیا' اُسے آخضرت ماڈھیے نے کفارہ ادا کرنے کا تھم فرمایا۔ بس اِن الفاظ پر لئک گئے اور اپنا ایک مسئلہ فابت کرلیا پھر جو باتھ چھوڑ کر بھاگے تو ہم پکارتے ہی رہ گئے لیکن مڑ کر بھی نہ دیکھا اور اپنے بال کے ان مسائل کے خلاف اس حدیث کو نہ ماننا تھا' نہ مانا ان کے ہاں کا مسئلہ ہے کہ اگر آٹا پھانک لیا یا گندھا ہوا آٹا مُنہ میں سے آثار لیا یا اجلی یا خوشبو کی چیز ہیٹ میں چلی گئی تو روزہ تو جاتا رہا لیکن کفارہ نہیں۔ دوستو! اگر یہ حدیث مانے کے لا اُق ہے تو اسے بمال کیوں چھوڑ دیا؟ افظار تو بمال بھی ہے پھر کفارہ نہیں۔ دوستو! اگر یہ حدیث مانے کے لا اُق ہو اس بھی ہے پھر کفارہ کیوں نہ ہو؟ معلوم ہوا کہ اصل میں حدیث کو ماننا نہ نظر نہیں بلکہ اصل مقصود حدیث سے اپنا نہ بہ بینانا تھا وہ بن گیا پھرچھوڑی دی۔

(۱۲) حفرت ابو ہریرہ زباتھ والی مدیث کو لے کراپنے ہاں کا یہ مسئلہ بنالیا کہ جو جان بوجھ کرتے کرے اس پر روزے کی قضا واجب ہے لیکن پھر اپنے ہاں کے اس مسئلے کو نبھانے کے لیے کہ اگر مُنہ بھر کرتے نہیں آئی تو اس پر قضا نہیں اس مدیث کو چھوڑ دیا کہتے جو ہم نے کہا تھا کہ ایک ہی مدیث کو مانتے بھی ہیں اور نہیں بھی مانتے بچے ہے یا مدیث کو مانتے بھی ہیں اور نہیں بھی مانتے بچے ہے یا مدیث کو مانتے بھی ہیں۔

حنیوں کا مسئلہ ہے کہ جب تین دن کی مسافت کا سفر ہو تو نماز کو قصراور روزے کو افطار کر سکتا ہے اس لیے جھٹ سے حدیث پڑھ دی کہ فرمانِ رسالت مآب سائی ہے ہے کہ جو عورت اللہ تعالیٰ پر اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتی ہو اسے بغیر فاوند یا کسی اور ذی محرم کے تین دن کی مسافت کا سفر کرنا حلال نہیں۔ اب انہی کا مسئلہ تھا کہ لوند کی کو اور جس نے یہ لکھت کرا لی ہو کہ میں اتنا دے دوں تو آزاد ہوں' اس عورت کو اور اس لونڈی کو جس سے اولاد ہوگئ ہو بغیر فاوند کے اور بغیر کسی ذی محرم رشتے دار کے بھی سفر کو نگانا حلال ہے' یمال اس حدیث کو چھوڑ ویا ایک ہی حدیث کہ جو اس میں نہ تھا

اے اس سے لیتے ہیں اور جو اس میں ہے اسے چھوڑتے ہیں اس میں یہ نہیں اور واللہ نہیں کہ نماز کی قصراور روزے کے افطار کے لیے سفر کی حد کیا ہے؟ اس تو جراً اس سے ثابت کرکے پھرجو رخ پھیزاتو ایسا کہ گویا بھی آتھیں چار ہوئی ہی نہ تھیں' اس کے لفظوں میں موجود کہ تین دن کی مسافت کا سفر عورت بے خاوندیا ذی محرم رشتے دار کے نہیں کر سکتی تو کہ دیا کہ کر سکتی ہے غرض اپنے فد بہ سے ہے نہ کہ حدیث سے۔

(۱۷) حنی ندہب میں ہے کہ حالتِ احرام میں احرام والا اپنا چرہ نہ وصلے اور یہ بھی حنی ندہب میں ہے کہ جب احرام والا احرام کی حالت میں مرجائے تو اس کا سراور چرہ وھک دیا جائے پہلے مسئلے کے جُوت میں اپنا عمل بالحدیث ظاہر کرنے کیلئے جھٹ سے حدیث پڑھ دی کہ رسول اللہ طاقیا نے اس احرام والے کے لیے جے اس کے اونٹ نے گرا دیا اور وہ مرگیا فرمایا کہ اس کا سراور چرہ مت وُھاکو یہ تو قیامت کے دن لبیک پکار تا ہوا اُسھے گا۔ کیوں حفی بھائیو! اگر پہلا مسئلہ حدیث سے خابت ہے توکیا یہ دو سرا نہیں پھرکیا وجہ کہ پہلا لے لیا اور دو سرا چھوڑ دیا؟ نہیں نہیں واللہ! نہ پہلے میں تمہارا عمل بالحدیث ہے نہ دو سرے میں وہ تو کئے کہ اتفاق سے جہیں یہ حدیث فل گئی تم نے اسے ایٹ فرجب کا اور مسئلہ ملا کے اس حدیث کے خلاف اپنے فرجب کا اور مسئلہ ملا کے اسے چھوڑ دیا تجب ہے کہ حدیث کے لفظوں میں جو ہے اسے نہیں مانے اور اس سے استدلال کر کے ایک اور مسئلہ خابت کرتے ہیں۔

سنو حفی ندہب کا مسئلہ ہے کہ جو مخص احرام کی حالت میں شکار کھیل کے اس پر بدلہ اوا کرنا واجب ہے اور ہہ ہمی مسئلہ ہے کہ اس شکار کا کھانا حلال نہیں۔ اب مزہ دیکھئے کہ حضرت جابر براتھ کی حدیث میں ہے کہ آپ نے اس شکار کے کھالینے اور شکار کھیلنے والے پر بدلہ کے ہونے کا فتوئی دیا اور اس کی اسناو رسول اللہ مالینے ہی ہم کہتے ہیں بہت اچھا اس سے اگر آپ کا پہلا مسئلہ ٹابت ہوا تو دو نمرا جڑ سے اکھر گیا۔ پھر کیا وجہ کہ فابت کو ثابت اور غیر ثابت نہیں مانے؟ ایمانداری کی بات تو یہ تھی کہ اس حدیث کو مان کر کھتے کہ بدلہ واجب اور کھانا حلال۔ لیکن تم تو آج تک ای پر ہو کہ بدلہ واجب اور کھانا حرام۔ کیا اس سے اہل تمیزیہ نہیں سمجھ سکتے کہ تمازا ایمان حدیث پر نہیں۔ حدیث کو تم نے اپ نموافق ہے تمازا ایمان حدیث پر نہیں۔ حدیث کو تم نے اپ نموافق ہے تھایہ کا جو حرام محض ہے۔

جس پر ذکوۃ میں ۔۔۔۔ دو سال کی او نٹنی واجب ہے اور وہ ۔۔۔۔ تین سال کے اونٹ کے دو ثلث دے جو اس کے مطابق ہو جائیں یا اس کے برابر کاکوئی گدھا دے دے تو کافی ہے۔ یہ حفیوں کامسلہ ہے اس کے جُوت میں انھوں نے حضرت انس نظرہ کی صحیح حدیث سے دلیل لی ہے جس میں ہے کہ جس پر ۔۔۔۔ دو سال کی او نٹنی واجب ہو اور اس کے پاس قبی نہ ہو اور اس کے پاس تین سال کی او نٹنی ہو تو وہی اس سے لے لی جائے گی اور تحصیلدار اسے دو بران کیا ہیں در ہم والیس دے گا۔ چر تعجب ہے کہ یہ بھی ان کامسلہ ہے کہ جس پردو سال کی او نٹنی ذکوۃ میں دبنی واجب ہو اور اس کے پاس نہ ہو تو وہ تین سال کی او نٹنی نہیں دے سکتا۔ غرض حدیث میں جو صورت بھینہ دبنی واجب ہو اور اس کے پاس نہ ہو تو وہ تین سال کی او نٹنی نہیں دے سکتا۔ غرض حدیث میں جو صورت بھینہ ہے اسے نہیں لیتے اس کے مطابق نہیں کتے اور اس مسئلہ پر اس سے دلیل لیتے ہیں جس پر بیہ کسی طرح دلیل نہیں بن سکتی اور جو اس حدیث سے غراد ہرگز نہیں۔ پس ثابت ہے کہ حدیث تو آڑے مقصود نہیں۔

- (۱۹) دارالحرب میں اگر کوئی مسلمان ایبا گناہ کرے جس پر اسے حد شری لگانی آتی ہو تو حفیوں کے نزدیک اسے حد نہ مارنی چاہیے۔ اس مسلفے کے ثابت کرتے کو ہمیں سانے کیلئے ان کے پاس حدیث ہے کہ غزوے میں ہاتھ نہ کائے جائیں۔ لیکن خود حفیہ اسے مان کر نہیں دیتے ان کے ہاں اس جائیں ایک روایت میں ہے سفر میں ہاتھ نہ کائے جائیں۔ لیکن خود حفیہ اسے مان کر نہیں دیتے ان کے ہاں اس بارے میں نہ تو سفر کا کوئی اثر ہے نہ غزوے اور جماد کا۔ پس وہ حدیث صرف ہمیں دکھانے کو ہے نہ کہ اپنے مائے کو۔
- (۲۰) کس قدر غضب ہے کہ اپنے ہاں کے اس مسلے کو خابت کرنے کے لیے کہ قربانی واجب ہے ودیث لائے کہ حضور ملٹی کیا ہے تھا دیا اور یہ بھی کہ اس گوشت میں سے پڑوسیوں کو اور مانگنے والوں کو کھلایا جائے۔ پھر کہتے ہیں کہ قربانی تو واجب لیکن پڑوسیوں اور فقیروں کو اس میں سے دینا واجب نہیں۔ کیوں جناب میں آپ کا عمل بالحدیث ہے؟
- فصب کرنے والا چوری کرنے والا جس جانور کو غصب یا چوری کرکے لائے اور اسے ذرج کردے تو حفی ندہب میں وہ مباح ہے۔ اس کی دلیل اس روایت سے لیتے ہیں کہ آنخضرت ملکھیا اپنے صحابہ سمیت کھانے کے لیے بلوائے گئے لقمہ لیتے ہی آپ نے فرمایا کہ بیہ تو کسی ایسی بکری کا گوشت ہے جو ناحق لے لی گئی ہے۔ گھر والی عورت نے کما یا رسول اللہ ملٹھیا اسے میں نے فلال مخص کی بیوی سے لیا ہے کیکن ہاں اس کے خاوند کو علم بھی نہیں آپ نے فرمایا کہ اسے قدیوں کو کھلا دو۔ پھر خود اس حدیث کا خلاف کرتے ہیں اور کتے ہیں کہ غاصب کا ذبیحہ حلال ہے مسلمانوں پر حرام نہیں تعجب سا تعجب سا تعجب سے۔
- اس حدیث حضور کا ارشاد ہے کہ جانوروں کے لگائے ہوئے زخموں کی دجہ سے جانور والوں پر کوئی جرمانہ نہیں۔ اس حدیث سے دلیل لے کر کنا کہ دیکھو اس سے ہمارا ہیہ مسئلہ خابت ہو گیا کہ مویشیوں کا کیا ہوا نقصان نا قابل مواخذہ ہے۔

  لیکن پھرائی حدیث کا خلاف کیا جس پر اس کی ولالت تھی جو چیز اس سے مُراد تھی نہ مانا اور اپنے ہاں مسئلہ رکھا کہ جو شخص کی جانور پر سوار جا رہا ہو یا جانور کو ہائے لیے چلا جاتا ہو اور وہ اپنے منہ سے کسی کو کاٹ کھائے تو اس شخص پر اس کی ضانت ہے۔ ہاں جو نقصان اس کے یاؤں سے ہو جائے وہ نا قابل مواخذہ ہے۔
- ال) لطف تو دیکھئے کہ حفیوں نے اپنے ہاں کا یہ مسئلہ کہ جسے زخم آیا ہو اس کابدلہ اس وقت تک نہ لیا جائے جب تک وہ زخم بھرنہ جائے اس کی دلیل میں حدیث لائے کہ ایک نے کئی کے گھٹے میں زخم لگایا اس نے قصاص طلب کیا تو حضور ملڑ کیا ہے نے فرمایا جب تک اچھا نہ ہو جائے تب تک نہیں لیکن وہ اڑ گیا تو آپ نے اچھا ہونے سے پہلے ہی بدلہ دلوا دیا' الخ کیکن پھرجو حدیث میں تھا اس سے محکر ہو گئے اور کما کہ زخم کا بدلہ ہی نہیں۔ اس میں قصاص بحل نہیں۔
- ۲۲) جو زانی اپنے بیٹے کی لونڈی سے زنا کرے یا اس کی اس لونڈی سے زنا کرے جے اس سے اولاد ہوگئی ہو' تو حنفی فرہب کہتا ہے کہ اس زانی پر سنگساری نہیں۔ اس کی دلیل بنانے کیلئے یہ حدیث جھٹ سے پڑھ سناتے ہیں کہ رسول اللہ سٹھ کے فرمایا ہے تو اور تیرا مال تیرے باپ کی چیز ہے۔ لیکن پھر کھتے ہیں کہ بیٹے کا مال باپ کی چیز نہیں۔ نہیں۔ بلکہ اس میں اتنی سختی کرتے ہیں کہ ایک پہلو کی مواک بھی کمی لڑکے کی اس کے باپ کی ملکیت نہیں۔ نہیں۔ بلکہ اس میں اتنی سختی کرتے ہیں کہ ایک پہلو کی مواک بھی کمی لڑکے کی اس کے باپ کی ملکیت نہیں۔

(ra)

ے۔ بلکہ حفیوں کا قول ہے کہ اگر بیٹے کا قرض باپ پر ہو تو وہ اس بارے میں قید کیا جا سکتا ہے اور بیٹے کی جو چیز باپ بگاڑ دے وہ اس کا دین دار ہے۔ فرمائے ہماں ان مسائل میں یہ حدیث کیا ہوئی؟ حد جیسے اہم مسئلے کو گرانے کے لئے تو یہ حدیث دلیل بن جائے اور جو اس حدیث میں ہرگز نہیں اے اس سے خابت کر لیا جائے اور جو اس میں ہے جو صاف لفظوں میں ہے اس سے انکار کر دیا جائے۔ کیا یہ حدیث کا ماننا ہے؟ پس خابت ہے کہ تقلید اتباعِ منت کی ضد ہے۔

(٢٥) حفیوں کا مسئلہ ہے کہ امام اس وقت اللہ اکبر کمہ کر نماز شروع کر دے جب مؤدن تکبیر میں قد قامت العلوة کے اس کے طابت کرنے کے لیے حدیث لاتے ہیں کہ حضرت بلال بڑاٹھ نے رسول اللہ ماٹھیا ہے کہا کہ آپ آمین کھنے میں وہ میں جھسے سبقت نہ کر جایا کیجئے اور حضرت ابو ہریرہ بڑاٹھ نے مروان سے کی کما۔ ظاہر ہے کہ اس حدیث میں وہ تو نہیں جو حفی چاہتے ہیں لیکن خیریہ حدیث وہ لائے مگر جو حدیث میں ہے اسے نہیں مانے ان کا فدہب ہے کہ مقدی اور امام سرے سے آمین ہی نہ کہیں۔ ناظرین ذرا انصاف کیجئے کیا اس جماعت کو حدیث پر ایمان ہے؟

ان کا مسلک ہے کہ چوتھائی سرپر مسے کرنا واجب ہے اس کیلئے حدیث لائے کہ حضور متھ کے اپنی ناصیہ (یعنی اس کیلئے حدیث لائے کہ حضور متھ کے اپنی ناصیہ (یعنی پیشانی کے اوپر کے بالوں) پر مسے کیا اور عمامے پر مسے کیا۔ لیکن پھر عمامے پر مسے کرنے کو ناجائز کہتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ اس پر مسے کرنے کا کوئی اثر نہیں۔ فرض تو ناصیہ پر مسے کرنے سے ساقط ہو گیا۔ عمامے پر مسے واجب نہیں بلکہ مستحب بھی نہیں۔ دیکھا آپ نے حدیث کے ایک صفے پر ایمان ہے دو سرے پر نہیں۔ ایمان اس پر ہے جو حدیث میں نہیں اور جو حدیث میں ہیں اور جو حدیث میں ہے اس پر ایمان نہیں۔ اس لیے کہ اصلی غرض اپنے فقہاء کے قول کا مانتا ہے نہ کہ حدیث پر عمل کرنا اس لئے موافق حصہ کے لیا اور وہ بھی زبردستی کی موافقت اپنے زبن سے ثابت کر کے اور خالف حصہ چھوڑ دیا اور محض دھینگا مشتی ہے۔

(٢٧) سنے حدیث میں ہے کہ جب امام تکبیر کے تم بھی کہو جب وہ رکوع کرے تم بھی کرو جب وہ سمع اللہ لمن حمدہ کھے تم رہ اللہ کمن حمدہ کئے تم رہنا لک الحمد کہو جب وہ بیٹے کر نماز پڑھے تم سب بھی بیٹے کر نماز پڑھو۔ اس حدیث کے اتنے حقے کو تو حنق فرجب مانتا ہے کہ امام کے ساتھ کی پیروی مستحب ہے اور اسے دلیل لاتا ہے پھر جس پر حدیث کی دلالت ہے اور حدیث کے الفاظ ہیں ان سے مکر جاتا ہے اور اس کا خلاف کرتا ہے جو دلیل ہے حدیث کے نہ ماننے کی۔

فرض نہیں' نہ لازم ہے۔ کیوں دوستو قرآت الحمد سے سکدوش ہونے کے لیے تو یہ حدیث واجب العل سمی اور اطمینان کے فرض ہونے کے لیے ہو اور جو اور جو اور جو اور جو کے فرض ہونے کے لیے ہی حدیث میں نہیں اسے لیتے ہو اور جو ہے اگر ہے اسے چھوڑتے ہو؟ (اور نئے بھی تمہاری نظر کی کی ہے اس حدیث میں الحمد پڑھنے کا تھم بھی موجود ہے۔ اگر تہمیں اللہ تعالی توفیق عمل دے تو ابوداؤد کو دکھے لو جمال اسی ہفض کو حضور ساتھیا نے سورہ فاتحہ پڑھنے کا بھی تھم کیا ہے۔ مترجم)

[۲۹] آہ کیما وحشت ناک سین ہے کہ حضرت ابو حمید والی حدیث میں ایک رکعت کے بعد دو سری کے لیے کھڑا ہوئے

کے وقت ذرا می دیر بیٹھنے کا ذکر نہ ہوئے ہے اپنے ہاں کے اس مسئلے کو ثابت کرلیا کہ یہ بیٹھنا کوئی چیز نہیں 'جلسہ اختراحت نہ کرے سیدھا کھڑا ہو جائے گرامی حدیث میں رکوع میں جانے اور رکوع سے سراٹھانے کے وقت رفع الیدین کا ذکر تھا اس سے منہ چڑھا لیا ہے۔ ہے کوئی جو اب ہمارے اس دعوے کو نہ مانے کہ مقلد کیلئے حدیث صرف بمانہ ہے۔

(۳۰) حدیث ابن مسعود میں ہے کہ جب تو نے بید دعا پڑھ لی تو تیری نماز پوری ہو گئی اس جملے کو لے کراپنے ہال گے اس غلط اور واہی مسئلہ کو تو ثابت کر لیا کہ "درود و سلام کا آنخضرت میں پڑھنا فرض نہیں " لیکن پھر اس مسئلے کو بھی رہنے دیا کہ بید دعا پڑھے یا نہ پڑھے پھر بھی نماز پوری ہے۔ دیکھا آپ نے جو حدیث میں نہ تھا اس کے لیے کھینج تان کر حدیث کو لائے اور جو حدیث میں تھا اس کے لیے کھینج تان کر حدیث کو لائے اور جو حدیث میں نہ تھا اس کے لیے کھینج تان کر حدیث کو لائے اور جو حدیث میں تھا اس کے اس مسیلٹ کر تکال ہا ہر کیا۔

تم فے حدیث کی بے ادبی کا الیا سین کبھی نہ دیکھا ہو گا جیسا کہ برادران احتاف نے اس مسئلے میں وکھایا ہے کہ ایسے وقت ہو شخص مجد میں کہتے ہیں کہ امام جمعہ کے دن مغربر ہو پھر بھی بات چیت کرنا جائز ہے دلیل ہیہ ہے کہ ایسے وقت ہو شخص مجد میں آیا اس سے حضور مٹائیا نے فرایا کہ اے فلال کیا تو نے اپنے بیٹھنے سے پہلے نماز پڑھی؟ اس نے جواب دیا جی نہیں حضور مٹائیا نہیں پڑھی تو آپ نے فرایا کھڑے ہو کر دو رکعت نماز اداکر لو۔ لیکن پھر نفس حدیث کو نہیں مائے کہتے ہیں کہ خطیع کی طالت میں جو آئے وہ دو رکعت نہ پڑھے : ((فنعوذ بالله من التقلید ومن تر لا الحدیث)) آؤ میں جہیں ایک الی پیڑ دکھاؤں کہ جس سے جہیں ہے عقدہ حل ہو جائے کہ ناممکن ہے کہ تقلید کرنے والوں کو حدیث پر عمل کرنا میئر ہو۔ وہ تو اپنے نہ بہب کے مسائل کو بنانے کے لیے حدیث کی طرف رخ کر لیتے ہیں اور پھر حدیث ہے کئی مطلب و غرض نہیں رکھتے۔ نہ بہب کو بنانے کے لیے تو کھیچا تائی کر کے ایک حدیث سے مشکہ لو بگڑتا دیکھ کر اس حدیث کو ایسے دھکے دیں گ کہ لیس کے لیس کے لیس کے لیس کے لیس کے کہی مسئلہ کو بگڑتا دیکھ کر اس حدیث کو ایسے دھکے دیں گ کہ لیس کے لیس کے لیس کے میاں اس فرمان سے کہ لوگوں کا کیا حال ہے کہ ایک مدیث کو الید بھوٹ نہیں بول وہ الیک ملکان جران و شمر مناک جموث نہیں بول مکموہ ہے (حالا نکہ جس نے دور سے بھی حدیث کی نورانیت و کیلے کی اس قدر شرمناک جھوٹ نہیں بول سکتا ہے تو آپ نے لوگوں کو انتیا نے قب کہ اس حدیث میں ہول سکتا ہے تو آپ نے لوگوں کو اپنا نے فلا اور بالکل غلط خلاف جمور اہل اسلام مسئلہ خابت کرنے کے لیے نمایت بے شری سے کہا کہا نہا نظ اور بالکل غلط خلاف جمور اہل اسلام مسئلہ خابت کرنے کے لیے نمایت بے شری سے کہائی سے تو آپ نے کوئی کوئی کہائی نہائی اس خاب نہ نہائی سے کہائی نہائی کہائی کے لیے نمایت بے شری سے بھری کہائی کے کہائی کہائیت کرنے کے لیے نمایت بے شری سے بھری سے کہائی کیا کہائی کہائی کہائی کہائی سے بھری سے کہائی کی کہائی کیا کہائی خاب ہو کہائی کے لیے نمایت کرنے کے لیے نمایت بے شری سے کہی کہائی کہائی کے کہائی کے کہائی کہائی کیا کہائی کے کہائی کے کہائی کیا کہائی کے کہائی کیا کہائی کے تھوٹ کہائی کے کہائی کہائی کے کہائی کہائی کہائی کے کہائی کیا کہائی کے کہائی کیا کہائی کے کہائی کیا کہائی کے کہائی کی کہائی کیا کہائی کے کہائی کیا کہائی کے کہائی کیا کہائی کے کہائی کیا کہائی کیا

اس صدیث کو اس کے موقع سے ہٹا کر جو حدیث میں نہ تھا اس پر اسے دلیل تو بنا لی لیکن خود حدیث میں اسی کے ساتھ جو لفظوں میں صراحیاً موجود تھا اس سے سرکشی کر کے نہ مانا) اس میں تھا کہ تم میں سے ہر ایک کو صرف انتا ہی کافی ہے کہ وہ اپنے دائیں بائیں والے بھائیوں کو یوں سلام کرے کہ السلام علیم ورحمۃ اللہ السلام علیم ورحمۃ اللہ السلام اللہ فائن ہیں مانتے اور کہتے ہیں کہ اس کی کوئی حاجت نہیں۔ کوئی کام بھی نماز کے خلاف کرے نماز ختم ہو جائے گی۔ کمو حفی دوستو! یہ آپ کا خدیث کو مانتا ہے یا فرمانِ رسول مائی ہے نہ اق کرنا ہے؟

آہ! حنی بھائیو! کاش کہ آپ کی وقت تنابیٹہ کر سوچنے کہ اس تقلید مخصی کی بلانے آپ کو حدیث رسول ما اللہ اللہ کے ساتھ کس قدر ہے ادب و گتاخ بنا دیا ہے۔ یہاں تک کہ فعل رسول ما اللہ اللہ فعل خلفا بڑی تھے فعل صحابہ بڑی تھے کہ ای حدیث کو لے کر اپنے ہاں کا جو انھوں نے نماز میں کیا تم نماز کے باطل کرنے کا سبب بتاتے ہو اور مزہ یہ ہے کہ ای حدیث کو لے کر اپنے ہاں کا مسئلہ طابت کر لیتے ہو۔ دیکھو ایک صحیح حدیث میں ہے کہ آئے بڑھ گئے اور دھزت ابو بکر بڑا تھ لوگوں کو نماز پڑھائی۔ تم نے اس سے پڑھا رہے تو آپ پیچے ہٹ آئے اور آئے خارت ما تھے اور لوگوں کو نماز پڑھائی۔ تم نے اس سے یہ مسئلہ تو لے لیا کہ اگر نماز میں امام کا وضو ٹوٹ جائے تو وہ دو سرے کو اپنا خلیفہ بنا سکتا ہے۔ لیکن نفس حدیث کا خلاف کیا اور اپنے غرجب کے اس مسئلے پر آج تک جے رہے کہ اگر کوئی ایسا کرے جیسا آئے ضرت ما تھے ہے ساتھ حضرت صدیق بڑاتھ نے اور دیگر صحابہ بڑی تھے ہے گئی قو سب کی نماز باطل ہو جائے گی۔ اے موجودہ حنی ہما تیو! کمو اور ایمان سے کمو کیا رسول اللہ ماٹھیا اور آپ کے ان جملہ اصحاب کی نماز باطل ہو بی واحد نمیں۔ تم تو اپنے غرب کا مسئلہ سے اور دیگر حفود خواہ کا دی مسئلہ غلط ہے؟ نمیں خمیس حدیث سے کوئی واسطہ نمیں۔ تم تو اپنے غرب پر سے اور حضور ماٹھیے کا بید مسئلہ غلط ہے؟ نمیں خمیس حدیث سے کوئی واسطہ نمیں۔ تم تو اپنے غرب پر سے اور حضور میٹھیے کا بید مسئلہ غلط ہے؟ نمیں خمیس حدیث سے کوئی واسطہ نمیں۔ تم تو اپنے غرب پر مرحمے ہو۔ یہ بے خواہ حدیث بگرے خواہ کام اللہ چھوٹے۔

تمہارا مسئلہ ہے کہ امام اگر کسی مرض کی وجہ سے بیٹھ کر نماز پڑھے تو اس کے پیچے مقدیوں کو کھڑے ہو کر نماز پڑھنی چاہئے۔ اسے تو تم نے مندرجہ بالا حدیث سے ثابت کرلیا۔ لیکن پھر نفس حدیث سے انکاری ہو گئے اور اپنی فقہ کے اس من گھڑت مسئلے سے نہ سٹے کہ اگر بغیر وضو ٹوٹے امام پیچے ہٹ گیا اور کسی اور نے آگے بڑھ کر وہ نماز پڑھا دی تو دونوں اماموں کی اور کل مقدیوں کی نماز باطل ہو گئی۔ پس حدیث کو تم نے نہ مانا چودہ سو برس میں تم میں سے ایک نے اسے قبول نہ کیا۔ اپنے گھریلو مسئلے سے اتنی مدت میں تم ایک اپنے پیچے کو نہ ہے۔ یہ ہے تم میارا عمل بالحدیث۔

(۳۵) تم نے کہا تمارے بردوں نے کہا کہ اگر کسی نے رات سمجھ کر پچھ کھا پی لیا پھر معلوم ہوا کہ صبح صادق ہو پھی تھی تو اس کا روزہ باطل ہے۔ اب تم نے نظریں دو ڈائیں کہ دو مروں کے سلمنے ہم اس کا جوت کیا بیش کریں؟ تو جہیں ایک عدیث دکھائی دے گئی کہ حضور طاب کے کا فرمان ہے کہ بلال رات رہتے اذان دیا کرتے ہیں تو تم کھاتے پیتے رہو یمال تک کہ این ام کمتوم اذان دیں۔ لیکن جب تم نے یہ عدیث بیش کی تو تم سے کہا گیا کہ جس امر کے لیے تم نے یہ عدیث بیش کی تو تم سے کہا گیا کہ جس امر کے لیے تم نے یہ عدیث بیش کی تو تم ہے اس پر تمارا ایمان کے تم نے یہ عدیث بیش کی تو تم نے اس پر تمارا ایمان سے تا ہو تو تم نے صاف کہ دیا کہ نہیں ہم اسے نہیں مان سکتے اس لیے کہ ہمارے ذہب میں صبح کی اذان رات کو دینا جائز نہیں خواہ ماہ رمضان ہو یا اور کوئی ماہ ہو۔

- (۱۳۷) اس حدیث پر جے تم نے پیش کر کے اپنا مسلم فابت کرنا چاہا ہے تم دوبارہ نظریں ڈالواس میں ہے کہ ابن ام مکتوم
  نابینا آدمی تھے انھیں جب تک بار بار نہ کما جاتا کہ صبح صادق ہو گئی صبح صادق ہو گئی وہ اذان نہ کتے۔ لیکن تمهارا
  نربب تمہیں تلقین کرتا ہے کہ ایسے وقت جو کھائے اس کا روزہ باطل ہے۔ حالا نکہ حدیث میں ابن ام مکتوم کی
  اذان ہونے تک کھانے پینے کی اجازت خود رسولِ مقبول للہ ایکا کی زبانی موجود ہے۔
- (٣٧) تمهارا يه مسئله كه پائتان كرنے كے وقت قبله كى طرف منه كرنا اور پشت كرنا منع ہے۔ اس كے ثابت كرنے كے ليے تم في مديث پڑھ دى كه حضور مل كے أم فراتے ہيں پيشاب پافانے كے وقت قبله كى طرف منه نه كرو نه پيھ كرو۔ ہم نے كما صاحب! اس ميں تو جيسے پافانے كے وقت منع ہے بيشاب كے وقت بھى منع ہے تو تم نے جواب ديا كه بال اس مديث ميں تو يہ ہے كيكن ہمارے ند ہب ميں چونكه يہ نميں اس ليے اسے تو ہم مان نميں سكتے۔ آدھى مان كى يہ بھى بہت ہے۔
- (٣٨) تمهارا یہ مسئلہ ہے کہ اعتکاف کے لیے روزہ شرط ہے اس لیے تم نے اس کا جُوت حفرت عمر بواتنہ والی صحیح حدیث سے دیا کہ انھوں نے جاہلیت کے زمانے میں نذر مانی تھی کہ معجد حرام میں ایک رات اعتکاف کریں گے۔ حضور میں کی انھیں بغذر پورا کرنے کا تھم فرمایا۔ لیکن جب ہم نے کما کہ پھر تو آپ کو اپنے ند ہب کا کم از کم بید ملئلہ تو بدلنا چاہیے کہ کافر اپنے زمانہ کفر میں جو نذر مانے اس کا پورا کرنا اس پر بعد از اسلام ضروری نہیں وہ نذر منعقد بحر نہیں ہوتی۔ تو تم نے صاف کہ ویا کہ جناب اسے ماننا ہمارے بس کا نہیں اس لئے کہ بید ہمارے ند ہب کے ظلاف ہے جو موافق تھا وہ ہم نے لیا۔ باتی تممارے لیے ہے۔ کیوں جناب بید کیا ناانصافی ہے؟ کہ جو نہ تھا وہ ہے کمہ کرلے لیا اور جو تھا وہ ڈھٹا ئی سے چھوڑ ویا۔
- (۳۹) رَدَ کے مسئلے پر تو اس مدیث سے دلیل لے لی کہ عورت نین شخصوں کی میراث کو سمیٹ لے گا۔ اپنے آزاد کروہ کی جرب پڑے ہوئے لاوارث بچے کی جے اس نے اُٹھا کر پرورش کیا ہو اور اپنے اس لڑکے کی جس پر اس نے اُٹھا کر پرورش کیا ہو اور اپنے اس لڑکے کی جس پر اس نے اور شکے خاوند سے لعان کیا ہو۔ لیکن پھر اس مدیث میں جو گرے پڑے بچے کا تھم ہے اس سے بوجہ خالفت ذہب انکار کر دیا۔ یہ ہے مدیث کا ماننا۔ حالا نکہ حضرت عمر بن خطاب 'امام اسحاق بن را سوریہ کا مسئلہ میں ہے اور صحیح قول بھی ہی ہے۔
- (۴۰) زوی الارحام کو وارث بنانے کیلئے تو اپنے ند بب کی موافقت میں وہ حدیث لے لی جس میں ہے کہ اس کے وارث کی حدیث کی حلاق کرویا ذی رحم کی اور جب کوئی نہ ملا تو فرمایا اس کی قوم خزامہ کے بوے آدمی کو دے دو۔ لیکن پھر صدیث پر نظریں رکھ کر اپنے ہاں کے اس مسئلے کو نہ چھوڑا کہ جس کا کوئی وارث نہ ہو اس کے قبیلے کے بوے آدمی کو اس کا ورثہ دے دیا جائے۔

  کا ورثہ دے دیا جائے۔
- (۱) جو کمی کو قتل کردے اے اس کا ور شنیں مل سکتا۔ اس اپنے مسئلے کو ثابت کرنے کے لیے تو اس مدیث کو دلیل بنالی کہ قاتل وارث نہیں ہو سکتا اور نہ مومن کا فرکے قتل کے بدلے قتل کیا جا سکتا ہے لیکن اس مدیث میں جو ہے کہ مومن کا فرکے قتل کے بدلے قتل نہ کیا جائے اس پر ایمان نہ لائے اس لیے کہ اپنے مسئلے کے خلاف تھا۔ خیال فرمایئے مدیث میں دو جملے ہیں ایک پر ایمان ایک ہے کفر۔ ایمان کی وجہ اپنے فرہب کی موافقت کفرکی وجہ

این قرب کی خالفت۔ پس اللہ کے زویک یہ ایمان بھی کفرکے برابر ہے اس لیے کہ حدیث ہونے کی حیثیت سے ایمان نمیں۔ وجہ ایمان اپنی موافقت ہے۔

(۱۳۳) اسی روایت میں تیمنم کی صورت ہے ہے کہ آپ نے اپنے چرے پر اور دونوں پیٹیوں پر مٹی مل لی- لیکن حفیہ اسے کی نہیں مانتے۔ وہ کتے ہیں کہ کمنیوں تک ہاتھ، پھیرنا چاہیے۔ پس ایک بٹا تین پر ایمان ہے اور دو حصوں پر نہیں۔

ان کامسلہ ہے کہ استخاکرنے کے لیے صرف دو پھرہی کافی ہیں۔ اسے ثابت کرنے کے لیے حدیث لاتے ہیں کہ حضور ساتھ اللہ عاجت روائی کے لیے اور حضرت ابن مسعود بڑاتھ سے فرمایا کہ میرے لیے وصیلے لاؤ وہ دو پھرلائے اور ایک لید آپ نے پھر لے لید پھینک دی اور فرمایا یہ رکس ہے (رکس لیمی جنات کا کھاجا۔ بعض روایات میں رجس بھی آیا ہے) اس سے یہ تو ظاہر ہے کہ لید سے استخاضیں ہو سکتا۔ لیکن اسے حنی نہیں مانتے اور جو اس سے ظاہر نہیں بلکہ قطعاً مُراد ہی نہیں اسے مانتے ہیں لیمی دو پھروں سے استخاکر لیا کافی ہے۔

(٣٥) ایک حدیث میں ہے کہ نماز کی حالت میں کمفور طائع اللہ حضرت امامہ بنت ابی العاص بن رہتے وہ اللہ کے ہوئے تھے جب کھڑے ہوئے اللہ دیکھو ہم نے جب کھڑے ہوئے اللہ اللہ جب کھڑے ہوئے اللہ دیکھو ہم نے شافعیہ کی کمر توڑ دی ہمارا مسئلہ برحق ہے کہ عورت کو چھونے سے وضو نہیں ٹوٹنا۔ لیکن جو حدیث میں ہے اسے نہیں مانتے بلکہ صاف کہتے ہیں کہ جو اس طرح کمی بیچ کو اٹھا کر نماز پڑھے اس کی نماز باطل ہے اور اگر وہ امام ہو تو اس کی اور اس کے کل مقتدیوں کی نماز عکڑے ہوگئے۔ حقی بھائیو! طاہر ہے کہ ہم آپ کو اپنی طرف بلا رہے ہیں جب تک آپ کو بید نہ دکھا ویا جائے کہ جس پر آپ ہیں وہ درست نہیں اور جس پر ہم ہیں وہ درست ہے۔ کیے ممکن ہے کہ آپ باپ دادوں کی روش کو جو گھٹی میں پڑ چک ہے چھوڑ دیں؟ اس لیے ہم آپ کو آپ کے ذہرب کی نماز کا ذرا سا نقشہ دکھاتے ہیں معاف فرمائے۔

حنفی فرہب کی نماز کا نقشہ سند۔ آپ نے خود بی کو اٹھا کر اپنے صحابہ ری افکا کے مدیث صحیح والل مند پر اعتراض کیانہ اس کی مند پر اعتراض کیانہ اس کی صحت میں شبہ۔ لیکن پھریہ فرمایا کہ رسول اللہ مائیل کی طرح اگر کوئی نماز پڑھائے تو اس کی اور اس کے کل مقتریوں کی نماز غیر صحیح بالکل باطل۔ لیکن پھریو نماز تم نے اپنے بال جائز رکھی اور صحیح سمجی وہ کیا ہے؟ وہ یہ ہے کہ صرف ایک چھوٹی سی غیر صحیح بالکل باطل۔ لیکن پھریو نماز تم نے اپنے بال جائز رکھی اور صحیح سمجی وہ کیا ہے؟ وہ یہ ہے کہ صرف ایک چھوٹی سی آیت بعنی : ﴿ مدھا منن ﴾ (سورة رحن : ۱۲) کا ترجمہ فارس میں پڑھ دے قیام اور قرآت ہو گئے۔ یعنی دو برگ سبزیا دو ہری

پتیال کہ کر رکوع میں چلا جائے اور ایک سائس آجائے اتن ہی در کا رکوع بہت ہے۔ ہی بدکوع ہو گیا پھراتی کمراونی کر دے جتنا تکوار میں خم ہوتا ہے ہی قومہ ہو گیا اور اگر اسے بھی بی نے نہ چلے تو پھے یہ بھی ضروری نہیں یو نمی رکوع میں سے بی سیدھا سجدے میں چلا جائے کافی وافی ہے۔ سجدے میں بھی ذمین پر نہ تو ہاتھ ٹکائے نہ پاؤں اور ہو سکے تو گھٹنے بھی نہ ٹکائے؟ (معلق ہوا میں ہی ٹھر جائے) اور نہ پیشانی زمین پر لگائے صرف ناک کی ڈنڈی زمین کو لگ جائے سجدہ ہو گیا۔ پچھ ہوا بھر دیر بھی لگا دے لیعنی اتنی کہ ایک سائس آجائے۔ پھر بقدر تشد پڑھ لینے کے بیٹھ جائے تشد پڑھ نہیں پھر کوئی قبل خلاف نماز کر دے لیعنی سیسکی چھوڑ دے۔ گوز مار دے 'کھلکھل کر ہس پڑے یا اور کوئی ایسی ہی حرکت کر دے تو نماز ہو جاتی ہے۔ حنی دوستو! جو نماز رسول اللہ مٹھ کے کی تھی وہ کوئی پڑھے تو اس کی نماز نادرست! اور یہ حنی نہ جب کی نماز کا نقشہ اگر کوئی ٹھیک کر دوستو! جو نماز درست؟ کمو دوستو! اب کیا ارادے ہیں حنی ہو گے؟ یا محمدی ہو گے؟ یہی کہتے رہو گے کہ حضور مٹھ کے کی اور صحابہ دے تشکی کر نماز باطل اور ہمارے حفیوں کی نماز اچھی کی صحیح اور درست؟"

- (٣٩) تمهارا مسئلہ ہے کہ قید میں آئی ہوئی عورت اور غلائی میں آئی ہوئی عورت پر جب تک ایک جیش نہ آجائے اس سے مجامعت کرنا درست نہیں۔ اس کی دلیل لائے کہ آمخضرت مائے کیا کا فرمان ہے کہ حائفنہ سے نہ الما جائے جب تک ایک حیض نہ آجائے۔ یہ تو خابت کر لیا لیکن پھر خود ای حدیث کی منکر ہو بیٹے مطلب نگالنے کے بعد آنکھیں پھیرلیں اور کما کہ آگر لونڈی آزاد کر کے اس کا نکاح کرا دیا تو اس کے خاوند کو اس سے اس وقت میل کرنا جائز ہے گو اس سے آگی رات تک وہ استعال میں آئی رہی ہو۔ کمو دوستو عمل بالدیث کمال گیا؟
- (۲۷) خالہ اپی بھانجی کی پرورش کی حقدار ہے۔ اس اپنے مسئلے کو فابت کرنے کے لیے حدیث لائے کہ حضور ساتھ کیا نے حضرت حزہ بڑاتھ کی لاکی ان کی خالہ کے سپرد کی۔ لیکن اب اس حدیث کے خلاف اپنے ہاں یہ مسئلہ بھی فابت ہی رکھا کہ اگر خالہ نے بھانجی کے غیر محرم سے اپنا نکاح کرلیا ہے جسے اس کا پچپاڈاو بھائی تو اب اسے حق پرورش نہیں پہنچا' وہ اس حق سے محروم ہے۔
- (٣٨) خضب تو ديكھو ستم ظريني تو ملاحظہ فرماؤ كہ حديث ميں علم ہے كہ جو دو بھائى غلام ہوں انھيں الگ الگ جو ﴿ الله الله على الله الله على الله الله على الله الله الله نه بينا چاہيے ليكن اس كاخلاف أو الله الله نه بينا چاہيے ليكن اس كاخلاف كيا كہ اگر كي ہوں تو ہج باطل ہے۔
- (۴۹) حدیث میں ہے کہ ایک بیودی کو ایک مسلمان نے تھیٹر مارا تو حضور طفی کیا نے اس کا بدلہ دلوایا۔ اس سے بیہ تو فابت کر لیا کہ مسلمان اور ذمی کافر کے درمیان بھی قصاص ہے لیکن تھیٹر کا قصاص جو خود حدیث میں ہے اس کے مکر بن بیٹے کہ تھیٹر چھوڑ کسی فتم کی مار پیٹ اور ضرب میں قصاص ہے ہی نہیں۔ نہ مسلمان اور ذمی کے درمیان نہ مسلمان مسلمان کے درمیان۔
- (۵۰) حدیث میں ہے کہ جو اپنے غلام کو تھیٹر مار دے اس کا غلام آزاد ہو جائے گا۔ اس مدیث کو لے کر اپنا سے مسئلہ تو ہنا لیا کہ آقا اور غلام کے درمیان قصاص نہیں لیکن جو حدیث میں ہے کہ اس صورت میں غلام آزاد اس کے انکاری بن گئے کہ آزاد نہیں ہو گا۔

(AM)

- (۵۱) کے حدیث میں ہے جو اپنے غلام کا مثلہ کر دے کوئی عضو بدن کا کاٹ دے تو غلام آزاد ہے۔ اس سے بیر تو ثابت کرلیا کہ بدلہ نہیں لیکن اسے نہ مانا کہ آزادگی ہے۔
- (۵۲) حضرت عمرو بن شعیب بواشر کی اس روایت ہے کہ آنکھ کی دیت پوری کی آدھی ہے اسے تو مان لیا لیکن اسی میں ہے کہ جو آنکھ اپنی جگہ رہ جائے اور قائم رہے اس میں تهائی دیت ہے۔ مان کرنہ دی۔
- (۵۳) اس میں ہے کہ اگر دانت کالا پر جائے تو تمائی دیت ہے اسے بھی مان کرنہ دی دونوں جگہ اس مدیث کا خلاف کیا۔
- اولاد کو باب اگر کھ عطیہ اور بخشق دین چاہیے تو حنی ندہب کتا ہے اس میں برابری اور عدل ضروری نہیں۔
  ایک کو ایک دے ایک کو ایک لاکھ دے اس کی دلیل میں کوہ کندن دکاہ برآوردن پر عمل کرکے فرماد کی طرح جوئے شہریں کھود لائے لیجی ایک روایت پڑھ دنی کہ حضرت نعمان بن بشر برناٹھ جب اپ لڑکے کے نام غلام کرنے لگے تو حضور سائے کے کوشادت میں لینا چاہا آپ نے فرمایا میرے سواکی اور کو شاہد بنا لے۔ اسے پڑھتے ہی بغلیں بجانے گے حضور سائے کو صاحب ہم حق پر بیں۔ اہمحدیث برے نگ دل ہیں وہ عدل کے پیچے ہی پڑے ہوئے بیں۔ حالا نکہ ای روایت میں ہو رہاں اللہ طائح ہے نوایا جب تو نے اپنی اور اولاد کو غلام نہیں دیا اور صرف اسے دیتا ہو تو یہ لاکم ہے اور میں ظلم ہے اور میں طائحہ برقائی کر قرائی ہو گاجو اس حریح بردیا نتی طلم ہے اور میں ظلم ہے اور میں رہتا کی شخصے فرمایا جا کی اور کو گواہ کر لے۔ اب خیال فرمایے کہ رسول اللہ سائے ہو تک کے رسول اللہ کواہ ہو گاجو اس صریح بردیا نتی میں ہو گاجو اس صریح بردیا نتی میں ہو گاجو اس صریح بردیا نتی میں ختی میں ایسا خالف رسول سائے کیا کون ہو گاجو اس صریح بردیا نتی حدیث کے بڑے جھو تک کر گواہ ہو لیکن حقول میں ختی نہ ہو تک کی ڈھوٹ کر کے اپنی جماعت کی آئے کھوں میں فاک جھوٹک کر صدیث ہے بردے جھے کو چھیا کر ممادی کرا دی کہ صاحب ہمارا مسکلہ حدیث ہے فاہت ہے۔ بلکہ ایک اور روایت میں۔ کہ آپ نے فرایا ہو کیا ہو اس کی پڑھا ہو گاہوں ہو گاہو
- (۵۵) حفیوں کا نم ہب ہے کہ ہر ایک اس چیز سے جو بہنے والی ہو نجاسات دھل سکتی ہیں اور وہ پاک ہو جاتی ہیں۔ کو پائی نہ ہو اس کے لیے ولیل لاتے ہیں کہ حدیث میں ہے کہ جب تم میں سے کوئی اپنی جو تیوں سے گندگی روندے تو ان کی پاکیزگی مٹی ہے۔ لیکن پھراسی حدیث کا خلاف کر گئے اور کہا کہ اگر چڑے کی جرابوں سے گندگی پر چلا ہے تو مٹی اسے پاک نہیں کرے گی۔
- (۵۲) زخمی مخض والی حدیث سے بیہ تو ثابت کرلیا کہ پٹیوں پر مسے کر لے۔ لیکن پھراس سے منکر ہو گئے اور کہا کہ پانی اور مٹی کو جمع کر نہیں سکتا یا تو صرف صحیح عسل پر اکتفا کرے بشرطیکہ وہ زیادہ ہو پھر تیم نہ کرے یا تیم ہی کرے اور ای پر اکتفا کرے۔ بشرطیکہ زخم کی جگہ زیادہ ہو۔ پھر عسل نہ کرے۔ حالانکہ اس زخم والی حدیث میں زخم پر مسح اور باتی بدن کا دھونا ہے۔
- (۵۷) آخضرت سائی کا فرمان ہے کہ تمہارا امیر زید بناٹھ ہے اگر وہ شہید ہو جائیں تو عبداللہ بن رواحہ بناٹھ اگر وہ بھی شہید ہو جائیں تو حضرت جعفر بناٹھ اس روایت کو لے کر حفیہ نے اپنا یہ مطلب تو بنالیا کہ کئی کئی امیر کئی کئی حاکم

کی کی متولی کے بعد دیگرے ہو سکتے ہیں۔ لیکن پھر خود اس حدیث کا خلاف کیا اور کما کمی شرط کے ساتھ ولایت کی تعلیق صحیح نہیں۔ حالاتکہ اس حدیث میں تعلیق شرط کے ساتھ ہے۔ حضور ساتھیا نے فرمایا ہے کہ فلال شہید ہو جائے تو فلال۔ حفو! تم تو تمماری جانو ہماری سنو قتم ہے اللہ کی یہ ولایت سب سے بہتر ولایت ہے، ورئے زمین پر اس سے بہتر ولایت ہے، واللہ کے لاؤلے پیغیر پر اس سے بہتر ولایت ہے ہی نہیں اس لیے کہ یہ ولایت اللہ کے رسول ساتھیا اللہ کے جبیب اللہ کے لاؤلے پیغیر سرواری سے بہتر ولایت ہے بہتر ہے۔

- دفیوں کا مسلہ ہے کہ جو کی کی چیز تلف کر دے وہ اس کا دیندار ہے اور وہ تلف کردہ چیز اس کی ہے۔ اس کی۔

  دلیل میں حدیث لائے کہ ایک پیالہ أممات المؤمنین ری گئی میں سے کسی نے توڑ دیا تو آنحضرت ملی کیا ہے اس جیسا

  پیالہ انھیں دلوایا لیکن پھر خود اس حدیث کو یہ حفی نہیں المانتے اور کتے ہیں کہ اگر کسی نے کسی کا پیالہ توڑ دیا تو اس

  کے ذمے قیمت ہوتے ہیں کہ مطلب

  لے لیا تو حدیث چورڈ دی۔

  لے لیا تو حدیث چھوڑ دی۔
  - (۵۹) ای کی دلیل اس مدیث سے بھی لیتے ہیں کہ جو بکری اس کے مالک کی اجازت کے بغیر ذرج کی گئی تھی تو آنخضرت ملی اس کے مالک پر لوٹائی نہیں۔ پھر اس کا صرح خلاف کرتے ہیں اس لیے کہ حضور ملی نے ذریح کرنے والے کو اس کا مالک نہیں ٹھمرایا بلکہ اسے قیدیوں کو کھلا دینے کا حکم دیا۔ یہ ہے تقلید کا حدیث کے ساتھ سلوک۔
  - (۱۰) میوب اور جلد خراب ہونے والی چیزوں کے چور کے ہاتھ نہ کانے کی دلیل بنائی کہ حدیث میں ہے پھل اور کشر میں ہاتھ کتا نہیں۔ پھر کئی کئی مسائل میں اس حدیث کا خلاف کیا۔ اس حدیث میں ہے کہ جب یہ چیز کھلیاں بکھار میں پہنچ جائے پھر کوئی اسے چرائے تو ہاتھ کاٹ دیا جائے گالیکن حقی کتے ہیں پھر بھی نہیں کئے گا۔
  - (۱۱) ای مدیث میں ہے کہ ہاتھ کا شنے کے لیے اس چر کا ڈھال کی قیمت کے برابر ہو جانا ہے اور مدیث میں ہے کہ ڈھال کی قیمت تین درہم ہے لیکن حنی اسے نہیں مانتے کہتے ہیں کہ تین درہم کی قیمت کی چیز کی چوری میں چور کے ہاتھ نہ کاشنے چاہئیں۔
  - (۱۲) ای حدیث میں ہے کہ کھلیان میں جب وہ پہنچ جائے تو بچاؤ میں آگیا پھرچوری کرنے پر سزا ہے لیکن حنی ند ہب کھلیان میں وار نہیں تو گو خشک پھل ہوں پھر بھی کھلیان میں اگر کوئی پسرے دار نہیں تو گو خشک پھل ہوں پھر بھی چوری کی سزا ہاتھ کاناچور پر ثابت نہ ہوگ۔ اس ہیر پھیرسے اللہ کی پناہ۔
  - (۱۳) بھاگے ہوئے غلام کوکوئی ڈھونڈ لائے تو حفی فدہب اس کے لیے چالیس درہم واجب مانتا ہے اور اس پر دلیل ہے لاتا ہے کہ حدیث میں ہے جو بھاگے ہوئے کو حرم کے باہر سے لائے اسے دس درہم یا ایک دینار ملے گا۔ تھلم کھلااس مدیث کا مزے لے کے خلاف کرتے ہیں اور حدیث میں جو ہے وہ نہیں کہتے بلکہ دس کے چالیس ہی بناتے ہیں۔
  - (۱۳) شفعہ کا اختیار فی الفور زاکل ہو جاتا ہے اس اپنے مسلے کے ثبوت میں حدیث لائے کہ شفعہ ایبا ہے جیسے اونٹ کا گفتا کھول دیتا۔ چھوٹے بیچ کے لیے شفعہ نہیں۔ غیر حاضر کیلئے شفعہ نہیں اور جو غلام مثلہ کیا جائے یعنی اس کے

اعضا كات ديئے جائيں تو وہ آزاد ہے۔ ليكن سوائے اپن اس ايك مسلے كے حديث كے اس مسلے كو نہيں مانا كه الحج كے ليے شفعہ نہيں۔

- (٦٥) نه اسے مانا که غیرحاضر کیلئے شفعہ نہیں۔
- (۲۲) نه اے مانا که مثله کیا ہوا غلام آزاد ہے۔
- (٦٤) حدیث لاتے ہیں کہ باپ سے اولاد کے بدلے 'آقا سے غلام کے بدلے 'قصاص نہ لیا جائے گا اور جو اپنے غلام کے ہوئے ہوں کو تو مانتے ہیں اور آخری جملے کو شیں ہوتھ پاؤں وغیرہ کاٹے اس کا غلام غلای سے آزاد ہے۔ اس کے دو پہلے جملوں کو تو مانتے ہیں اور آخری جملے کو شیں مانتا ہے مانتا ایک نہ مانتا ہی ہے۔ اگر مانی جائے تو پوری اگر نہ مانی جائے تو پوری 'ایک بات مانتا ایک نہ مانتا ہے ۔ کیا ہے؟
- (۱۸) کتے ہیں کہ اولاد اسے مطے گی جس کا فرش ہونہ کہ زانی کو۔ دلیل اس کی ابن ولیدہ زمعہ کی روایت ہے جس میں ہے کہ اولاد صاحب فرش کی ہے۔ یہ کہ کراس مدیث کولے کے پھر جو اس کا صرح اور ظاہر خلاف کیا ہے وہ ایسا ہے جس سے مومن کے رونگئے کھڑے ہو جائیں گے۔ کہتے ہیں لونڈی کا مالک صاحب فراش نہیں۔ حالا تکہ یہ فیصلہ حضور مالی کیا کا جس کے لیے تھا وہ لونڈی ہی تھی۔
- پر اور اطف دیکھتے اونڈی کا میاں تو ان کے نزدیک اس حق سے خارج وہ صاحب فراش نہیں لیکن صاحب فراش کون؟ اس کی نبیت حفق ندہب کا فیصلہ ہے کہ اگر کسی نے اپنی بان سے اپنی بیٹی سے یا اپنی بہن سے عقد کیا پھر اس سے صحبت کی تو اسے حد شری نہیں گئے گی اس لیے کہ یمال شہ ہے اور اس لیے کہ اس عقد کی وجہ سے فراش فابت ہے۔ بھلا کوئی ان سے پویٹھ تو سسی کہ وہ لونڈی جو شری اور دنیاوی طور پر اسے حلال ہے وہ لونڈی جس سے وطی کرنے کا شری اور دنیاوی اور عزفی حق اسے حاصل ہے جس سے برابر دن رات وہ فائدہ اٹھاتا رہتا ہے جس کا فراش ہونا فود حدیث میں آچکا اور صریح لفظوں میں آچکا اس کی تو تم خالفت کرتے ہو اور وہاں فراش فابت کرتے ہوجال سوائے نالا تھی کے سوائے صریح پائی پن کے سوائے کھی بدمعاثی کے کوئی چیز نہیں جے وُنیا کا خابت کرتے ہو اور وہاں فراش کوئی سنجیدہ انسان پند نہیں کرتا ہو محض جانور پنا ہے جو ہر شریعت میں حرام ہے ماں بمن سے بٹی بو سے کوئی پائی ان کرکے پھر اس سے وطی کرے استخفراللہ استخفراللہ است خفراللہ است خفراللہ است مولی کے استخفراللہ است خفراللہ است کرتے ہو تکہ شبہ کوئی جو نکہ شبہ کی جو تکہ فراش ہے اس کے حد شری اس پر نہیں ، تالو و زنیا کے جائب خانوں میں رکھنے کے لائق تمہارا یہ مشلہ ہے یا نہیں؟ پس جمیس یقین اور کائل یقین ہے کہ جہال فراش کا مسئلہ تھا وہاں نہ مانا جہاں نہ تھا وہاں ای حدیث ہے یا نامی ہوں نہیں۔ سے مانا یہ صرف نہ بہ بنانے کیلئے ہے نہ کہ حدیث پر عمل کرنے کے لیے۔ ورنہ صریح لفظوں کی مخالفت کی کوئی سے مانا یہ صرف نہ بہ بنانے کیلئے ہے نہ کہ حدیث پر عمل کرنے کے لیے۔ ورنہ صریح لفظوں کی مخالفت کی کوئی
- (ا) حفیوں کا بستلہ ہے کہ رمضان کے روزے کی نیت زوال سے پہلے کر کے تو کافی ہے۔ ولیل اس کی ہیہ حدیث ہے کہ حضور ملتی ہے اس کے باس آتے اور دریافت فرماتے کہ ناشتہ ہے؟ جواب ملتا کہ حضور ملتی ہے آج ہم روزے سے گھر میں برکت ہے تو آپ فرماتے اچھا آج ہم روزے سے رہیں گے۔ ظاہر ہے کہ بیہ حدیث نفلی روزے کے بارے میں ہے اس سے اپنا فرضی روزوں کا مسئلہ تو ثابت کرلیا لیکن پھر کمہ دیا کہ نفلی روزہ آگر ہو تو وہ اس طرح

صحیح نه ہو گا جو مدیث میں تھا اس کا خلاف جو نہ تھا وہ ثابت۔

(2۲) آخضرت سائی اس غلام کو جے اس کے مالک نے اپنے مرنے کے بعد آزادی دے رکھی تھی چے دیا۔ حنی فی دیا۔ حنی فی مرت کے بعد آزادی دے رکھی تھی چے دیا۔ حنی فیدمت فی میں ہے کہ ایسے غلام کی بھے جائز نہیں اس لئے اس مدیث کی تاویل کرتے ہیں کہ آپ نے اس کی خدمت کی بھے بھی جائز نہیں۔

کی بھے کی تھی۔ لیکن پھران کامسکہ ہے کہ ایسے غلام کی خدمت کی بھے بھی جائز نہیں۔

(۵۳) فنیا کے سنجیدہ لوگو! اس غضبناک سین کو تو دیکھو کہ خنی مسئلہ ہے کہ زمینوں میں شفعہ واجب ہے اور درختوں میں مشفعہ کا بھی اس لیے کہ وہ تابع ہیں۔ اس کی دلیل حضور ملٹیلیل کی بیہ حدیث ہے کہ آپ نے ہرایک اس چیز میں شفعہ کا فیصلہ فرمایا ہے جو شرکت کی ہو خواہ مکان ہو خواہ باغ ہو۔ چرائی حدیث کے الفاظ کا خلاف کیا۔ اس میں بیہ بھی ہے کہ جب تک اپنے شریک کو اطلاع نہ دے اس کا بیچنا جائز نہیں اگر بے اطلاع نیچ دی تو وہی شریک اس کا پورا حقد ار ہے۔ لیکن حنی اس خوہ کے اس کا بیکا جائز نہیں اگر ہے اطلاع نیچ دی تو وہی شریک اس کا پورا حقد ار ہے۔ لیکن حنی اسے نہیں مانتے وہ کہتے ہیں کہ اسے حلال ہے کہ اسے آگاہ کیے بغیر نیچ ڈالے۔

(سم) اور اسے بیہ بھی جائز ہے کہ اس کا شفعہ کسی حیلے سے باطل کردے۔

(۷۵) پھر میر بھی ان کی شریعت ہے کہ اگرچہ اطلاع دینے کے بعد بھی بیچا ہو تب بھی وہ حق شفعہ کی وجہ سے حقد ار ہے اطلاع بے اطلاع کاکوئی اثر ہی نہیں۔

(۲۵) فقد کا مسئلہ تھا کہ زیت کو زیتون کے بدلے بیچنا منع ہے گراس عِلم کے بعد کہ زیتون میں جو زیت ہے وہ اس سے کم ہے جو زیت ہے وہ اس صدیث کو لاکر جو کم ہے جو زیت لے رہا ہے کیونکہ حدیث میں ہے کہ گوشت کو زندہ جانور کے بدلے نہ بیچو۔ اس حدیث کو لاکر جو حدیث میں ہے چونکہ وہ فقہ کے خلاف ہے' اس لیے حدیث میں ہے چونکہ وہ فقہ کے خلاف ہے' اس لیے اسے نہ مانا صاف چھوڑ دیا آج تک فقہ کا بیہ مسئلہ اپنی جگہ پر ہی ہے کہ گوشت کو زندہ جانور کے بدلے بیچنا جائز ہے۔ خواہ اس فتم کے جانور کا گوشت ہو خواہ کی اور قتم کے جانور کا ہو۔ یعنی بوئی دے کر بکرا لینا جائز ہے۔

جھے صرف اس قتم کا نمونہ دکھانا تھا کہ حنی فدہب تقلید کی وجہ سے مجبور ہوکر ایک مدیث کے کئی گلڑے کر دیتا ہے پھران میں سے ایک آدھ جملے پر محض اس لیے عمل کرتا ہے کہ تقلید مخصی نے اسے اس پر عمل کرنے کی اجازت دے رکھی ہے لیکن وہی مدیث جو باوجود صحح اور قابل عمل ہونے کے جمال جمال اس کے فدہب سے کلراتی ہے یہ ان تمام جملول پر سے اپنا عمل بلکہ ایمان بھی ہٹالیتا ہے' اس پورے حقے سے دامن بچا کرچلا ہے۔ یہ دعویٰ ایک ایسا دعویٰ تھا کہ اسے سنتے ہی سامنے سے آواز اٹھی کہ صاحب یہ تو ناممکن ہے اس لیے میں نے یہ چند مدیشیں ناظرین کے سامنے رکھ دیں جن میں سے ایک ایک میرے دعوے کی کھلی دلیل ہے اور صاف صاف ناقابل انکار حقیقت ہے کہ ایک ہی مدیث کے ایک مسئلے کو مان کر پھراسی مدیث کے دو سرے صاف مسائل سے ناقابل انکار حقیقت ہے کہ ایک ہی مدیث کے ایک مسئلے کو مان کر پھراسی مدیث کے دو سرے صاف مسائل سے انکار کر دیا۔ یہ بھی قابل تامل ہے کہ جے مانا اسے بھی آیا واقع وہ ہو ہی نہیں۔ بسرصورت میں یہ ایک آخری مسئلہ فدہب بنانے کے لیے کمہ دیا ہے کہ اس میں ہے اور فی الواقع وہ ہو ہی نہیں۔ بسرصورت میں یہ ایک آخری مسئلہ آپ کے روبرو پیش کرے اس بحث کو بادل ناخواستہ ختم کرتا ہوں۔ گو ایسے نمونوں سے فقہ کی تاہیں پر ہیں۔

اب سے آخری اور بہت صاف مسکلہ سنیے:

یاس چھ فلام سے اور کوئی مال نہ تھا اس نے اپنی موت کے وقت

ان کو آزاد کر دیا۔ نبی سی اور جس ایک سامنے بلوایا اور ان کے تین حقے کیے پھر قرعہ اندازی کی اور جس ایک حقے کیلئے قرعہ نکلا اس حقے کے دو غلاموں کو تو آزاد رکھا اور باقی کے دو حقے کے چار غلاموں کو غلام ہی رکھا۔ اب سنئے حفیوں کا مسئلہ ہے کہ مریض کا جائز عطیہ مثل وصیت کے ہے صرف تمائی مال میں ہی جاری ہو سکے گا۔ اس مسئلے کا ثبوت اوپر والی حدیث سے لیا۔ بہت درست 'لیکن پھر ان کا مسئلہ ہے کہ اگر کسی نے اپنے مرض الموت میں اپنے چھ غلاموں کو جن کے سواکوئی مال اس کے پاس نہیں' آزاد کر دیا تو ان میں قرعہ نمیں ڈالا جائے گا۔ کیوں جناب جس حدیث کی آپ سند لے رہے ہیں اس میں تو یہ بھی ہے کہ حضور سی آئی نے ان میں قرعہ اندازی کی۔ پس اگر حدیث مانتے ہو تو جیسے ثلث سے زیادہ میں ناجائز مانا ایسے ہی قرعہ اندازی جائز مانو۔

- (24) پھر کتے ہیں کہ چھ غلاموں میں سے ہرایک کا چھٹا حسہ آزاد ہو گا۔ واللہ! رو نگٹے کھڑے ہو گئے۔ حدیث کے سامنے ہوتے ہوئے ہیں کہ چھ غلاموں میں سے ہرایک کا چھٹا حسہ آزاد ہو گا۔ واللہ! رو نگٹے کھڑے ہوگئے۔ حدیث کے سامنے ہوتے ہوئے یہ بدون کے اور بی خالفت رسول ساٹھ کے کا اس سے زیادہ مروہ منظر کیا ہو گا؟ حنی بھائیو! دیکھا آپ نے؟ اس میں بھی مخالفت رسول ساٹھ کے کو و غلام پورے حضور ساٹھ کے ان آزاد کیے تھے لیکن حنی ندہب نے ایک کی بھی آزادی نہ کی سب کو غلام بنا دیا ہے تو ہوا نقصان ان غلاموں کا۔
- وارثوں کو حضور لڑھے اے چار غلام دلوا دینے سے ان کا نقصان بھی حنی ندہب نے کیا۔ صحیح طور پر انحیس ایک غلام کا بھی مالک نہ رہنے دیا۔ اے وہ حنی بھائیوا جو اس وقت زندہ ہو اور بہ سطری جن کے مطالعہ سے گزر رہی ہیں بتاکا اگر تمہارے زمانے میں رسول اللہ لڑھ اللہ اللہ کے رسول اللہ کے امام بیہ فیصلہ فرماتے اور آپ کے امام بیہ فیصلہ دیتے تو آپ کے ایمان کا تقاضا کیا تھا؟ کے قبول کرتے اور کے قبول نہ کرتے؟ اگر آپ کے دل سے ایمانی فیصلہ دیتے تو آپ کے ایمان کا تقاضا کیا تھا؟ کے قبول کرتے اور کے قبول نہ کرتے؟ اگر آپ کے دل سے ایمانی افوان ہے کہ فیصلہ منبوی کو مانتے تو آج بھی اپنے تیغیر ہے آئے کہاں کو شدہ کہ فیصلہ کو فیصلہ اللہ کو رسول فیصلہ فیضلہ کہ فیصلہ کو فیصلہ کا فاف کرنے والے زیردست فتنے کے اور دردناک عذاب کے مستحق بیں۔ فرمانی اللی ہے: ﴿ مَا کَانَ لِمُوْمِنَ وَلاَ مُوْمِنَةِ إِذَا قَصٰی اللّٰهُ وَرَسُولُهُ اَمُوانَ اَنْ یُکُونَ لَهُمُ الْبُحِیۡرَةُ مِنْ اَمْوِهِمُ اللّٰہُ وَرَسُولُهُ اَمُوانَ اَنْ یُکُونَ لَهُمُ الْبُحِیۡرَةُ مِنْ اَمْوِهِمُ اللّٰہُ وَرَسُولُهُ اَمُوانَ اَنْ یُکُونَ لَهُمُ الْبُحِیۡرَةُ مِنْ اَمْوِهِمُ اللّٰہُ وَرَسُولُهُ اَمُوانَ اِنْ یُصِورِ اِنْ اَلٰی کے اور کریا کے مستحق اضیار باتی ہے ۔ ﴿ مَا کَانَ لِمُومِنِ وَلاَ مُؤْمِنَةِ إِذَا قَصٰی اللّٰهُ وَرَسُولُهُ اَمُوانَ اَنْ یُکُونَ لَهُمُ الْبُحِیۡرَةُ مِنْ اَمْوِهِمُ اللّٰہُ وَرَسُولُهُ اَمُوانَ اِنْ یُصِورِ کَ اَمْرِیْنَ اَلٰی کے مورت کو فیصلہ بھی اور میانی اُن کے کہ اور میں کی قسم کا کوئی اسل کے جمہوں کے اجتمادات میں کر کھول کر بھادہ بیشانی مان نہ لیا کرے میں دوستو فیصلہ بینی میاجی میں یہ اس سے آسان ہے کہ فیصلہ میرے نزدیک وہ ایمان سے قبان ہے۔ پس دوستو فیصلہ بینچیر مٹھیا فرمانِ رسول سٹھیا کو ہرگز کی حالت میں ترک نہ میں کو اس کے اس میں اس کے جمہوں کی حجم میں کو کہ تیا کو مرکز کی حالت میں ترک نہ اس کے اس میں اس کے جمہوں کی حجم میں کی جمہوں کو اسٹول سٹھیا فرمانے والے کی اس میائی ہو اس کے اور حدیث وفقہ کی صحیح تیزعطا فرمائے ان اس کے اس میں اس کے اس میں اس کے اس میک کے اور حدیث وفقہ کی صحیح تیزعطا فرمائے اس کی اس میں اس کے اس میک اس میک کیا اس کیا کیا کہ کیا اس کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا ا

مقلد دوستوا آگر تقلیدی نشے میں بدمت نہ ہوتے تو تم آپ رسول ما تھا ہے فرمان کا اس چند شبہات مع جوابات دیری سے مقابلہ کر کے حضور طال ہیا کی بغادت نہ کرتے۔ اس تقلید نے تہیں حدیث سے باغی کیا۔ اس ثقلید نے تہیں فرمانِ رسول ساتھ ہے چھوڑنے پر مجبور کردیا۔ اگر تم دلیل کے مانے والے ہوتے تو ہرگز تقلید

ك باتھوں اپنے تيك نے نہ والت- وردھ بات ب اگريہ حديثيں حق بين توان كے سامنے مارے سرخم مو جانے جامئيں اور ان میں جو ہے اس پر ہمارا ایمان ہونا چاہیے اور اگر یہ صیح نہیں ہے تو ان میں جو ہے سب باطل ہے۔ ان میں کی کسی چیز کو قبول ہر گزنہ کرنا چاہیے۔ لیکن یہ تو صریح ستم ظریفی ہے بالکل ہی ناحق شناسی ہے کہ ان حدیثوں کو ہم صحیح ثابت اور حق مانیں پھران میں سے جتنا حصہ جمارے اپنے امام کے اور جمارے مانے ہوئے فدہب کے موافق ہو لے لیں اور باقی کو جواب دے دیں۔ اس سے بردھ کر خطا' اس سے بردھ کر جرم' اس سے زیادہ خیرہ چشی اور ڈھٹائی کوئی اور نہیں ہو سکتی۔ اگر منہیں کوئی یہ سمجھائے کہ جتنے حصے کا ہم نے خلاف کیا ہے استے حصے کے خلاف اس سے بھی زیادہ قوی دلیل اور ہے اور جتنے حصے کو ہم نے تسلیم کیا ہے اس کے خلاف کچھ نہیں۔ تو اس کا جواب بھی سن لیجئے۔ یا تو یہ اور اس جیسی اور حدیثیں منسوخ ہول گی یا منسوخ نہیں بلکہ محکم ہول گی۔ اگر منسوخ ہیں تو ان سے کسی قتم کی بھی دلیل نہیں لی جاسکتی حالانکہ تم خود ان سے دلیل لے رہے ہو۔ ظاہر ہے کہ منسوخ نہیں جب منسوخ نہیں تو ان میں سے کسی جملے کی بھی مخالفت نہیں کی جا سکتی۔ پھرتم کھلے بندول ان کی مخالفت کمرس کر خوشی خوشی کیول کرتے ہو؟ اچھا صاحب ممکن ہے کوئی تہیں لقمہ وے وے کہ موافقت کا حصہ تو منسوخ نہیں مخالفت کا حصتہ منسوخ ہے۔ تو یہ دعویٰ قابل مصحکہ ہے۔ اس کا باطل ہونا اتنا واضح ہے کہ کسی دلیل کی ضرورت ہی نہیں اور کیوں جناب اگر آپ کے خلاف مذہب والے اس کے بالمقابل دعویٰ کریں کہ جتنے حصے کو تم نے مانا ہے یہ منسوخ ہے اور جے نہیں مانا وہ منسوخ نہیں تو تم ان کو کیا جواب دو گے؟ دونوں دعووں میں کوئی فرق نہیں ب دلیل جیسے یہ ہے وہ بھی ہے۔ دراصل نہ تم این اس فضول اور پر فداق وعوے کا کوئی جوت رکھتے ہو نہ تہمارا مخالف۔ مسلمان بھائيو! ہم پر واجب و ضروری میں ہے کہ سنت رسول ساتھا مدیث پنجبر ساتھا کے تابع رہیں۔ اس کی طرف اپنے اختلاف لے جائیں ای کو اپنا حاکم مانیں اس کے ایک ایک لفظ کو قانون اللی شریعت مصطفیٰ کا درجہ دیں۔ کسی اور کے قول کی طرف جو اس کے خلاف ہو نظر بھی نہ اٹھائیں بیشک جو فرمانِ رسول خود رسول الله ملٹائیا اٹھا دیں اور اس کے بدلے کوئی اور تھم جاری کریں تو ہماری گردن خم ہے اور یہ تو مجھی خیال ہی نہ کرو کہ امت ساری کسی فرمان رسول ماٹیلم کے عمل کو چھوڑ دے۔ الجمداللد آج تک ایسا نہیں ہوا جو لوگ کی ابت صحیح محکم مدیث کے خلاف کمہ دیتے ہیں کہ اجماع یوں ہے ان کا کمنا بالکل غلط ہے خلاف واقعہ ہے۔ الحمداللہ امت نے آج تک ایک حدیث پرسے مل جل کرعمل نہیں اٹھایا ہاں وہ ظاہری منسوخ حدیثیں الگ ہیں جن کا منسوخ ہونا تھلم کھلا ثابت ہے اور اچھا اگر کہیں ناسخ منسوخ ہو بھی تو ناسخ حدیث پر عمل رہے گا منسوخ پر سے ہٹ جائے گا۔ بسرصورت عمل حدیث پر ہی رہے گانہ کہ تیرے میرے قول پر- کسی کے قول کے مقابلے پر قول پیغیبر ملٹی پیا چھوڑ ویا جائے یہ تو کھلا کفرہ۔ اللہ اس سے بچائے۔

(۱) مقلدین نے تھم اللی کا خلاف کیا ہے۔ (۲) تھا میں کے خلاف کیا ہے۔ (۲) تھم رسول اللہ میں کا خلاف کیا ہے۔ (۳) خود اپنے اماموں کے اقوال کا خلاف کیا ہے۔ (۳) خود اپنے اماموں کے اقوال کا خلاف کیا ہے۔ (۵) اہل عِلم کے طریقہ کے خلاف طریقہ نکالا ہے۔

(۱) الله کے علم کا خلاف تو یوں ہے کہ پروردگار نے ہرایک اختلاف کا فیصلہ الله اور اس کے رسول ساتھ کے علم سے لینے کو فرمایا تھالیکن مقلدین ہرایک اختلاق مسئلہ میں اپنے امام ہی کی مانتے ہیں۔ (۲) علم رسول ساتھ کے کا کافت یوں ہے کہ آپ نے بھی اختلاف کے وقت اپنی اور اپنے خلفاء راشدین مھدیدن کی شنت کے لینے اور اسے مضبوط تھامنے اور اس پر

دانت جما دینے کا علم کیا تھا۔ لیکن مقلدین اختلاف کے وقت اپنے امام کے قول کو چمٹ جاتے ہیں اس کوسب اقوال پر مقدم كرتے ہیں۔ (٣) صحابہ كے طريقے كاخلاف يوں ہے كه ہزار ہاصحابہ ميں سے ايك بھى ايسانسيں گزراكه تمام شرعى مسائل ميں کسی ایک کی تقلید کرتا ہو اور اس کے سوا جتنے صحابہ ہیں سب کے اقوال کا خلاف کرتا ہو۔ نہ اپنے متبوع کے کسی قول کو چھوڑتا ہو نہ اس کے سواکسی کے قول کو لیتا ہو۔ مقلد کی روش یقیناً اس کے بھی صریح خلاف ہے یہ تو ایک بدترین بدعت اور ایک زبردست بے حیائی کے سے طریقے پر قائم ہے اور جم گیا ہے۔ (٣) ادینے ائمہ کی مخالفت یوں ہے کہ خود ائمہ کرام علالا نے اپنی تقلید سے منع کر دیا ہے تقلید سے لوگوں کو دھمکایا ہے اس سے روکا ہے جیسے کہ ان کے اقوال اس سے پہلے ہم نے بیان کر دیتے ہیں۔ (۵) اہل علم کے طریقے کا خلاف یوں ہے کہ تمام علماء کا وطیرہ کی رہاکہ وہ اپنے بزرگوں کے اقوال جمع كرت اخيس خوب بر تال كرت اور كتاب و منت ير بيش كرت جو موافق مو تا قبول كرتے جو خلاف موت چمور دي- دين اللی میں شریعت مصطفیٰ میں فتوے میں فیلے میں خلاف حدیث و قرآن اقوال میں سے کسی کو ند لیتے بلکہ ان کی طرف التفات ہی نہ کرتے۔ ہاں جو اجتمادی مسائل سے جو حدیث و قرآن میں انھیں صاف نہ ملتے ان کی نبیت صرف میں خیال رکھتے کہ بوقت ضرورت اگر ان پر عمل کرلیا جائے تو کوئی حرج نہیں۔ پھر بھی انھیں بلکہ ان میں سے کسی ایک ہی کے جملہ اجتمادات کو واجب العل نمیں مانتے تھے۔ کسی کے کسی قول کو حق جان کر مان کر پھر بھی اس کی اتباع امت محدید کے لیے ضروری نمیں جانتے تھے اور اس کے خلاف سب کے اقوال کی گردن ناپے کے لیے تیار نظر نہیں آتے تھے۔ یہ تھا طریقہ سلف و خلف کا۔ لیکن ان مقلدین جامدین نے تو غضب وھا دیا طریقہ بالکل ہی بدل والا وضع دین کو الث بلیث کر دیا۔ انھوں نے قرآن و حدیث فیصلہ طفاء راشدین اقوال صحابہ وغیرہ کو اپنے امام کے اقوال پر پیش کرنا شروع کر دیا ان کے امام کے قول کے مطابق جو ہو اسے لینا باقی سب کونہ صرف چھوڑ دینا بلکہ بری طرح رد کرنا شروع کر دیا ان کا دین ان کا فد بب ان کا فتوی ان کی شرع 'ان کاعلم' ان کی شریعت صرف وہی رہ گئی جو ان کے امام کا قول ہو۔ جو اس کے مطابق ہو تسلیم جو اس کے خلاف مو مردود- نا قابل توجه نا قابل النفات- آه! كس قدر المناك سين ب كه موافق ائمه جو حديث جو آيت پائى بانك لگائى كه يه ب جاری دلیل خلاف پائی کمہ دیا کہ بید دلیل ہے جارے مخالف کی ہم اسے نہیں مانتے۔ جس طرح بھی ممکن ہوا جو بات بنی بنائی اور ان کے بروں نے اپنی ایری چوٹی تک کا زور لگا کر ان صیح حدیثوں کو ان چمکی ہوئی قرآنی آیتوں کو پامال کیا۔ جو یقیناً قائل عمل ادر لائق تسليم تھيں۔ يا تو انھيں توڑ مرو رُكراين فرجب كے موافق بنايا يا ان ميں نقصان پيدا كركے انھيں كماكيايا اسے ناحق كمه كراس سے اپنا دامن جھاڑا۔ جن وجوہ سے جن دلاكل كو اپنا بنايا تھا وہى وجوہ مخالف كے ديكھتے ہوئے انكار كر گئے۔ انصاف کو بالائے طاق رکھ دیا ایمان کی مطلق پرواہ نہ کی۔ قتم اللہ کی جس کے قبضے میں میری اور کل جمان کی جان ہے کہ جس کے دل میں رائی کے دانے برابر ایمان ہو گا جے اللہ اور رسول سے ذرا سابھی قلبی تعلق ہو گا' وہ اس روش کو ناپیند کرنے پر مجبور ہو گا۔ اس کا ایمان بول اُٹھے گا کہ اس سے بڑھ کر دینِ اللی کے ساتھ اور نداق ہو نہیں سکتا۔ ناممکن ہے کہ وہ اس روش پر ذراسی در کے لیے چلے ناممکن کہ دہ اس پہلو کو ایک منٹ کے لیے بھی اختیار کرے وہ اس گندی راہ اور اس بدخصلت سے تبھی راضی نہ ہو گا۔

دیکھو جنابِ باری عزوجل نے ان کی ندمت کی ہے جو اپنے دین میں فرقت ڈال کرجداگانہ مقلدین کو ای وال جواب فریق بن جائیں اور اپنی اپنی مکڑی الگ بنا کر چین کرتے رہیں۔ (المؤمنون : ۵۳) واللہ اس

ے مُراد قطعاً اور یقیناً مقلدین کے گروہ ہیں۔ اہل عِلم میں گو سمجھ میں اختلاف ہو مگردین میں اختلاف نہیں ہوتا وہ گروہ گروہ نہیں سنتے بلکہ وہ اصولاً ایک ہی ہوتے ہیں اور ایک ہی رہتے ہیں حق کی جبتو اور حق کے ملنے پر اس کی تسلیم اور اسے سب پر مقدم کرنا ان کا متفقہ آئین و اصول ہوتا ہے۔ یہ جماعت بندیاں گروہ بازیاں فرقہ پیندیاں نہیں کرتے پھرتے۔ ان کی تو ایک ہی جماعت ہوتی ہے ان کا مقصود ایک ہوتا ہے ان کا مسلک ایک ہوتا ہے۔ برخلاف ان کے مقلدین اہل زمانہ ہیں کہ مقاصد میں انکہ سے متفق نہ طریق میں۔

الله سجانہ وتعالیٰ نے اپنی پاک اور کچی کتاب میں ان کی خدمت بیان فرمائی ہے جو کتاب کے گلزے آپس کا ور سے مراد ان کی است میں جو لفظ ﴿ زُبُوّا ﴾ ہے اس ہے مراد ان کی اپنی تصنیفات ہیں جنسیں لے کر کتاب اللہ ہے اور سُنتِ رسول سُلَیّا ہے ہے بے رغبت ہو گئے۔ اس کے ساتھ کی اس ہے پہلے کی آیتوں کو پڑھو فرمان ہے اے رسول سُلَیّا پاکیزہ چیزیں کھاڈ اور نیک عمل کرتے رہو۔ میں تمہارے عملوں کو خوب جانتا ہوں۔ تم سب کی امت ایک ہی امت ہے اور میں تم سب کا رب ہوں پس تم مجھ سے ہی ڈرو۔ لیکن انھوں نے کتابوں کے گلؤے گلڑے اپنی اللہ تبارک وتعالیٰ نے رسولوں کو بھی وہی تکم دیا جو ان کی امتوں کو دیا تھا کہ وہ پاک چیزیں کھائیں اور صالح عمل کریں اللہ ایک کی عبادت کریں اس کی کو بھی وہی تکم برداری کریں وی دی تھی جرجاعت ہو اور اپنی اور سالح عمل کریں اللہ ایک کی عبادت کریں اس کی تھی برداری کریں وی بین تفرقہ نہ ڈالیں۔ الحمد للہ رسولوں کی بھی روش رہی ان کے سیخ تابعداروں کا بھی بھی روبیہ رہا وہ تھے پر مست ہو گئے۔ جو بھی ان آیتوں میں غور و تامل کرے گا وہ جان لے گا کہ کس طرح یہ آئیس موجودہ مقلدوں پر چہپال اللہ کے تھی رمت ہوگئے۔ جو بھی ان آیتوں میں غور و تامل کرے گا وہ جان لے گا کہ کس طرح یہ آئیس موجودہ مقلدوں پر چہپال ہوتی ہیں بین ہوتا کا کہ کس طرح یہ آئیس موجودہ مقلدوں پر چہپال ہوتی ہیں بین اسے ہوتی ہیں بین اس بیت ہو جو بھی ان آیتوں میں غور و تامل کرے گا وہ جان لے گا کہ کس طرح یہ آئیس موجودہ مقلدوں پر چہپال ہوتی ہیں؟ نیز اسے یہ بھی معلوم ہو جائے گا کہ وہ خود کس گروہ میں سے ہو

الله سجانہ وتعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿ وَلَتَكُنْ مِنْكُمْ ﴾ النّح وَ آل عمران: ١٠٨) لينى تم ميں سے ايك جماعت ملا وجب بھلائى كی طرف بلاتی رہنی چاہیے جو اچھائی کا علم دے اور برائی سے روكے ہی نجات پانے والی جماعت ہے۔ پس انہی کو اوروں سے خاص کر کے فلاح کے مستحق قرار دیا۔ ظاہر ہے کہ بھلائی کی طرف بلانے والی جماعت وہ ہے جو کتاب الله اور سنت رسول ما تھا کی طرف بلائے نہ کہ وہ جماعت جو امت میں سے کسی کی رائے کی طرف بلائے۔

وہ لوگ بزبان قرآن نمایت فدموم ہیں جو الله اور رسول ملی کیا کی طرف بلائے جائیں تو طوطا چشی کر کے سم وجہ دو سرول کے فیل لفہ تعَالَوْا اِلٰی مَا اَنْوَلَ اللّٰهُ ﴾ الله کے اس وجہ ان سے کما جاتا ہے کہ آؤ اس کی طرف جو الله نے اتارا ہے اور رسول ملی کی طرف تو تو دیکھا ہے کہ منافق تجھ سے رک جاتے ہیں۔ پس جو بھی حدیث و قرآن کے مانے سے رکے وہ اس وعید شدید میں داخل ہے اور مقلدین زمانہ کا یمی حال ہے۔ کی زیادتی تو اور بلت ہے۔

مقلد دوستو! زراً بتلاؤ کہ اللہ کا وہ دین جو اس نے جھیجا ہے ، مقلدین سے ایک سوال: ۵۵ ویں وجہ:

مقلدین سے ایک سوال: ۵۵ ویں وجہ:

مقاد ایک دوسرے کو باطل کرنے والے سب اقوال اور ہر طرح کے مسائل کا نام تممارے نزدیک دین ہے؟ جو تممارے الگ ایک ایک ذیب میں بھی ہیں اور ان کی بہت زیادتی اس وقت ہو جاتی ہے جبکہ تممارے چاروں ندہوں کو ملا دیں جو الگ ایک ایک ذیب میں بھی ہیں اور ان کی بہت زیادتی اس وقت ہو جاتی ہے جبکہ تممارے چاروں ندہوں کو ملا دیں جو

کوئی بچتہ بھی ایسا نہ ہو گا جو بیہ نہ جانتا ہو

کہ علماء کے اقوال اور ان کی رائیں ان

تماے نزدیک تماری زبانوں سے کہنے کے اعتبار سے حق پر ہیں۔ اگر اس کاجواب بد ہو کہ نیہ سب مل ملا کر حق ہے اور دین اللی ہے تو ظاہر ہے کہ اس جواب کابطلان خود ان پر بھی واضح ہے۔ حلال حرام کا تو اختلاف ہو اور سب حق پر ہو یہ وہ جھوٹ ہے جس کے جھوٹ ثابت کرنے کیلئے کسی بیرونی دلیل کی ضرورت نہیں۔ خود ان کے ائمہ کے ارشادات کے بھی خلاف ہے۔ وہ سب میں فرماتے رہے کہ کئی اقوال میں سے حق ایک ہی قول ہوتا ہے ایک چیز خود حق ہو پھراس کی ضد بھی حق ہو ہیہ۔ اجماع ضدین عقلاً بھی محال ہے۔ دیکھو قبلہ جب ایک طرف ثابت ہو گیا تو لامحالہ مانا پڑے گا کہ اور تین ست میں قبلہ نہیں ، پس ان تمام اقوال کو دین الی کینے والا دراصل شریعت محدید سے کھیل کرنے والا ہے۔ وہ علاوہ قرآن و صدیث سے دور بڑنے کے معقول سے بھی خارج ہے وہ تو لوگوں کی کھویڑیوں سے نکلے ہوئے اقوال کو ہی دین سجھتا ہے اور اگر وہ حجاب دین کہ دینِ اللی ایک بی ہے اور وہ وبی ہے جو اس کی نازل فرمودہ کتاب میں اور اس کے رسول سال کی بیان کردہ حدیثوں میں ہے اس کے دین ہونے پر وہ خوش ہے۔ جس طرح اس کا نبی ساتھ ایک جس طرح اس کا قبلہ ایک اس طرح اس کا دین بھی ایک ہی ہے۔ اس کی موافقت کرنے والاحق پر اس کی مخالفت کرنے والا باطل پر ہے۔ موافق کو دو ہرا اجر ہے اور خطاکار کو اجتماد پر تو اجر ہے خطا پر نمیں۔ تو بیشک ان کا یہ جواب حق اور درست ہے۔ اب ہماری گزارش ہے کہ پھر تو ہم میں سے ہر ایک پری واجب مواکه حق کی جتومیں رہیں'اس تک پنچنے کی پوری کوشش کریں اور جتنی طاقت مواس میں لگادیں۔ ہاں طاقت سے زیادہ تقوی اللہ کی طرف سے ہم پر واجب شیں۔ تقوی اس کا نام ہے کہ اس کی تھم برداری کرنا اور اس کی مخالفت سے رکنا پس بندوں پر ضروری ہے کہ اس کے احکام کا اور اس کی ممانعت کا عِلم حاصل کریں تاکہ تھم پر عمل اور منع سے رکنا انھیں حاصل ہو۔ مباح کام کریں اور حرام سے بچیں۔ پس جب تک ایک خاص قتم کا اجتماد اور طلب اور کوشش و جتجو نہ ہو انسان اس کی معرفت تک نہیں پہنچ سکتا۔ اگر اس نے بید کیاہی نہیں تو یقیناً اس نے اپنی ذہے داری کا احساس نہیں کیا اور اسی حال میں اللہ سے ملا تو اس کی پکڑیقینی ہے۔

الکون کوڑوں مسلمانوں میں سے ایک بھی ایرا ہیں وجہ:

وعوت رسول سلگھیا کا عام ہونا: ۵۱ ویں وجہ:

جانا ہو یا نہ مانا ہو کہ ہمارے نبی حضرت محمہ ملھیا کی دعوت عام تھی۔ آپ کے زمانے والوں کے لئے بھی۔ یماں تک کہ قیامت آجائے۔ جو چیز صحابہ پر واجب تھی بعید والوں کے لئے بھی۔ یماں تک کہ قیامت آجائے۔ جو چیز صحابہ پر واجب تھی بعید والوں پر بھی ہے۔ گو صفت و کیفیت باعتبار احوال کے مختلف ہو۔ اس طرح یہ حقیقت بھی تمام مسلمانوں پر روش ہے کہ صحابہ رہی تھی جو پھی حضور ملٹھیا سے سنتے تھے اسے اپنے علماء کے اقوال پر بیش نہیں کرتے تھے بلکہ ان کے علماء کا کوئی قول تھا ہی نہیں۔ ان میں سے ایک بھی فرمانِ رسول ملٹھیا کو کسی موافق کی موافقت یا کسی عظمند کی موافق ہی موافق کی موافق ہی ہی واجب رائے پر بھی بھی موقوف نہ رکھتا تھا جو سازی وزیا ہے مسلمانوں پر رہتی وزیا تک رہے گا' ہے اس کے ایمان پورا نہیں ہو تا۔ یہ وجوب نہ حضور ملٹھیا کے زمانے میں منسوخ ہوا نہ آپ کے بعد منسوخ ہوا نہ قیامت تک منسوخ ہو۔ اس سے ہٹ جانے والا دراصل واجب خداوندی کو روند نے والا ہے۔ اسے مان لو تقلید کی گرد بھی بھی تممارے دامن کو نہیں لگ سے۔

رائے قیاس کسی قاعدے کے ماتحت نہیں : ۵۷ویں وجہ :

کے قیاسات'کی ضابطے اور قاعدے کے تحت میں نہیں نہ وہ محصور اور مخصر ہیں نہ ان کی نسبت کوئی ایسی ٹھیکیداری ہے کہ یمی بچ بھی ہوں۔ بجزاس کی انفاقیہ قول کے جس میں کی کو اختلاف ہی نہ ہو۔ پس عقلا بھی محال ہے کہ شارع علائل ہمیں کی ایسی بات کی پابندی کی طرف سونپ جائیں جو غیر مضبط اور غیر مخصر ہو۔ جس کے بچاؤ اور جس کی سچائی کی کوئی ضانت نہ ہو جس کے پرکھنے کا اور بچ جھوٹ کے ثابت کرنے کا کوئی کلیہ قاعدہ نہ ہو۔ یہ امام کچھ کہتا ہو تو اس امام کی بچھ اور ہی رائے ہو۔ اس کا اجتماد حرام کے تو اس کا اجتماد فرض بتلائے۔ اب فرمایئے تو سمی کہ ایک امتی کس کی مانے کس کی چھوڑے؟ پھر ایسی تاریکی میں یہ مان لینا کہ اس ایک کی مانی چاہیے اور اس کے سواکسی کی نہ مانی چاہیے یہ مشکل پر مشکل ہو چھوڑے۔ پش اللہ ایسا نہیں کہ اپنے بندوں کو ایسی اندھا دھند غیر روشن روش کی تعلیم دے اور اسے اپنی شریعت مقرر کرے اور اس سے خوش رہے۔ ہاں اگر یہ مان لیا جائے کہ ایک تو اللہ کا سچا رسول سائی کے دو سرا جھوٹا دعویدار ہے تو بے شک ایک طرف سراسر حق ہو گا اور دو سری جانب محض باطل ہو گا۔ ہے کوئی مقلد جو اپنے امام کو نبی یا مثل نبی کے اور دو سرے ائمہ کی نہیں بی نہیں کہ ایک و نبی یا مثل نبی کے اور دو سرے ائمہ کی نہیں بی مثل رکھوٹا کی نہیں دو سرا خیال رکھو۔

تقلید کے باطل ہونے کی ۵۸ ویں روشن ولیا :

خربت اور انجان پن پر آجائے گا۔ یہ بھی آپ نے فرمایا ہے کہ علم دین روز بروز اُٹھتا اور کم ہوتا جائے گا۔ ظاہر ہے اور ایک غربت و انجان پن پر آجائے گا۔ یہ بھی آپ نے فرمایا ہے کہ علم دین روز بروز اُٹھتا اور کم ہوتا جائے گا۔ ظاہر ہے اور ایک ایک بچہ جانتا ہے کہ آخضرت مٹھائے کی خبریں بچی اور بالکل بچی ہوتی ہیں۔ ضروری ہے کہ علم دین کم ہو اور اسلام غربت کی حالت میں ہو۔ لیکن آگر دینِ اسلام اور علم وہی ہے جو ان فقہ کی کتابوں میں اور ان مقلدین زمانہ میں ہے تو اس میں تو نہ کی ہوئی ہوئی ہے نہ غربت ہے نہ انجان پن ہے 'یہ تو روز بروز بروھتا چلا جاتا ہے۔ مشرق سے مغرب تک تقلید پر پھیلائے سوئی ہوئی ہے فقہ کی کتابیں دھبا دھب تیار ہو رہی ہیں' ایک جگہ سے دوسری جگہ بہنچ رہی ہیں' خفظ کی جا رہی ہیں' پڑھی پڑھائی جا رہی ہیں۔ ان کی شہرت روز بروز بروھتی جا رہی ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ وین اور علم دین نہیں ورنہ وہ تو حضور مٹھیلے کی پیشین گوئی کے مطابق غربت و کربت میں ہونا چاہیے نہ کہ روئق و شہرت میں۔

قرآن فرماتا ہے: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللّٰهِ لَوَجُدُوْا فِيْهِ إِخْتِلاَفًا كَثِيْرُا ۞ ﴿ لَهَ عَلَى اللّٰهِ عَيْرِ اللّٰهِ لَوَجُدُوْا فِيْهِ إِخْتِلاَفًا كَثِيْرُا ۞ ﴿ لَهَ عَلَى اللّٰهِ عَيْرِ اللّٰهِ لَوَجُدُوْا فِيْهِ إِخْتِلاَفًا كَثِيْرُا ۞ ﴿ اللّٰهِ كَوْ مِنْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ الللللّٰهُ الللّٰهُ اللللّٰهُ اللللللّٰمِ الللللّٰمُ الللللللللللّٰمِ الللللللللل

خود مقلدین کاگروہ مانتا ہے کہ بندوں پر زید کی تقلید اس طرح واجب نہیں کہ عمرو کی کرے ہی نہیں۔

\* ویس ویل :

بلکہ ایک کی تقلید سے دوسرے کی تقلید کی طرف انقال کرنا جائز ہے۔ اب ہم پوچھتے ہیں کہ کیوں صاحب ایک کی تقلید کرتے اب جو دوسرے کی شروع کردی تو پہلا حق پر تھایا نہ تھا؟ اگر تھا تو یہ انقال حرام ہوا اگر نہ تھا تو پہلے کی تقلید حرام ہوئی۔ حق سے انقال کیا؟ اور حق نہ تھا تو پہلے اس کو حق ماننا کیما؟ پھراگر پہلا حق تھا تو حق سے انقال

کیوں اور اگر ٹانی ہی حق ہے تو پہلے پر جما رہنا کیوں؟ کیونکہ تم انقال کو جائز کہتے ہو اور جواز میں دونوں پہلو ہوتے ہیں۔ ہاں ایک جواب تمہارا رہ گیا کہ ہم دونوں قولوں کے قائل ہیں تو ہماری طرف سے صرف اتنا جواب کافی ہے کہ تمہارے یہ دونوں قول متناقض اور متضاد ہیں اور اس صورت میں تم پر ڈبل اور کڑیل اعتراض ہو جاتا ہے۔ اب بتلاؤ ان تین میں سے تمہارا کون ساجواب ہے۔

مقلدو ذرا بالو توسی کہ تم نے یہ کیے جان لیا کہ جس کی تم تقلید کرتے ہو اس کی بات حق ہے؟ اور الاويس وجبه: جس كى تقليد تم چھوڑے ہو اس كى بات غلط ہے؟ اگر تمهارا جواب ہو كه ہم نے اسے دليل سے معلوم کیا تو پھرتم مقلدنہ رہے اور اگریہ جواب ہو کہ میں نے اسے اس کی تقلید سے معلوم کیا۔ اس نے اس کافتولی دیا اسے شریعت سمجھا وہ ذی علم تھا' دیندار تھا' لوگ اس کی خوبیاں بیان کرتے ہیں' اس سے ظاہر ہے کہ وہ غلط اور ناحق نہیں کمہ سكاً- توجم كت بين بيه بتلاؤكم تهمارك زديك تهمارا امام خطاس معصوم تهايا خطاكا موناجى اس سے ممكن تها؟ اگر تمهارا جواب ہو کہ وہ معصوم تھا تو یہ علاوہ خود تمہاری اصول فقہ کے خلاف ہونے کے بالکل تھلم کھلا غلط ہے کیونکہ پھر نبی ملتی پیم اور غیر نبی میں فرق ہی کیا رہ جائے گا؟ اور اگر تم اس سے خطا کا ہونا بھی ممکن مانو تو جواب صاف ہے کہ پھر تم نے اسے تمام مسائل میں حق پر کیسے جان لیا؟ ممکن ہے وہ ان مسائل میں خطایر ہو اور جس نے اس کا خلاف کیا ہے اس کی بات حق ہو۔ اگر اس پرتم کمو کہ گو اس نے خطاکی ہو تاہم اے آجر ملے گاتو ہم کمیں گے کہ بیہ تو ٹھیک ہے کہ اے اس کے اجتماد پر اجر ملے گالیکن تہمیں تو تمهاری اس غلط تقلید پر اجر نہیں مل سکتا؟ تم نے اجتماد نہیں کیا بلکہ تم نے گناہ کا کام کیا اور جو واجب نہ تھا اسے واجب بنالیا پس بھیناً اگر وہ ماجور ہے تو تم مازور ہو۔ اگر تم کمو کہ یہ بات تو سمجھ میں نہیں آتی کہ جس بات پر ان کو اجر ملے اس کے ماننے پر ہمیں گناہ ہو۔ تو ہم کہیں گے کہ سنو مجتد کو اجر اس لیے ہے کہ اس نے جتنی طاقت اے تھی خرج کردی اور تم نے جتنی طاقت متہیں تھی خرچ نہیں گے۔ پس جس پر اسے اجر ملاوہ تم نے کیابی نہیں۔ اس کی اور قصور پر اور اپنی طاقت کے مطابق حق کو تلاش نہ کرنے پر تمہیں گناہ کا ہونا یقینی ہے۔ اگر تمہارا امام بھی تمہاری طرح کمی کرتا اپنی خداداد قابلیت و قوت سے کام نہ لے کریوں ہی اٹکل پچو بات کمہ ڈالٹا تو یقیناً وہ بھی اللہ کے بال پکڑا جاتا۔ پس تہماری عدم تحقیق کی وجہ سے تمهاری پکڑلازمی ہے۔ پھر جبکہ تم اس قدر تعصب برتو کہ کتاب و سُنت کو اقوال صحابہ کو بھی اس سے تولو۔ موافق ہوں تو مانو ورنہ پھینک دو تو پھروہ بوجھ جوتم پر تھا اور بھی بڑھ جاتا ہے اور تم اللہ کے نزدیک اور برے بن جاتے ہو اور سزاؤل کے سزاوار ہو جاتے ہو اور اگر ہمارے پہلے سوال کا جواب یہ ہو اور میں ہونا چاہیے کیونکہ صحیح جواب صرف میں ہے کہ میں اس کا مقلد موں مجھے نہیں معلوم کہ اس کے بید مسائل حق ہیں یا باطلی؟ بید تو وہ جانے میں تو اس کے قول کی تقلید كرنا ہى اپنا ند بب جانتا ہوں۔ تو ہمارا جواب صاف ہے كہ اس سے بردھ كرناانسانى كيا ہو گى؟ كم حلال و حرام كے فتوے لوگوں كى جان و مال كے فيطے تم نے ايك ايك چيز پر موقوف كرديئ جس كى نسبت خود تهيس علم نهيں كه يہ سے ہے يا جھوك؟ ياد ر کھو قیامت کے دن نجات انہی کی ہوگی جو حق کو معلوم کریں پھراسی کے مطابق فتوے دیں ' فیصلے کریں ' عمل کریں ورنہ اس دن معلوم ہو گاکہ تم س قدر خطرناک روش پر سے۔ اس دن جان لو گے کہ اللہ کے ہاں تمهاری کوئی قدر وقیمت نہیں ہے۔ حنى دوستو بتلاؤيد جوتم حضرت امام ابوحنيفه رالته ك قول كوكسي مسلط ميس ليت موسيه اس ليه كه امام ٣٢ وين وليل : صاحب كا قول ب؟ يا اس لي كه رسول الله ما كا فرمان ب؟ اگر تم جواب دو كه اس لي كه وه

قولِ امام ہے تو ظاہر ہے کہ تم نے خود امام صاحب کے قول کی وہی وقعت کی جو وقعت حدیث کی ہے ان کے اپنے قول کو جت شرعی اور دلیل دین سمجھا۔ اس سے زیادہ اللہ کی شریعت میں زیادتی اور کیا ہو گی؟ اور اگر تمهارا جواب ہو کہ اس کیے کہ بیہ قول رسول مان اللہ سے تو یہ پہلے جواب سے اور زیادہ بھونڈا اور بھدا اور محض غلط جواب ہے۔ اس لیے کہ یہ جھوٹ ہے اور جھوٹ بھی اللہ کے رسول پر۔ جو آپ نے نہیں فرمایا اسے تم آپ کا فرمان بتلاتے ہو۔ پھر بیہ جھوٹ ہے خود امام صاحب پر بھی- انھوں نے بھی یہ نمیں فرمایا کہ رسول خدا التھایا نے یہ فرمایا ہے۔ پس ظاہر ہے کہ یا تو تم غیر معصوم امتی کے قول کو دلیل شرعی بناؤ۔ یا نبی معصوم پر وہ کمو جو آپ نے نہیں فرمایا۔ یہ دونوں چزیں بد ہیں پس تقلید کے باطل ہونے میں كوئى شك نهيں رہا- ہال تم جميں يد مغالطه دے سكتے ہوكہ جم امام كے قول كو اس ليے ليتے ہيں كه رسول الله التي الله علي الله على الله ع اینے سے بوے عالم کے قول کی اتباع کا تھم دیا ہے اور ہمارے نہ جاننے کی حالت میں اہل ذکرسے دریافت کرنے کو فرمایا ہے اور جے ہم نہ جانتے ہوں اسے اہل علم کے استنباط کی طرف لوٹانے کو بھی فرمایا ہے پس ہم اپنی تقلید میں تمیع ہیں تھم رسول الله كالمراب مي كت بي بت ورست ب بم بهي مي جانت بي كذ مل جل كر فرمان رسول الهيار بري عمل كري بيد تو وہ اصل ہے جس کے بغیر اسلام و ایمان کامل ہی نہیں ہو تا۔ لیکن اب ہم عمیں اس کی قتم دیتے ہیں جس نے اس رسول سلی کو حق کے ساتھ بھیجا کہ اگر قولِ رسول سلی اور قولِ امام میں تم اختلاف پاؤ تو کیا فرمانِ رسول سلی کی بلکہ قولِ امام کے بھی مطابق تم اس خلاف حدیث قول کو دیوار سے مار کر حدیث رسول مٹھیا کو لے لیا کرتے ہو؟ اس وقت تم فقہ پر عمل کو حرام سجھتے ہو؟ اگر تم ایبا کرتے ہو تو بیشک تم اپنے اس دعوے میں کہ تم تھم رسول کے متبع ہو سے ہو اور اگر ایبا نہیں كرتے تو يقيناً تم اور تهارا دعوى غلط اور بالكل غلط ہے۔ ليكن جم نے تو ايك دفعہ نيس بار بار ديكھا اور تجربه كركے بميشه بى دیکھا کہ ایسے وقت تم قول امام کو چمٹ جاتے ہو اور حدیث کو حوالہ خدا کرتے ہو اسے عال بالحدیث کے لیے اچھوتی چھوڑ دیتے ہو اور ہاتھ جھاڑ کر دامن جھنک کر اس سے ایبا بھاگتے ہو جیسے کوئی انسان اپنے جانی دسمن سے پیچھا چھڑائے۔ تہمارے صاف الفاظ ہوتے ہیں کہ حدیث کو ہم سے زیادہ ہمارے امام جانتے ہیں جب انھوں نے چھوڑا تو ہم کیوں لیں؟ ممکن ہے جارے امام نے اسے منسوخ سمجھا ہو یا اس کے خلاف اس سے زیادہ قوئی کوئی اور دلیل ہو یا بیہ حدیث صحیح ہی نہ ہو۔ آہ! بیہ کس قدر ول سوز جگریاش منظرے؟ تم کم سکتے سے کہ ممکن ہے یہ حدیث ہمارے امام کو نہ ملی ہو، ممکن ہے اس کے خلاف کتے ہوئے سے حدیث ذہن میں نہ رہی ہو' ممکن ہے ان کا اجتماد غلط ہو' ممکن ہے ان کا قیاس صیح نہ ہو' ممکن ہے جو قولِ امام کا ہمیں پہنچ رہا ہے صحیح اور ثابت نہ ہو۔ الغرض وہ ممکنات اور وہ اخمالات جو تم نے نکال کر حدیث کو ترک کیا۔ اگر سچ مچ تم متبع حدیث ہوتے تو اس قتم کے اخلات قولِ امام میں نکال کراہے ترک کرتے نہ کہ قول امام کو محکم مان کر قولِ رسول التہا الم کو متشابہ جان کراس کی گردن مرو ڑتے۔ تم اگر اپنے اس دعوے میں کہ تم حدیث کے ماننے والے ہو سے ہوتے تو تم حدیث کو ہمیشہ بی ہرایک کے قول پر مقدم رکھتے اور کسی وقت بھی کسی کے قول کو اس پر مقدم نہ کرتے۔ بطور مثال ہم موجود ہیں کہ حدیث کے سامنے سب کے قول چے کر دیتے ہیں۔

ذرا ہمیں وہ تھم رسول ما ہے تو دکھلا دو کہ آپ نے فرمایا ہو میری آمت میں سے فلال کی سب باتیں اسلا ویں دیا۔ بی اسلا ویں دیا۔ بی آگا ہو میری آمت میں بند کرے مانتے چلے جانا اس سے افضل و بمتر لوگوں کی ایک بھی بھی مان کرنہ دینا۔ بی تمہارا یہ قول تو اللہ کے رسول ما ہے کہ تر تممت ہے۔ تقلید کا تھم اللہ کے نبی ما تھا نے کمیں نہیں دیا اور کیسے دیتے جبکہ یہ

منصب نبوت ہی ہے۔ اور سنو۔

تم نے ابھی ابھی تر مسمویں وجہ میں جو بیان کیا ہے وہ تو تمهارے بالكل الل ذكر كى صيح تفسير: ٦٢ وي ديل: م الله الله سجانه و تعالى نه الل ذكر سے دريافت كرنے كو فرمايا ہے۔ ذکر سے مراد قرآن و حدیث ہے دیکھو جنابِ باری عزوجل ازواج رسول النظیم کو ذکر کا تھم دیتا ہے۔ فرماتا ہے: ﴿ وَاذْ كُرْنَ مَايُتْلَى فِيْ بُيُوْتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ وَالْحِكْمَةِ ﴾ (احزاب: ٣٨) تم ذكركرو است جو تمهارے گھروں میں آیات اللی اور حکمت تلاوت کی جاتی ہے۔ بتلاؤ نبوت خانے میں ابو حنیفہ رطانیہ اور شافعی رطانیہ اور مالک رطانیہ اور احمد رطانیہ کے قیاسات کی تلاوت ہوتی تھی؟ یا کتاب اللہ اور سنت رسول سائھیا کی؟ پس ذکر سے مراد قرآن و صدیث ہے وگر ہے۔ اس کی اتباع کا ہمیں تھم ہوا اس کا علم نہ ہونے کے وقت اس کے سوال کا اس کے جاننے والوں سے تھم ہوا۔ پس اہل علم سے ذکر اللي کا سوال كرنا جائة جو قرآن و حديث ہے' جو رسول ملتي الله پر بذرايعه وحي نازل ہوا ہے۔ وہ اسے بتائيں جب ان سے ہم يہ سنيں مٹھیاں بند کرکے اسے محفوظ کرلیں۔ اس کے تتبع بن جائیں۔ یمی اہل علم ائمہ کی شان ہے۔ انھوں نے ہرگز ایسا ایک امام مقرر نہیں کیا کہ اس کی مانیں اور کی نہ مانیں نہ لیں نہ بوچیس- حضرت عبداللہ بن عباس بھیﷺ صحابہ رہی ﷺ سے قولِ رسول کو' فعل رسول کو' سُنت رسول ملی الم الله الله الله کا دو جھتے نہ کہ ان کی رائے کو نہ ان کے قیاس کو نہ ان کے استنباط اور اجتماد کو- صحابہ رہی اللہ أمهات المؤمنين وثالثين سے خصوصاً حضرت عائشہ وثن الله سے يمي دريافت كرتے كه گھريس الله كے محترم رسول ماليا كماكرتے تلاش میں رہتے۔ حضرت امام شافعی ریافتہ حضرت امام احمد روافتہ سے کہتے ہیں کہ آپ مجھ سے زیادہ حدیث رسول ملتی کیا سے واقف وعالم ہیں جب کوئی مدیث آپ کے نزدیک صحیح ثابت ہو جائے تو آپ مجھے ضرور معلوم کرا دیا کیجئے تاکہ میں اپنے اس قول کو چھوڑ دوں جو اس کے خلاف ہو خواہ وہ حدیث شامیوں کی روایت سے ہو' خواہ کوفیوں کی روایت سے ہو' خواہ بھریوں کی روایت سے ہو۔ واللہ باللہ ائمہ اسلام میں سے ایک بھی ایسا نہیں گزرا جو کسی سے کسی امتی کی رائے اور اس کا مذہب دریافت کرتا ہو پھراس پر جم جاتا ہو اور سب کے اقوال و افعال و تحقیق کو سوخت کر دیتا ہو۔ ہرگز نہیں واللہ ہرگز نہیں۔

آؤ میں حرمت تقلیدی ایک صاف اور روش دلیل ساؤں۔ آخضرت سلی نے سوال کرنے والوں کو کو س ویل ان کی راہ بتالی کہ وہ آپ کا حکم اور آپ کی سنت دریافت کرلیں۔ جیسے کہ زخم والے کو فتوی دینے والوں کے لیے بددعا کی کہ انھوں نے اسے قل کیا اللہ انھیں ہلاک کرے۔ یہ بددعا اس لیے ہوئی کہ انھوں نے بے علم فتوی دیا۔ اس سے صاف ثابت ہے کہ تقلیدی طور پر فتوی دینا حرام ہے۔ انقاق علماء سے تقلید علم نہیں۔ حضور سلی کی کی بددعا جس کام پر ہو اس کی حرمت لین ہے اور یہ ایک دلیل ہے حرمت تقلید کی۔ اسی طرح اس خادم کے باپ کا سوال جس نے اپنے مخدوم کی ہوی سے بدکاری کی تھی جبکہ مفتیوں نے اسے سنت رسول میں گیا کی بے شادی شدہ ذانی کے بارے میں خردی تو آپ نے اسے رقرار رکھا اور اس پر انکار نہ کیا۔ دیکھویماں ان کا سوال لوگوں کی رائے اور ان کے ذہب سے نہ تھا۔

حفیوں کی ایک ولیل کے پانچ جواب: ٢٦ ویں وجہ:

ے بارے میں فرمایا کہ میں اللہ سے ڈرتا ہوں کہ حضرت ابو بکر بناٹھ کا قلید کی۔ اس کے جواب

رہائٹیر سے خلاف مشہور ہے۔

پانچ میں :

ان لوگوں نے روایت کو مختصر کر دیا۔ ان کے استدلال کو باطل کرنے والا جو حصد روایت میں تھا۔ اسے بالکل حذف کر دیا۔ بوری روایت سنیے کلالہ کے بارے میں صدیق اکبر روائٹ نے فرمایا میں اس میں اپنی رائے سے فیصلہ كرتا موں اگر درست موا تو اللہ كى طرف سے ہے اور اگر خطاہے تو ميرى اور شيطان كى طرف سے ہے اور اللہ اس سے برى ہے۔ کلالہ وہ ہے جس کا باپ اور بیٹانہ ہو۔ پس حضرت عمر بناتھ نے فرمایا مجھے اللہ سے شرم لگتی ہے کہ میں ابو بكر بناتھ كا خلاف کروں پس فاروقِ اعظم بڑاٹھ نے جس مخالفت میں شرم کا اظہار کیا ہے وہ صدیق اکبر بڑاٹھ کے اس ا قرار کے بارے میں ہے جو انھوں نے اپنی رائے کے خطایر ہونے کے اخمال کے اظہار میں کیا۔ کہ ان کا کل کلام درست ہی ہو یہ یقینی چیز نہیں۔ وہ خطا ہے اور غلطی ہے پاک نہیں۔ ہماری اس بات کی زبردست دلیل ہیہ ہے کہ حضرت عمر بناتھ اپنی شہادت کے وقت اقرار کرتے ، ہیں کہ انھوں نے کلالہ کے بارے میں کوئی فیصلہ نہیں کیا۔ خود اعتراف کرتے ہیں کہ کلالہ کو انھوں نے نہیں سمجھا۔ مقلدو کیا اندهر کرتے ہو کہ جو شخص تمہارے مجتندوں کے علم سے ہزاروں گنا زیادہ علم رکھتا تھا جس کے اسلام پر آسانوں میں عید منائی گئی تھی جس کا ول الهام اللی کی منزل بنا ہوا تھاتم اسے مقلد کمہ کران کا و قار گھٹاتے ہو؟ کیا اس مشہور محقیقت کا ہے اہل عِلم کا بچہ بچہ جانتا ہے تم حضرت عمر رضائتي كا حضرت ابو بكر رضائتي سے اختلاف انكار كرسكتے ہو؟ كه بيسيوں معاملات ميں حضرت عمر رضائته نے حضرت ابو بکر کا خلاف کیا ہے۔ (۱) مرتد لوگوں میں جو گر فقار ہو کر آئے خلیفہ اوّل نے انھیں قیدی بنالیا۔ لیکن خلیفہ ٹانی اس کے مخالف رہے یماں تک کہ اخھیں آزاد کر کے ان والوں کی طرف لوٹا دیا سوائے ان عورتوں کے جن سے ان کے مالکوں کے ہاں اولاد ہو چکی تھی۔ صاف صاف فرمانِ خلافتِ اولیٰ کا خلاف کیا۔ تم اس مشہور تاریخی واقعہ کو کیا جھٹلا سکتے ہو؟ کیا تہیں نہیں معلوم کہ محمد بن علی بناتھ کی والدہ خولہ حضیہ بھی انہی میں تھیں کمویہ حضرت عمر کی تقلید ہے؟ اور اگر میں تقلید ہے تم بھی اسی طرح اپنے امامول کے ساتھ کرنا کیا جائز مانتے ہو؟ (۲) لڑ بھڑ کر قبضے میں لائی ہوئی زمین حضرت ابو بكر رہا تن کے نزدیک قابل تقسیم تھی۔ لیکن حضرت عمر بولائھ نے اسے نہیں مانا ان کے نزدیک وہ وقف تھی۔ چنانچہ حضرت صدیق بولائھ کا عمل وہ تھا اور فاروق کا عمل یہ تھا۔ رسی شروری انعام میں حضرت ابو بکر بناٹھ کے نزدیک برابری ضروری تھی اور حضرت عمر من الله كي بيشي جائز جانة تھے۔ (م) اپنے بعد خليفه مقرر كرنے ميں خلاف فاروقي كا واقعه مختاج بيان نهيں- خليفه ثاني کے اپنے الفاظ ہیں کہ اگر میں کسی کو اپنا قائم مقام کر جاؤں تو صدیق اکبر بھاتھ کا یہ فعل موجود ہے اور اگر نہ کروں تو حضور سائیلیا کا نہ کرنا موجود ہے آپ کے صاجزادے حضرت عبداللہ رہائٹہ فرماتے ہیں اتنا سنتے ہی میں نے یقین کر لیا کہ میرے والد کسی کو رسول اللہ التھا کے برابر سمجھنے سے رہے اور پھر خلیفہ مقرر کرنے سے بھی رہے۔ دیکھو مقلدو اگر آ تکھیں ہول تو اس واقعہ کو اپنی ساری عمرے لیے مشعل راہ بنالو۔ کہ جس شنت رسول ملی ایک کو کسی کے خلاف یاؤ اسے اور اسے ایک مرتبے کی چیز نہ سمجھو۔ میں سلف کا معمول اور میں روش روش ہے۔ (۵) اس طرح دادا اور بمن کے ورثے میں فاروق راللہ کا صدیق

اے قول و فعل عمر کو ہمارے سامنے بطور ولیل پیش کرنے والو! ذرا خود تو اسے مان کر دو۔ اگر بالفرض حضرت عمر معرف عمر عضرت ابو بکر ہوئاتھ کی تقلید سے کس نے روکا؟ تم نے کیوں ان کی بلکہ تمام صحابہ

کی بلکہ تمام تابعین کی تقلید چھوڑ کران کے بعد والوں کی اور ان سے بہت کمتر درجے والوں کی تقلید افتیار کی۔ آؤ حضرت عمر برزاش کی بانو اور جس کی تقلید ہم کرتے ہو اس کی تقلید کا بدنما چا اپنے گلے سے اٹار کر حضرت ابو بکر بڑاش کی تقلید ہم ہو ہے۔

سنو سنو اگر تقلید ہی کرنی ہے تو اللہ کی قتم تمام سمجھر اروں کے نزدیک ابو صفیفہ براٹی کی تقلید سے ابو بکر بڑاش کی تقلید بھر ہے۔

ہم نہ شروائے بلکہ کر بائدھ کر ابو بکر و عمر دونوں کی مخالفت کی۔ اپنی امام کے قول کے سامنے ان کے قول کو مسامنے ان کے قول کو سامنے ان کے قول کو و کے والوں کے تو کتب اصول میں صاف کلھ دیا کہ ابو بکر بڑاش کی تقلید جائز نہیں۔ آوا ان کی تقلید ناجائز اور تمہارے اماموں کی تقلید فرض؟ آو! افساف کمال گیا؟ آہ ایمان کمال گیا؟ آہ فرق مراتب کیا ہوا؟ ذرا بہیں جمی تو سمجھاؤ کہ ان چاروں اماموں کی تقلید کرض؟ آو! افساف کمال گیا؟ آہ ایمان کمال گیا؟ آہ فرق مراتب کیا ہوا؟ ذرا بہیں جمی تو سمجھاؤ کہ ان چاروں اماموں کی تقلید کس نے واجب کی؟ اور ان چاروں خلفاء راشدین مہدیدین کی کس نے ناجائز کی؟ سنو سنو مقلدو تم بھی سنو اور اے آسان و زمین کے باشندو! اگر تم سنتے ہو تو تم بھی سنو ہمارا تو ایمان ہے کہ اگر کوئی تقلد ابھی کہ اس نے ہمیں اس خلاف نہ ہو کہ سنو اور اے آسان و زمین کے باشندو! اگر تم سنتے ہو تو تم بھی سنو ہمارا تو ایمان ہے کہ اگر کوئی تقلید کو خرام بتلائیں اور ان سے بھی کو قرام بتلائیں اور ان سے کہ کم ان کی تقلید کو خرام بتلائیں اور ان سے کہ کم ان کی تقلید کو فرض بتلائیں۔ الغرض اگر بالفرض تقلید عرف در سے ہیں جن کی کوئی دلیل نہیں۔ جس کی کوئی دلیل نہیں ہے۔ تھواں کے اوپ تھی ہیں ہے۔ تھی کوئی دلیل نہیں۔ جس کی کوئی دلیل نہیں ہے۔

پنجی کیوں جی القرض ایک مسلے میں حضرت عروفاتھ نے حضرت الو بکروفاتھ کی تقلید کرنی تو یہ کہاں سے قابت ہو گیا کہ سارے دین کے مسائل میں تم ایک امام کی تقلید کر لو؟ اس کے اقوال برخزلہ فرمان کتاب و نبشت بنالواس کے سوا کسی کے قول کو قابل النقات ہی نہ سمجھو بلکہ قرآن و حدیث کو بھی عملی لحاظ سے کوئی چیز نہ سمجھو۔ واللہ تم سے پہلے کے تمام مسلمانوں کا اجماع ہے کہ یہ حرکت تو دینِ النی میں محض حرام ہے۔ واللہ یہ بیگانہ روش تو آمت میں ان زمانوں کے بعد ایجاد ہوئی ہوئی ہے جو زمانے بربانِ رسول معصوم بھاتھا خیروبرکت کے زمانے سے اور جو صرف اجاع قرآن و حدیث پر گزرے۔

حضرت عمر بخاتھ کو دلیل بنانے کے جوابات : کا ویں دلیل :

حضرت عمر بخاتھ کو دلیل بنائی جا رہی ہے۔ لیکن آپ یقین مانے کہ یہ زبردست دلیل ہے تردید تقلید پر۔ اولاً تو بیاد رہے کہ اس میں نری چالائ ہے کہ اور کھو اس طرح اسے پھیلایا گیا ہے کہ لوگوں کو چکر میں ڈال دیا گیا ہے۔ آپ پوری الگ کیا گیا ہے کہ لوگوں کو چکر میں ڈال دیا گیا ہے۔ آپ پوری طلب صلح کے گیا تو آپ نے آباد و آپ سے امام لیا گیا ہے کہ وقد برافہ اسدو خطفان کا حضرت ابو کمر طابھ کیا ہی صلح کیوی ہی طلب صلح کے گیا آباد ہو تھیں لڑائی 'جلا وطنی اور لیستی کی صلح میں افتیار دیا۔ انھوں نے پوچھا کہ یہ صلح کیدی؟ آپ طلب صلح کے گیا آباد و آپ ہو تھا کہ یہ صلح کیدی؟ آپ طلب صلح کے گیا آباد و آپ کہ اور کی شہید ہوئے ہیں ان کا فدید دو۔ جو تہمارے جو پھی ہمارا تممارے قبضے میں وہ سب تم والیس کردو۔ جو ہمارے آدی مرے ہیں دہ جی جو تممارے آدی مرے ہیں وہ گئے جنم میں۔ بی وہ سب تم والیس کردو۔ جو ہمارے آدی شہید ہوئے ہیں ان کا فدید دو۔ جو تممارے آبیں وہ گئے جنم میں۔

اب تمماری حیثیت خانہ بدوش لوگوں کی ہوگ۔ یمال تک کہ اللہ تعالی اپ نبی کے خلیفہ کو اور مماجرین کو کوئی ایسی بات بھا دے جو تمماری معدوری کی ہو۔ پھر آپ نے اپنی یہ شرط صلح صحابہ وٹی تھی کے سامنے پیش کی۔ حضرت عمرین خطاب وٹی تو کھڑے ہو کہ فرمایا کہ آپ کی رائے پر ہم بھی اپنی رائے پیش کرتے ہیں۔ لڑائی اور جلاو طنی بالکل درست۔ صلح ان کو پت کر دینے والی بھی تھی۔ ہم نے جو ان سے پایا وہ مال غنیمت اور جو انھوں نے ہمارا لیا اس کی واپسی بھی درست۔ لیکن یہ جو جناب کا فرمان ہے کہ ہمارے شداء کا وہ فدیہ دیں اور ان کے مقتول گئے جنم میں اس کی بابت گزارش ہے کہ ہماری جماعت راہ اللہ میں جماد کر رہی تھی اس میں ان کی شماوت ہوئی ان کی دیت کیسی؟ ان کے اجرو ثواب آخرت میں ہیں۔ اب اور صحابہ نے بھی حضرت عمر بڑا تو کی موافقت کی یہ ہے اصل روایت اس کے بعض الفاظ میں وہ لفظ بھی ہیں جن سے مقلدین راحت چاہتے ہیں کہ آپ کی موافقت کی یہ ہے اصل روایت اس کی رائے کے تابع ہیں۔ بتلاؤ مقلدو! یہ انگل راحت چاہتے ہیں کہ آپ نے ایک رائے ہیں ہو تھرہ کیا اور ساتھ ہی صدیق اکبر بڑا تو کی رائے کے ایک جھے کی مخالفت کی دیت ہو تھرہ کیا تھرہ کی بات پر سب اور صحابہ بڑتا تھر کی رائے کے ایک جھے کی مخالفت کی دور سے بالکل تو ٹر دیا۔ پھراس غیر مقلدی کی بات پر سب اور صحابہ بڑتا تھری کی دیا۔ پس اب ایمان سے کہو کہ ور رائے کی دیل ہے؟ یا آپ کے خصم کی؟ یہ تقلید ہیا عدم تقلید؟ ہوش میں آؤ اور آئیس کھولو۔

اور خلاف دین و دیانت مسکے کے ثابت کرنے کے لیے کیا کیا ہے غیرتی کے پاپڑ بیلے جا رہے ہیں۔ یہاں تک کہ بڑے بردے ذی علم صحابہ کو بے علم مقلدین کی صفوں میں بٹھایا جا رہا ہے۔ کہتے ہیں کہ ابنِ مسعود قولِ عمرلیا کرتے تھے۔ اس سے تقلید ثابت ہوئی حالا تکہ اولاً تو حضرت ابنِ مسعود بڑاٹھ کا اس قدر مسائل میں خلاف کیا ہے اور وہ خلاف اس قدر مشہور ہے کہ یمال اسے وارد کرنا سوائے بیار تکلیف اُٹھانے کے کوئی زیادہ سودمند نہیں۔ رہی موافقت وہ الی ہی تھی قدر مشہور ہے کہ یمال اسے وارد کرنا سوائے بیار تکلیف اُٹھانے کے کوئی زیادہ سودمند نہیں۔ رہی موافقت وہ الی ہی تھی جیسے اہل علم کی موافقت اہل علم سے ہو جایا کرتی ہے۔ پھر یہ بھی تو دیکھو کہ حضرت عربرالٹو اور حضرت ابنِ مسعود بڑاٹھ میں نبست کیا تھی آپ امیر المومنین بادشاہ وقت تھے اور حضرت عبداللہ آپ کے ہاتحت عامل تھے۔ پھر موافقت زیادہ سے زیادہ چار مسائل میں تمہیں گوا سکتے ہیں۔ لوچند مسائل سنتے ہی جاؤ تاکہ تو مسائل میں تمہیں گوا سکتے ہیں۔ لوچند مسائل سنتے ہی جاؤ تاکہ تشنہ لب نہ رہ جاؤ۔

حضرت عبداللد بن مسعود بن تقد کی حضرت عمر بن تا الله بن مسعود بن تقد که حضرت عمر بن تقد که حضرت عبدالله بن مسعود بن تقد که حضرت عمر بن تقد که حضرت عمر بن تقد که اس میں خالف بیں۔ (۲) ابن اوندی جس سے اولاد ہو کہ ہو وہ اپنی اولاد کے حقے سے آزاد ہو جائے گی۔ حضرت عمر بناتھ کے اس میں خالف بیں۔ (۲) ابن مسعود بناتھ انتقال کے وقت تک اپنی نماز میں رکوع کے وقت اپنی ہتھایاں اپنے گھٹوں پر رکھتے تھے حضرت عمر بناتھ اس میں مسعود بناتھ کے نودیک بولی اور حضرت ابنی مسعود بناتھ کے نزدیک وہ قسم ہوئی اور حضرت ابنی مسعود بناتھ کے نزدیک وہ قسم ہوئی نہ کہ طلاق۔ (۳) زائی کا اس کی زانیہ سے نکاح ابنی مسعود بناتھ کے نزدیک طلاق نمیں اور حضرت عمر بناتھ کے نزدیک طلاق ہے۔ ای طرح کے اور بھی بہت ہے مسائل ہیں۔

ثانیاً اے مقلدو! اگر سے تھاید عرفایت ہوئی پھرتم تھاید عمر کیوں نہیں کرتے؟

تا نیا اے مقلدو! تھاید عمر فابت ہوئی پھرتم تھاید عمر کیوں نہیں کرتے؟

فَالْ الله الله عبد الله بن مسعود راتی کا یہ نعل جمت ہے اور انھیں یہ منصب حاصل ہے تو انہی کی تقلید کیوں نہیں کرتے؟ ان

کی چھوڑی حضرت عمر بن تی کی چھوڑی اور ان کے بدلے شافعی رہ لیٹہ اور ابو حنیفہ رہ لیٹہ کی لی 'یہ کمال کا انصاف ہے؟

رابعاً! افسوس تم اسے مقلد مانتے ہو جس کا یہ قول ہے کہ تمام صحابہ جانتے ہیں کہ ان سب سے زیادہ کتاب اللہ کا عالم

سر ہوں۔ اگر مجھے معلوم ہو تا کہ ان میں سے کوئی مجھ سے زیادہ قرآن کا عالم ہے تو یقیناً میں اس کی شاگردی کرتا۔
صحابہ رہی تھی اس کی شروید نہیں کرتے تھے انھیں بھی اس کا اعتراف تھا۔

خامساً: تم نے اسے مقلد بنایا جو کہتا ہے کہ قرآن کی ایک ایک سورت کی بابت میں جانتا ہوں کہ وہ کہاں اتری؟ جھے خامساً: ایک ایک آیت کی بابت معلوم ہے کہ وہ کیوں نازل ہوئی؟ اگر قرآن دانی میں جھے سے کوئی زیادہ ہوتا اور کسی سواری پر بھی اس تک میں پہنچ سکتا تو واللہ! میں اس کی خدمت میں ضرور حاضر ہوتا۔

سادساً: حضرت ابوموی اشعری براتی کابیان ہے کہ ہم تو ایک زمانے میں ہی سیجھتے رہے کہ ابنِ مسعود براتی اور ان کی سادساً: والدہ اہل بیت رسول ہیں کیونکہ حضور ملی کی اللہ ان کی آمدورفت بھرت تھی اور ہروقت آپ کی صحبت میں ہی نظر آیا کرتے تھے۔ سابھاً! ایک مرتبہ حضرت ابن مسعود براتی کھڑے ہوتے ہیں تو حضرت ابومسعود بدری بواتی فرماتے ہیں واللہ! میں خوب جانتا ہوں کہ حضور ملی ہی ہے بعد ان سے بڑا عالم کوئی نہیں چھوڑا جو اللہ کی اٹاری ہوئی وحی کو جانتا ہو۔ یہ من کر حضرت ابوموی براتی ہوئی وجہ ہے ہے کہ ہماری غیر حاضری کے وقت نیم موجود ہوتے تھے اور جہاں جانے سے ہواس کی وجہ ہے ہے کہ ہماری غیر حاضری کے وقت نیم موجود ہوتے تھے اور جہاں جانے سے اجازت ہوتی تھی۔

اسعیا اگر یہ بقول تمہارے مقلد سے تو تمہارے ہی اصول کے مطابق مجتد نہیں ہو سکتے۔ پھر کیا وجہ کہ یہ فتوے دیتے سے اور صحابہ بڑی ہی ان کے فتوے لیتے ہے۔ چنانچہ ابنِ عمر بڑی آتا آپ سے طلاق بتہ کا مسلہ بوچھتے ہیں اور آپ کے فتوے کو تسلیم کرتے ہیں کہیں تم پھرالٹی گنگا بماکر اسے بھی تقلید کی ولیوں کے بشتارے ہیں نہ وال لیتے۔ یاد رکھنا اسے تقلید نہیں کہتے۔ یہ تو چو نکہ اس صحیح مسئلے کی موافقت تھی جس پر حضرت عبداللہ بن عمر بڑی ہے اس لیے انھوں نے اسے منظور فرمالیا۔ صحابہ جو آپس میں ایک دو سرے کے اقوال لیا کرتے ہیں۔ ان میں بھی ہی بلی بات ہے نہ کہ وہ مجتمد مطلق کسی کے مقلد فرمالیا۔ صحابہ جو آپ میں ایک دو سرے کے اقوال لیا کرتے ہیں۔ ان میں بھی ہی بلی بات ہے نہ کہ وہ مجتمد مطلق کسی کے مقلد بینے ہیں۔ عاشراً اور اسے حرام فرماتے ہیں سنو صحیح سند سے آپ کا فرمان مروی ہے کہ عالم بنویا متعلم لیعنی علم کے مصرف عالم بنویا متعلم لیعنی علم کے مصرف کے ہیں۔ کیونکہ جب عالم نہیں طاصل کرنے والے رہو اور مقلد ہرگزنہ بنویمال لفظ ﴿ اِلمّعَةُ ﴾ ہے اور اس کے معنی مقلد ہی کے ہیں۔ کیونکہ جب عالم نہیں

متعلم نہیں تو مقلد ہو گا۔ پس آپ عالم یا متعلم رہنے کا تھم دیتے ہیں اور مقلد بننے سے روکتے ہیں۔ واقعی بات بھی یمی ہے مقلد نہ تو علاء میں سے ہے نہ طالب علموں میں سے 'وہ تو اندھا بسرا شخص ہے۔

# مقلدول کی اس دلیل کاجواب که حضرت عبدالله ریناتی وغیره

## اور حضرت مسروق رخالته بھی تقلید کرتے تھے

مقارین کا فرقہ عطرت معاذر من اللہ واقعہ سے تقلید کے ثبوت کی تردید: ۱۰ وال جواب: بھی عجب چزہ

جس طرح ڈوب والا تکوں کا سمارالیتا پھرتا ہے' اس طرح یہ بھی ہر طرف ہاتھ پھیلاتے پھرتے ہیں کہ حضرت معافی کی بابت حضور مٹائیل نے فرمایا انھوں نے تمہارے لیے طریقہ مقرر کیا ہے تم اس کی پیروی کرو جھے چھوڑو تم ہی بتلاؤ کہ اس سے دین اللی کے بارے میں چار اماموں میں سے ایک کی تقلید کی فرضت کیے ثابت ہو گئی؟ معافی کا طریقہ مسنون طریقہ اس وقت ہوا جب حضور مٹائیل نے فرمایا۔ جیسے کہ اذان صحابہ رہی تھی نے خواب میں دیکھی لیکن وہ مسنون اس وقت ہوئی جب حضور مٹائیل کے فرمایا۔ جست شری ہو گیا۔ پس حدیث شریف کے صحیح معنی یہ ہوئے کہ حضرت معافی بڑا تھ کے مسنون کر رہا ہے پس شنت ہونے کی وجہ فعل معافی نہیں بلکہ قولِ رسول مٹائیل ہے۔ مسنون کر رہا ہے پس شنت ہونے کی وجہ فعل معافی نہیں بلکہ قولِ رسول مٹائیل ہے۔ مقالہ وا اگر حضرت معافی بھی تھیں تھید سے روکتے ہیں آپ کا فرمان ہے کہ تم ان تین

چیزوں کے ساتھ کیا کرو گے؟ دنیا جو تمہاری گردن توڑد دے گی۔ اور عالم کی لغزش اور غلطی اور منافق کا قرآن ہاتھ میں لے کر جھٹڑنا۔ سنو عالم یا ہدایت پر ہے یا فتنے میں ہے اگر ہدایت پر ہو تو بھی تم اس کی تقلید ہرگزنہ کرنا اور اگر فتنے میں پڑا ہوا ہو تو بھی اس سے امید ہرگز منقطع نہ کرنا۔ مؤمن بھی فتنے میں پڑ جاتا ہے لیکن پھراسے توبہ میں ہو جاتی ہے۔ قرآن کی بابت میں کہتا ہوں کہ جیسے راتے کے نشان ہوتے ہیں اس کے بھی ہیں جو تم جانے ہو اس کے پوچھنے کی ضرورت نہیں جو نہیں مانے اسے اس کے جانے والوں کے حوالے کر دو۔ دنیا کی نبیت سنو حقیقت میں غنی وہ ہے جس کے دِل میں غنی اور قناعت ہے ہو اس کے جانے والوں کے حوالے کر دو۔ دنیا کی نبیت سنو حقیقت میں غنی وہ ہے جس کے دِل میں غنی اور قناعت ہے ہو اگر نہیں تو ساری دنیا کا مل جانا بھی ہی ہے۔ یہ ہے حضرت معاذ بڑا تھ کا فرمان 'کماں ہیں مقلد آئیں اور دیکھیں کہ کس طرح آپ نے تقلید کی منڈیا مروڑی ہے؟ اور کسی چیز میں بھی اس کی اجازت نہیں دی۔ ظاہر قرآن کی اتباع کا حکم دیا ہے۔ کسی خالف کی نخالفت کی پرواہ نہ کرنے کو فرمایا ہے۔ ہشکل چیزوں میں توقف کرنے کو فرمایا ہے بس کماں حضرت معاذ بڑا تھے کا طریقہ؟ اور کماں تم مقلدوں کا طریقہ؟

(اع) مقلد حفزات کا دعویٰ ہے کہ اللہ سبحانہ وتولی الاَمَر ی والی آیت سے تقلید کے وجوب کا جواب:

(ناء: ۵۹) یک تقلید ہے اور اولی الامر علماء ہیں۔ اس کا جواب یہ ہے کہ ایک قول تو یہ ہے کہ اولی الامر امرا ہیں دو سرا قول ہے کہ علماء میں امام احمد سے بھی دونوں روایتی ہیں۔ شخیق یہ ہے کہ آیت دونوں جماعتوں کو شامل ہے ان کی اطاعت فرمان رسول ملتی ہی موروں میں ہے۔ جب وہ اللہ اور رسول ملتی ہی کا فرمان پنچائیں تو ان کی مانی جائے ورنہ نہیں۔ علماء اللہ اور رسول ملتی ہی میں ہے نہ کہ کی باتوں کے مبلغ ہیں اور امراء ان پر عمل کرانے والے ہیں پس ان کی اطاعت طاعت اللہ اور رسول ملتی ہی میں ہے نہ کہ مستقل اطاعت۔ پس اس سے یہ کمال معلوم ہو گیا کہ لوگوں کی رائے قیاس کو اللہ اور رسول ملتی ہے کہ فرمان پر مقدم کیا جائے۔ اور ان کی تقلید کو قرآن و حدیث کی طرح سمجھا جائے؟

(۱۳) ہے آبت تو صاف بتلا رہی ہے کہ ہمیں تھم اللہ کی اطاعت کا ہے وہ جو فرمائے ہم بجالا ہیں جس سے روکے رک جائیں۔

(۱) ہے آبت تو صاف بتلا رہی ہے کہ ہمیں تھم اللہ کی اطاعت کا ہے وہ جو فرمائے ہم بجالا ہیں جس سے روکے رک جائیں۔

(۲) ہے آبت تو صاف بتلا رہی ہے کہ ہمیں تھم اللہ کی اطاعت اللہ و رسول ما تھیا ہموتی ہے ان کے فرمان کے علم پر۔ جو کہے کہ میں مقلد ہوں ظاہر ہے کہ اسے علم فرمان اللی و رسول ما تھیا ہمیں۔ جب بیہ نہیں تو اطاعت ناممکن ہے اور وہ فرض ہے پس تقلید حرام ہوگئی۔

(۳) ہوگئی۔ (۳) مان لو کہ اولی الا مرکی تقلید ضروری ہے لیکن پھراس کا کیا کرو گے؟ کہ خود انھوں نے بھی اپنی تقلید حرام قرار دری ہے۔ جینے کہ ہم بیان کر پچے ہیں۔ حضرت معاذ ہن جبل 'حضرت عبداللہ بن مسعود' حضرت عبداللہ بن عرام حضرت عبداللہ بن عرام کی تقلید کا منع کر دیا عبداللہ بن عباس بھی و غیرہ نے اپنی اور اگر واجب بی نہ تھی تب تو تقلید کا منع کر دیا ہو۔ پس اگر ان کی اطاعت واجب بھی ہو تاہم تقلید کا وجوب ٹوٹ گیا اور اگر واجب بی نہ تھی تب تو تقلید کا وجود بی نہ ہوا۔ (۳) اس آبیت میں اللہ تبارک و تعالی نے فرما دیا ہے کہ آگر تم کسی امریس مختلف ہو جاؤ تو اسے اللہ اور رسول سے باش کرف لوٹا کیا گیا گی مراحت کے ساتھ تقلید کو منع کرتا ہے اور اسے پاش کر دیتا ہے اس میں منع ہے کہ ہم اپنے اختلاف کو کسی کی راحت کے ساتھ تقلید کو منع کرتا ہے اور اسے پاش کر دیتا ہے اس میں منع ہے کہ ہم اپنے اختلاف کو کسی کی راحت کے ساتھ تقلید کو منع کرتا ہے اور اسے پاش کر دیتا ہے اس میں منع ہے کہ ہم اپنے اختلاف کو کسی کی راحت کے ساتھ تقلید کو منع کرتا ہے اور اسے پاش کہ دو شوش فنی کہ آگر تھ کسی کہ آگر تی کی بارہ دی بی بیان سے فائدہ بی کیا ہوا؟ اس کا بواب بی

ہے کہ طاعت تو ہے لیکن قرآن و حدیث کی ماتحق میں۔ مستقل نہیں ہے۔ اسی وجہ سے ﴿ اطبِعوا ﴾ کا لفظ اولی الا مریر نہیں بولا گیا۔ ہاں رسول پر بید لفظ لایا گیا تا کہ ان کی استقلال کے ساتھ تابعداری کا حکم معلوم ہو جائے۔ پس اللہ کی اللہ کے رسول ساتھ کے اطاعت تو مستقلاً واجب ہے۔ حضور ساتھ کیا جو فرمائیں اس کا بجالانا ضروری ہے خواہ وہ قرآن میں ہویا نہ ہو۔

مقلدین کی اور دلیل قرآنی کاجواب:

روی از داخل کیا جو ان کی احسان کے ساتھ پیروی کریں۔

روی از داخل کیا جو ان کی احسان کے ساتھ پیروی کریں۔

روی از داخل کیا جو ان کی احسان کے ساتھ پیروی کریں۔

روی ان کی بیروی ہی ان کی تقلید ہے۔ ہم کتے ہیں یہ آیت بھی پہلی آیت کی طرح رد تقلید کی بڑی ٹھوس دلیل ہے۔ ان بزرگوں کی پیروی ان کے مسلک پر چلنا ہے انھوں نے خود نہ تقلید کی نہ تقلید کو فرمایا بلکہ تقلید سے روکا۔ فرما دیا کہ مقلد آنکھوں بغیر کے ہوتے ہیں۔ اللہ کا شکر ہے کہ ان سلف صالحین مهاجرین اور انساز میں اس تقلیدی نہ ہب کا ایک بھی نہ تھا۔

رب العالمین نے انھیں اس موذی مرض سے بچالیا تھا۔ ان کی آنکھیں روشن رکھی تھیں' وہ کتاب و سُنت پر کسی کی رائے کو تاس کو' تقاید کو' اجتماد کو' محقول کو' عالم کی بات کو مقدم نہیں کرتے تھے۔ ان کا کوئی ایسا نہ ہب نہ تھا کہ قرآن و حدیث کو توٹر مروٹر کر فلال کی بات کے مطابق کر دیا جائے۔ پس آج بھی جو ایسا ہی ہو وہی ان کا تمیع ہے نہ کہ یہ تقلیدی حضرات۔ اللہ تعالیٰ ہمیں ان کے تابعین میں شار کر رکھے آمین!

(۱۹۷) اے مقلدو! اگر یچ کچ ان کے تنبع تم جیسے جملاء تقلید پرست ہی ہیں تو معلوم ہوا کہ ساوات علماء جست و دلیل لینے والے حضرات ائمہ ان کے متبع نہ تھے۔ بتلاؤ ایبا ہو سکتا ہے کہ تم جیسے جہلاء تو تابعدار ہوں اور علاء ان کی اتباع سے محروم ہوں؟ یاد رکھو متبع وہ ہیں جو دلیل سے ان کی مانتے ہیں اور دلیل سے ان کی رد کرتے ہیں نہ وہ جو اندھا دھند مانیں نہ وہ جو بالکل ہی چھوڑ بیٹھیں۔ سچا تابع ان کا وہ ہے جو ان کی روش اور ان کی راہ پر ہے۔ بعض مقلدین نے شیخ الاسلام رطافیہ پر طعنہ دیا کہ مدرسہ ابن الحنبل میں جو حنبلیوں کے لیے وقف ہے آپ درس کیوں دیتے ہیں؟ آپ تو مقلد نہیں مجتمدین ہیں۔ آپ نے فرمایا میں ان سے جو کچھ لیتا ہوں وہ اپنی تحقیق کے بعد لیتا ہوں نہ کہ ان کی تفلید کرکے۔ دیکھویہ تو بالکل محال ہے کہ تم لوگ جو ائمہ کے سینکروں برسوں بعد پیدا ہوئے ان کے تابعدار کملواؤ اور ان کے زمانے کے 'ان کے ساتھ کے' ان کے شاگرد' ان کے تابعدار نہ کہلوائیں۔ اگر انھیں تابعدار مان لیا جائے تو آب آئھیں کھول کے دیکھو تو سہی کہ وہ مقلد کب تھے؟ ابن وہب اور ان کے طقہ کے لوگ امام مالک روائلہ کے بورے تابعدار کملائے جاسکتے ہیں لیکن طاہرہے کہ ایک مسللے میں بھی انھوں نے امام مالک کی تقلید کر کے نہیں دی۔ ہمیشہ طالب دلیل اور متبع قرآن و حدیث ہی رہے۔ اس طرح امام ابو حنیفہ رطانتی کے بورے تابعدار ان کے شاگرد محداور ابوبوسف تھ لیکن دنیا جائتی ہے کہ دو ثلث مسائل میں انھول نے اپنے امام کا خلاف کیا ہے۔ اس طرح امام احمد رطائیے کے حقیقی تابعدار ان کے طبقہ کے لوگ امام بخاری امام مسلم امام ابوداؤد' امام اثرم وغیرہ تھے لیکن ظاہر ہے کہ بیر بزرگ حضرات محقق تھے نہ کہ مقلد۔ پس اب تم بتلاؤ کہ تم ائمہ کو ماننے والے ہویا یہ حضرات ان کے مانے والے تھے؟ اگر تم جیسے ایک لاکھ اندھے کسی مخص کے مقلد کملوائیں تو اس کے لیے کوئی فضیلت نہیں اور ان اہل علم میں سے ایک بھی ان کا مانے والا کہلوائے تو بیشک بیہ ان کی فضلیت کی دلیل ہے۔ پس اگر ان کا ماننا اور ان کی تابعداری نام ہے تہماری اس بدعتی تقلید کا تو لازم آئے گاکہ تم ان کے پیرو ہو اور بیر اہل علم ان کے ساتھ'ان کے زمانے کے' ان کے آس یاس کے' ان کے طبقے کے' ان کی شاگردی کرنے والے جو تھلید سے بھاگتے تھے ان کے تابعدار نہ

ہیں کہ یہ بھی ہماری دلیل ہے اور تمہارے خلاف ہے۔ یہ تو تقلید کی جڑیں کاٹ رہی ہے تمہاری یہ تقلید خلفاء کی شنت کے مراسر خلاف ہے۔ ان میں سے ایک بھی الیانہ تھا کہ شنتِ رسول سل کے خلاف ہرگز زبان نہیں کھولتے تھے۔ اور مقلدین کا طریقہ اس کے خلاف ہرگز زبان نہیں کھولتے تھے۔ اور مقلدین کا طریقہ اس کے خلاف ہرگز زبان نہیں کھولتے تھے۔ اور مقلدین کا طریقہ اس کے خلاف ہے۔ پس خلاف ہے۔ وہوب اتباع خلفاء کو حضور سل کے خلاف ہرگز زبان رسول سل کے خلاف ہو کے ساتھ بیان فرمایا ہے پس ان کی شنت کی اتباع کے ساتھ بیان فرمایا ہے پس ان کی تقلید نہیں بلکہ فرمانِ رسول سل کے پیلے کہ اذان اس محفی کی تقلید ہے نہیں دی جاتی جس نے خواب میں اذان دیکھی تھی مسبوق کی جو رکعتیں جائیں انھیں سلام کے بعد اداکرنا اس وجہ سے نہیں کہ معاذ کی تقلید ہو اور بیل پس کمال وجہ سے نہیں کہ معاذ کی تقلید ہو اور بیل ہیں کہال کہ خود تو ان دونوں حدیثوں کے پہلے مخالف ہو تم ان کی سنتوں کے حضور سل کے بلے کے ہم بامور ہیں پس کمال کے ساتھ کھا ہے کہ ممار ان کی سنتوں کے ساتھ کھا ہے کہ حمار بیل کہاں کہ کہ تقلید واجب نہیں ہو۔ ان کا قول تمہارے نزدیک تجمارے ان مخصوص چار اماموں کی صراحت کے ساتھ کھا ہے کہ جس چیز کے تم اولین اور سخت ترین مخالف ہو اسے مخالف کے سامنے پیش کرتے ہو اللہ تھاید واجب ہیں تو ایک توال کہاں کہ کہاں کہ جس چیز کے تم اولین اور سخت ترین مخالف ہو اسے مخالف کے سامنے پیش کرتے ہو اللہ تھیں۔ واجب سے دو۔ پس تجب ہے۔ پس تجب ہے کہ جس چیز کے تم اولین اور سخت ترین مخالف ہو اسے مخالف کے سامنے پیش کرتے ہو اللہ تمہیں سمجھ دے۔

( ١٠٠) يه حديث تو ہر طرح تم پر جمت ہے۔ (١) كيونكہ حضور طي الله الله كرت اختلاف كے وقت اپني اور اپنے خلفاء راشدين كى سُنّت كا تحكم ديا اور تم فلال اور فلال كى رائے كا اور ندہب كا تحكم دية ہو۔ (٢) آپ نے اس حديث ميں نے كاموں سے بچنے كو فرمايا اور اضيں بدعت قرار ديا اور ہربدعت كو صلالت كا تحكم لگايا اور ظاہر ہے كہ تمهارى يہ تقليد جس كى وجہ سے كتاب و سُنّت ترك ہو گيا اس سے لوگوں كے منہ مر گئے يہ ان كے ليے كوئى بن گئ يہ تو بدترين نيا كام ہے اس لئے يہ قطعاً برى بدعت اور صرح گراہى ہے جس سے اللہ نے بهتر لوگوں اور بهتر زمانے والوں كو بالكل برى ركھا۔ بيشك خلفاني يا ان يك سُنّت مان كرنہ ان يك سُنّت مان كرنہ دى بلكہ تمهارا تو قول ہے كہ ان كى سُنّت مان كرنہ تقليد جائز نہيں۔

(AI) حضور ملتی نے ای حدیث میں فرمایا ہے کہ میرے بعد تم میں ہے جو بخے گا وہ بہت کچھ اختلاف دیکھے گا اس میں اختلاف والوں کی فرمت ہے اور ان کی راہ پر چلنے سے روک ہے اور یہ تہاری تقلید تو اختلاف و افتراق اور باہم کشیدگی کی ری ہے۔ یکی اصل وجہ فرقت ہے۔ ای نے تہیں مختلف جداگانہ راہوں پر ڈال دیا۔ تم میں سے ہر ایک اپنے امام کے اقوال کے پیچھے لگ گیا دو سرے کے امام کے اقوال کی جڑیں کھودنے بیٹھ گیا۔ اپنی طرف ہر ایک کو بلانے لگا دو سری طرف سے ایک ایک کو ہٹانے لگا۔ حفی شافعی سے اور شافعی حفی سے ایسا الگ ہوا جسے مسلمان کا فرسے اور کا فر مسلمان سے۔ اس نے پوری کو حش اس کی تردید میں اور اس نے تمام تر کاوش اس کی تردید میں صرف کر دی ہر ایک کی ذبان سے میں نگلنے لگا ہمارے امام نے یوں کما ہمارے فرہب میں یوں ہے۔ ہماری کتابوں میں اس طرح ہے افسوس افسوس مسلمانو! تہمارا نبی ایک تمارا دین ایک تہمارا دین ایک تہمارا رب ایک تو کیا تم پر واجب نہ تھا کہ تم ایک ہی بات کے پابند رہیے؟ اور سوائے مسلمان کا قرب نے دوسرے کو رسال مرتب کو گا اللہ دور رسول مٹائی کی راہ کے اور کی کی راہ نہ چلتے اور کی اللہ اور رسول مٹائی کے فرماں بردار بن جاؤ سب جھڑنے کتاب رسول مٹائی کی فرماں بردار بن جاؤ سب جھڑنے کتاب رب نہ بناتے۔ اے کاش! تم پھرای پر ایکا کر لو اور سب کوئی اللہ اور رسول مٹائی کے فرماں بردار بن جاؤ سب جھڑنے کتاب رب نہ بناتے۔ اے کاش! تم پھرای پر ایکا کر لو اور سب کوئی اللہ اور رسول مٹائیل کے فرماں بردار بن جاؤ سب جھڑنے کتاب

و سُنّت اور آثار صحابہ سے سلجھاؤ تو آج تم میں انقاق ہو جائے اور رحمت کی بدلیاں جھوم جھوم کرتم پر برسنے لگیں دیکھو سب
سے کم اختلاف تم اہل سُنّت میں ہی پاؤ گے۔ روئے زمین پر حدیث پر عمل کرنے والی جماعت سے کمتر اختلاف والی کوئی
جماعت تمہیں ڈھونڈے نہ ملے گی۔ جو فرقہ جس قدر حدیث سے دور پڑا ای قدر اس میں اختلاف رونما ہوا۔ حق کے رو
کرنے والوں پر ای طرح نہ بب الٹ پلٹ ہو جاتا ہے وہ حق تک پہنچنے سے محروم رہ جاتا ہے بدحوای کے ساتھ ادھرادھر
جھکنے لگتا ہے۔ جیسے کہ فرمان باری عزوجل ہے کہ انھوں نے حق کو جھٹلایا جبکہ وہ ان کے پاس پہنچا پس وہ اختلافی امریس
سر گئے۔

جس پرتم ہو وہ ٹیٹرھی راہ ہے۔تم نے توسلف کے صاف راستے کو چھوڑ دیا ہے۔

تمہارے بردل نے تو کہا ہے کہ جب کوئی مسئلہ پیٹی آجائے تو مفتی اور حاکم ویکھے کہ اس میں اختلاف ہے یا نہیں؟اگر اس میں اختلاف ہے تو بردول اس میں اختلاف ہے تو بردول کے اور فیصلہ کر دے۔ اگر اس میں اختلاف ہے تو بردول کے اقوال میں بھی غورو فکر کرے اور جس کا قول قوی نظر آجائے اس پر فتوئی دے دے اور فیصلہ کر دے۔ پس کمال تمہارا بیہ اصول کمال حضرت عمر بڑا تی کا وہ پاک خط؟ کمال حضرت معاذ کے اور صحابہ کے اور اقوال؟ دراصل وہی اولی ہے جس پر کتاب و سنت اور اقوال صحابہ بڑی آئی کی دلالت ہے یاد رکھو مجتمد پر بیہ تو آسمان ہے کہ وہ یہ معلوم کرلے کہ قرآن و حدیث کی دلالت کس پر ہے؟ لیکن بیر بہت مشکل ہے کہ مشرق و مغرب کے لوگوں کے اجماع کو معلوم کرنے بیٹھے۔ تھوڑی دیر کے لیے مان لو کہ بیہ مثال نہیں تو اشد مشکل ہونے میں تو کلام نہیں۔ پس کیے ممکن ہے کہ ایس سخت کی طرف اللہ جمیں سونپ دے اور آسمانی سے ہٹا لے؟ اپنی کتاب اسپنے نبی کی شت کا حکم نہ دے اور حکم دے تو مشرق و مغرب کے اتفاق کے شولئے کہ مشرق و مغرب والوں میں اس میں اختلاف نہیں۔ لیکن بیہ کا۔ پھر تم بیہ بھی دیکھو کہ وہ انسان کیا ہے؟ جو بیہ تو جان لیتا ہے کہ مشرق و مغرب والوں میں اس میں اختلاف نہیں۔ لیکن بیہ میں دیکھو کہ وہ انسان کیا ہے؟ جو بیہ تو جان لیتا ہے کہ مشرق و مغرب والوں میں اس میں اختلاف نہیں۔ لیکن بیہ میں ماتی میں اس میں اختلاف نہیں۔ پس میں عامی کے وہ مشارم نہیں۔ پس میر علم می کی قرآن و حدیث پر کیے جائز ہو جائے گا؟ جو حق حدیث وہ حدیث پر کیے جائز ہو جائے گا؟ جو حق حدیث وہ حدیث پر کیے جائز ہو جائے گا؟ جو حق حدیث وہ حدیث وہ حدیث پر کیے جائز ہو جائے گا؟ جو حق حدیث وہ حدیث وہ حدیث پر کیے جائز ہو جائے گا؟ جو حق حدیث و

قرآن میں ہے جس کا اسے عِلم ہے اسے بے علمی کی ایک بات پر چھوڑ دینا اس کے لئے کیسے جائز ہو جائے گا؟ پھروہ محض وہمی چیز ہے زیادہ سے زیادہ مشکوک چیز ہے اور زیادہ ہے کہ حق ہونے کا اس میں زیادہ اختمال ہے۔

پھر جو کہتے ہیں کہ جن کا اجماع معترمانا جاتا تھا ان کا زمانہ ہی ختم ہو گیا۔ اب ایسے لوگ ہی نہیں رہے یہ اس اجماع کو لے کر کیا کرے گا؟ پر کہتے ہیں کہ جن کا اجماع معتر مانا جاتا ہے یہ بھی اس وقت جبکہ ان کا زمانہ گزر جائے ان کی موجودگی میں مخالف خلاف کر سکتا ہے۔ پس اس کے نزدیک بھی اسی زمانے کی موجودگی میں اس اجماع کی کوئی قدر نہیں جب تک کہ بیہ زمانہ ختم نہ ہو جائے اور اس بورے زمانے میں کوئی بھی مخالفت نہ کرے۔ پس کیا کوئی عقلمند اسے مان سکتا ہے کہ قرآن و حدیث صریح جست ہاتھ میں دے کراس سے مسائل لینا تو اللہ تعالی منع کردے اور اجماع کی ہمیں تکلیف دے جس کاعِلم عل جس كا مونا محال جس كے افراد كاعِلم نهيں جو ايك وقت ميں جبت نهيں ايك ميں ہے۔ ہمارے نزديك تو اصول شرع كے بالكل برعكس يه معالمه ہے۔ اللہ جمارے دلوں كى آئكھيں كھول دے۔ مسلمانو! جب سے بيد بدعت پيدا ہوكى سينظروں سنتوں كا گلا گھونٹ دیا گیا سینکروں آیتیں بے عمل' بے دخل کر دی گئیں۔ نصوص معلومہ کو اجماع مجمول کی دور کی جھکی پر قربان کر دیا گیا۔ دعووں کے دروازے کھل گئے جس مقلدنے دو چار صفح پڑھ لیے اس نے ہانک لگائی کہ ای مسلے پر اجماع ہے دوسرے سب ڈر دب گئے اور کتاب و سنت چھوڑ کراس اجماع کے سامنے جھک گئے اور ایسے ڈھیٹ ہو گئے کہ جمال قرآن و حدیث سنا جھٹ سے بربرانے لگے کہ یہ خلاف اجماع ہے۔ یہ ہے وہ چیزجو ائمہ اسلام اور ہرسیچے مسلمان کو ناگوار گزری اور ہر طرف سے اس اجماع کے خلاف آواز اٹھی اور اس کے دعوے داروں کو جھٹلایا۔ امام اہل سنت حضرت امام احمد مطاقیہ فرماتے ہیں مردی اجماع کاذب ہے۔ ممکن ہے اختلاف ہوا ہو اور اسے علم نہ ہوا ہو۔ یہ ہے دعوی بشر مرلی او رحم کالکین بہ قول نہیں کہ ہم لوگوں کا اختلاف نہیں جانتے یا اسے پہنچا نہیں۔ مروزی کی روایت میں ہے انسان کو یہ کمنا کہ اجماع ہے كيے جائز ہو جائے گا؟ جب كه ان سے اس نے ساكه اس پر اجماع كيا ہے۔ بال زيادہ سے زيادہ يد كمه سكتا ہے كه ميس كسى كا خلاف اس مسكه مين نهيس جانيا-

تابعین سے جو ملے جیسے کہ ابوب سختیانی' حماد بن زید' حماد بن سلمہ' سفیان' مالک اوزاعی' حسن بن صالح۔ پھراگر ان سے بھی نہ پایا جائے تو پھران جیسوں سے جیسے عبدالرحمٰن بن مهدی' عبداللہ بن مبارک' عبداللہ بن ادریس' بیکیٰ بن آوم' ابنِ عہیدہ' وکچ بن جراح اور ان کے بعد والے۔ محمد بن ادریس شافعی' یزید بن ھارون' حمیدی' احمد بن حنبل' اسحاق بن ہراہیم حنظلی' ابوع بید قاسم۔

یہ ہے طریقتہ اہل عِلم کا اور ائمہ دین کا وہ سب کے اقوال کو قرآن و حدیث کے نہ ملنے کے وقت لیتے ہیں۔ جیسے کہ پانی کے نہ ملنے کے وقت تیم کیا جاتا ہے لیکن ان پیچیلے بے علم مقلدین نے تو معاملہ برعکس کر ڈالا۔ یہ پانی کے ہوتے ہوئے تیم کرنے کے بلکہ تیم کو وضو پر مقدم کردیا۔ بآسانی پانی مہیا ہو سکتا ہے لیکن یہ بدفت مٹی ڈھونڈتے ہیں اور وضو کو ترک کرکے تیم کے پیچے پر کراپے منہ پر مٹی مل لیتے ہیں۔ یہاں تک بھی خیریت تھی کہ کماگیا تھا کہ جب کوئی مسلم کسی مفتی یا حاکم کے سامنے آئے تو وہ اجماع پر نظریں ڈالیں۔ کتاب و سُنت پر نہیں۔ لیکن اس کے بعد تو پھر یہ بھی نہ رہا پھر تو ہے وشمنان دین و عِلم الیسے آئے کہ انھوں نے کمانہ کتاب کو دیکھے نہ حدیث کو نہ اقوال صحابہ کو بلکہ صرف اس کے قول کو دیکھے جس کی تقلید کرتا ہے۔ جے امام بنائے ہوئے ہے' اس کے قول پر فتوی دے اس پر حکم جاری کرے اس کے خلاف فتوی دینا اس کے خلاف حکم لگانا جائز ہی نہیں اگر ایسا کیا تو اس مفتی اور اس حاکم کو معزول کر دیا جائے اے اس کے منصب سے ہٹا دیا جائے اس کے لئے فتوے لیے جاتے ہیں جن کاسوال میہ ہو تاہے کہ سادات فقهاء کیا فرماتے ہیں اس شخص کے بارے میں جو ایک امام کا مقلد اور ایک مذہب کا پابند ہے۔ لیکن فتوی یا تھم اپنے امام اور اپنے مذہب کے خلاف دیتا ہے میہ جائز ہے یا نہیں؟ اور اس سے اس کے منصب پر کوئی آئے آسکتی ہے یا نہیں؟ اب یہ برے برے مقلد مشہور فقهاء سرجھکا کرسوچتے ہیں اور آخر فتوی ویت میں کہ جائز نہیں اور بیہ معزول کرنے کے قابل ہے کیوں دوستو! اگر پہلے مفتی یا حاکم نے اپنے امام کے قول کو چھوڑ کر قول ابو مکر بناته و عمر بناته ليا ہويا قول ابن مسعود و ابى بن كعب بئ اليا ہويا قول معاذ بناته اور اننى كے ہم بله صحابه كا قول ليا ہو تو؟ ليكن پر بھی ان مفتیانِ دین کا میں فتویٰ اس مسلین کے لیے ہے کہ مقلد کو کسی طرح اپنے امام کے خلاف دو سرے کے قول کے لینے کا حق نمیں گو وہ دوسرا کتناہی افضل و اعلم کیول نہ ہو؟ اور گو ایک جماعت ہی اس کے امام کے خلاف کیول نہ ہو اور گو ان کا قول بھی کتاب و سنت کے موافق ہی کیوں نہ ہو؟ آہ مقلدو! تمهاری دینِ اللی میں یہ دھٹائی؟ اس سے تو میں بہتر تھا کہ تم ائی فقہ کی کتابوں کی لکیروں کے فقیر بنے رہتے ان اوراق کی سفیدی پر جو سیاہی ہے اسے ہی لیے رہتے اور بے علم اس پر طلال حرام موقوف رکھتے۔ لیکن افسوس تہارے علم نے تہیں اور غارت و برباد کیا۔

مقلدین کی اس ولیل کاجواب کہ عمر رضائی کے دو مسلول کی صحابہ نے پیروی کی:
ہیں کہ ان دو مسلول میں بھی صحابہ نے آپ کی تقلید نہیں کی بلکہ ان کا اجتماد بھی وہیں پنچاجال فاروقِ اعظم بڑا گھ کا اجتماد پنچا تھا۔ بتاؤ ان میں سے کسی نے بھی کما ہے کہ ہم ان مسائل میں حضرت عمر بڑا گھ کے مقلد ہیں؟ (۲) پھر یہ بھی غلط ہے کہ ہم ان مسائل میں حضرت عمر بڑا گھ کے مقلد ہیں؟ (۲) پھر یہ بھی غلط ہے کہ ہم ان مسائل میں حضرت عمر بڑا گھ جو حضرت عمر بڑا گھ جو حضرت عمر بڑا گھ جو حضرت عمر بڑا گھ کے اس مسئلے کو نہیں مانتے اور فرماتے ہیں کہ جس لونڈی سے اولاد ہو جائے اس کا نیچنا بھی اس کے مالک کو جائز ہے اور یہ ہیں حضرت عبداللہ بن عباس بھی جو ایک ساتھ کی تین طلاقوں کو بخلاف حضرت عمر کے ایک ہی مانتے ہیں ہیں یہ قول تمہارا غلط اور محض غلط ہے کہ تمام صحابہ نے حضرت

عمر والله كان دونول مسلول كو مان ليا- ظاهر ب كه ان مين اختلاف ربا- پس مرجع قول رسول ماليكم ب-

(۳) بالفرض اگر تمهاری ساری بات مان کی جائے تو زیاہ سے زیادہ یہ ثابت ہوا کہ دو مسئلے حضرت عمر برخاتھ کے صحابہ نے مان لیے لیکن اس سے ان کے بنچ کے درج کے کسی ایک شخص کی تمام دینی مسائل میں تقلید کیسے ثابت ہو جائے گی؟ کہ اس ایک کی مانیں اور اس سے ہزار دل درج بردھے ہوئے لوگوں کو چھوڑ دیں۔ یہ تو تمہارا استدلال بدترین استدلال ہے یہ تو کمڑی کے جالے پر لگانا ہے۔ تم اگر سیخ ہو تو حضرت عمر برخاتھ کی تقلید کرو اور اِس کی اُس کی تقلید کو چھوڑ دو۔ لیکن تم تو گلا پھاڑ پھاڑ کر چیخ رہے ہو کہ عمر کی تقلید ناجائز اور تمہارے اماموں کی تقلید فرض۔ پھرجس چیز کو آج تک تم نے نہیں مانا اس سے استدلال کرنا یہ کیسی ڈھٹائی ہے؟ اس سے زیادہ بے شرمی کیا ہوگی؟ کہ جسے تم نہیں مانے اسے بطور دلیل کے خصم کے سامنے پیش کرتے ہو۔

حضرت عمر رہائی کے اس قول کا جواب کہ اگر میں بول کروں تولوگ سُنت بنالیں گے ہیں کہ حضرت عمر رہائی کے اس قول کا جواب کہ اگر میں بول کروں تولوگ سُنت بنالیں گے جھوڑ کر اور کپڑا کہن لیجئے تو آپ نے فرمایا کہ اگر میں ایسا کروں گاتو سُنت ہو جائے گا۔ اس سے بھی تقلید ثابت ہوتی ہے۔ ہم کہتے ہیں تمہارا یہ استدلال بھی محض بے جان ہے' اس میں حضرت عمر رہائی نے کب فرمایا ہے کہ تم کتاب و سُنت سے تو چھم پوشی کر لو اور میری تقلید کرتے رہو۔ زیادہ سے نوادہ ہے کہ آپ فول کو اس لیے چھوڑا کہ آپ کو دیکھ کر اور لوگ یہ نہ کرنے کیس سے سمجھ کر حضور ملتھ کے ایسا کرتے ہوئے انھوں نے دیکھا ہو گا۔ ظاہر ہے کہ ہم زمانے میں اس قتم کی طبیعت کے لیس سے سمجھ کر حضور ملتھ کے ایسا کرتے ہوئے کر محض حسن ظنی کی بنا پر کام کر لیا کرتے ہیں۔ پس آپ نے ان عوام الناس کو بھانے کے لیے ایک فعل چھوڑ دیا اس کو تقلید شخصی سے اور پھروہ بھی ان معین چار کی تقلید کے وجوب سے کیا سروکار۔

وجوبِ تقلید کا شہوت حضرت ابی رفائٹن کے قول سے اور اس کا جواب رفائٹ کا فرمان ہے کہ جو چیز تھی پر مشکل گزرے اے اس کے عالم کے سرد کر۔ ہم کہتے ہیں اے تقلید ہے کیالگاؤ؟ یہ قول پیشک حق ہے شرعی اصول ہے ہر امتی کا بی فرض ہے کوئی ایبا نہیں جس پر کوئی نہ کوئی مسئلہ اٹک نہ جائے اور ایسے وقت اے اس کا حل اپ نے ہرے عالم ے بی کرانا چاہے۔ اگر کھل جائے المحدلللہ ورنہ وہ اس سے دست بردار ہو کر اس کے عالم کو سونپ دے اس کے ذے ڈال دے اور بے علمی کے باوجود ٹکلف نہ کرے۔ کتاب و سنت اقوالِ صحابہ سب میں بی کرنا چاہے کہ جو سمجھ میں نہ آئے وہ سمجھرار عالم کے حوالے ہو۔ ہر عالم سے بردھ کر دو سرا عالم دنیا میں موجود ہے جس نے اپنی بی روش رکھی وہی حق پر باقی رہ سکتے لگ کر وہ وہ وہ تا ہم کے جو اس کے بردفت پورا اندیشہ ہے۔ اسے تماری موجودہ تقلید سے کیا واسطہ؟ کہ ایک امام کے پیچھے لگ کر حق کو تو ٹرنا سب کے اقوال بلکہ کتاب و سنت کو بھی چھو ٹرنا۔ بلکہ یہ فرمان تو تقلید کا گلا گھونٹنے کے لیے کافی وافی ہے۔ اس کے شروع میں ہے جو دلیل تجھ پر واضح ہو جائے اس پر عمل کر اور جو مشتبہ ہو اے اس کے جانے والے کی حتم ہو جائے اس پر عمل کر اور جو مشتبہ ہو اے اس کے جانے والے کے سپرد کر۔ لیکن اے مقلدو! حمیس تممارے پیدا کرنے والے کی حتم تم نے اپنی پوری زندگی میں ایک دن ایک مسئلے میں بھی ایسا کیا ہے کہ ایک مقلدو! حمیس تممارے زیدا کرا کہ میں جو اس میں ہو تھی ہو اس کی مسئلے میں بھی ایسا کیا ہے کہ ایک مقلدو! حمیس تممارے زیدا کرا کا کا می میں ایک دن ایک مسئلے میں بھی ایسا کیا ہے کہ ایک مدین تماری نگاہ سے گزرے اور دو اس میں ہے تم نے اس کا این پرواہ نہ کی کہ تمارے امام نے کیا کہا ہو' اس کا

نہ جب اس کے موافق ہے یا مخالف؟ نہیں نہیں بلکہ تمہاری تو یہ حالت ہے کہ ایک مسلے میں بھی اپ نہ نہ جب کے خلاف نہیں جاتے کھی آزادی کے ساتھ قرآن و حدیث پر تہیں عمل نصیب نہیں ہوا۔ کیسی ہی اور کتی ہی دلیلیں قرآن و حدیث کی تمہارے نہ جب اور تمہارے امام کے خلاف ہوں تم بھی آ نکھ اٹھا کر بھی اس طرف نہیں دیکھتے۔ سب کو چھو ڈکر سب سے منہ موڈ کر اپ امام کے قول اپ نہ نہ ہب کے فتوے کو چھٹ جاتے ہو۔ پس حصرت ابی بواٹھ تو گویا تم ہی کو وصیت کرتے ہیں کہ خبردار ایسانہ کرو۔ جو دلیل مل جائے اس پر عمل کر لو۔ یمی نہیں جملہ صحابہ کی وصیت و نصیحت بھی رہی کہ قرآن و حدیث میں جو ملے اس پر بلا قید کے عمل کیا کرو۔ پس بیہ تو تقلید کی رگ جان پر چرکے ہیں۔ لیکن تم الٹی کھوپڑی کے آدی ہو تقلید کے تم سے دین کے ساتھ ہی دین کی سمجھ بھی چھین لی ہے۔ دیکھو اے مقلدو! تم نے حضرت ابی بواٹھ کا خلاف کیوں کیا؟ مشکل مسائل زیادہ علم والوں کو کیوں نہیں سونے؟ کیا صحابہ سے زیادہ علم والا کوئی ہے؟ لیکن تم نے ان کے اقوال ترک کیے اور اپ انجہ کہ قوال کئے رہے۔ حضرت ابی بواٹھ تو تمہارے امام کو بھی ہی تھم فرماتے ہیں پس ان کا تھم جب امام کو بھی حسے تو تمہیں بھی ہی ہی کاش کہ تم اسے مان لو جو صاف دلیل مل جائے اس پر عمل کرو جو مسئلہ مشکل معلوم ہو اس کا حل صحابہ سے اینٹ نی جائے گی۔

صحابہ رشی اللہ کے فتوے دینے سے تقلید کے ثبوت پر استدلال اور اس کا جواب ہے بعلائے جا عق

ہیں لیکن تم نے کمال کیا کہ اپنی جماعت کے ڈاڑھی والوں کو بھی تھلونوں میں مشغول کر لیا۔ دیکھو تو سہی کتنا برا بہاڑ کھود کے كيما باريك عكالے آئے۔ تقليد كى دليلوں كے تقليم ميں سے ايك عجيب چيز نكال- ارشاد ہوتا ہے كه حضور ما التياكى زندگى ميں صحابہ فتوے دیتے تھے پس فتوے لینے والے ان کے مقلد ہوئے عقلنداو سنو! ان کے فترے رسول الله ملی الله ملی کا علیہ ہوتے تھے ان کی حیثیت صرف حضور ساتھا کی حدیث کے نقل کرنے والے کی ہوتی تھی ان کے فتوے کسی اور کی تقلید سے نمیں ہوتے تھے کسی کی رائے بیان نمیں کرتے تھے نہ ان کے پوچھنے والے ان کے یا کسی اور کے مقلد تھے نہ وہ خود سوائے اینے رسول سالیا کے دوسرے کے فتوے کو جمت سمجھتے تھے۔ نہ ان سے دریافت کرنے والے حضرات تقلید کے خوگر تھے وہ جر اتباع حدیث کے کسی چیز کے پاس بھی نہ سے تھے۔ پس مفتی میں فرماتے تھے کہ حضور ماتھیا کا عکم یوں ہے۔ حضور التھیا نے اس کی بابت سے فرمایا ہے اس بات سے حضور التھا نے منع کیا ہے۔ یمی وہ یوچھتے تھے کہ بتلاؤ تمارے پاس اس بارے میں کیا حدیث ہے؟ پس مستفتی اور مفتی دونوں ایک ہی چیز کے پابند تھے اور وہ حدیث رسول معصوم تھی اور بس- ایک پنچانے والا تھا دو سرے کو پہنچا تا تھا۔ خود انھیں اور ان کے شاگردوں کو کوئی عِلم بجز عِلم نبوی کے نہ تھا۔ یہ ب واسط سنتے تھے وہ ان کے واسطے سے علم بی لیتے تھے۔ لیکن لین دین حدیث رسول ماٹھیا آیت قرآن کابی ہو تا تھا نہ کہ کچھ اور۔ ان میں کوئی نہ تھا جو کسی امتی کے قول کو شرعی مسئلہ یا طال حرام کا فتوٹی جانبا ہو۔ خود آمخضرت ملی کیا نے اس پر انکار کیا جو بلا سنت فقی دے۔ مشہور حدیث ہے کہ حضرت ابوالسائل کو آپ نے جھوٹا کہا اور ان پر انکار کیا جس نے غیرشادی شدہ زانی کے رجم کو کما تھا آپ نے اس کا انکار کیا زخی کو جس نے فتوی دیا تھا کہ اس پر عسل کرنا ضروری ہے اور وہ اس عسل کی وجہ سے جانبرنہ ہو سکا اس پر آپ نے انکار کیا کہ جب علم نہ تھا تو فتوی کیوں دیا؟ یمی حال اس کا ہے جو دلیل کونہ جانے اور فتوی دے دے۔ آپ نے صاف فرمایا کہ اس کا گناہ اس مفتی پر ہے پس ان فتوں کی جو آپ کی زندگی میں دیے گئے دو فتمیں ہیں ایک

وہ جو آپ کو معلوم ہوئے اور آپ نے اضیں ثابت و برقرار رکھا وہ بلاشک جبت ہیں لیکن نہ ان کافتویٰ ہونے کی حیثیت سے بلکہ اقرار رسول مٹھائے کی حیثیت سے دوسری قتم وہ ہے جو وہ اپنے نبی مٹھائے کی بلت دوسروں کو پنچاتے سے اس میں ان کی حیثیت صرف راوی کی تھی نہ وہ مقلد تھے نہ ان کی تقلید اور صحابہ رکھائے کرتے تھے۔

آبت قرآنی ﴿ فَلُوْلا نَفُوَ ﴾ الخ ورب الله علی الله اور مقلدین کے مغالطے کاجواب بیں کہ قرآن الله میں اپنی قوم کو آگاہ کرتی۔ میں ہے ان کے ہر فرقے میں سے ایک جماعت کیوں نہ نکلی؟ جو دین کی سجھ پیدا کرتی اور واپسی میں اپنی قوم کو آگاہ کرتی۔ (قبل بین اس سے معلوم ہوا کہ ان کی آگی ان کے لیے سند ہے اور یمی تقلید ہے اس کاجواب بھی کئی طرح پر ہے۔ (آ) جنابِ باری عزوجل نے جس چیز کو ان سے سن کر قبول کرنے کا تھم دیا ہے وہ وہ وہ ہے جو ان کی عدم موجودگی میں حضور سٹی پر اتری ہویہ اس وقت جہاد میں سے انھیں معلوم ہوئی نہیں تو جب یہ آئیں حاضرین وہ وتی انھیں سنا دیں پس قرآن و حدیث جو پہنچائے اس کا مانا کی طرح تقلید میں داخل نہیں تمہاری تقلید تو یہ ہے کہ لوگوں کی رائے کو وتی اللی پر مقدم کرتے ہو۔

(٢) يه آيت تو تهماري تقليد كي كلي ترديد كرتى إس مين عبوديت اور تكم اللي كي بجا آوري ك دو طريق بيان فرمائ ہیں۔ ایک جماد ' دوسرے دینی علم و سمجھ۔ انمی دو جماعتوں سے دین کا قیام و قوام ہے لینی امراء اور علماء سے۔ مجامدین سے اور علم دین ہے۔ جو میدان جماد میں جائیں گے وہ گویا ان کے عوض جماد کر رہے ہیں جو حضور سالیا کے پاس تھرے ہیں اور جو آپ کے پاس میں وہ انھیں سکھانے کے لیے حضور مالیا سے علم سکھ لیں جو قرآن ان کی عدم موجودگی میں اترا ہے جو حدیثیں ان کے بعد بیان ہوئی ہیں وہ سب ان سے س لیں گے۔ تو گویا دونوں فریق کا جماد میں بھی حصر ہو گیا اور دونوں جماعتیں علم دین میں بھی مل گئیں۔ آیت کے دومعنی ہیں۔ ایک توبید کہ ہرجماعت میں سے ایک فرقد کیوں نہ نکلا؟ جو دین کی سمجھ حاصل کرتا اور جو نہیں نکلے تھے انھیں آگاہ کرتا۔ تو سفر طلب علم کے لیے ہوا۔ امام شافعی ریایی اور مفسرین کی ایک جاعت نے یی تفیر کی ہے۔ اس سے دلیل لی ہے خبرواحد کے قبول ہونے کی اس لیے کہ لفظ طاکفہ میں اتنی تعداد شرط نہیں جو تواتر تک پہنچے۔ دوسرے معنی یہ ہیں کہ ہر جماعت میں ہے ایک جتھا جماد کے لیے کیوں نہیں نکتا؟ اور دو سمرا گروہ جو مقیم ہے وہ علم دین حاصل کرے اور عابد جب بلث کر آئیں تو انھیں وہ سکھائے ' ہی قول زیادہ صحیح ہے اور اکثر مفسرین کی تقیر بھی ہی ہے نفر کے معنی بھی جماد کے لیے نکلنے کے ہیں۔ صدیث میں ہے اذا استنفر تم فانفر واجب تم سے جماد ک کئے نکلنے کو کما جائے تو نکل کھڑے ہو جایا کرو۔ اس طرح مومنین کا لفظ عام ہے خواہ وہ حضور ملتی ایم کے پاس مجسرنے والے مول خواہ آپ سے دور موں۔ یمان مراد انہی لوگوں سے ہے جو آپ کے پاس موں۔ یمی مومنوں کے سردار ہیں اس عاممکن ہے کہ انھیں یہ الفاظ شامل نہ ہوں اور ان لوگوں کے قول پر تو خاص غائیین ہی مزاد رہیں گے تو مطلب یہ ہوا کہ مسلمانوں کی ہر جماعت میں نے کچھ نہ کچھ لوگ حضور ملتا کے پاس جائیں سب کے سب نہ جائیں۔ اس میں ظاہر لفظ مومنین کا خلاف ہے پھر لفظ نفیر کو بھی اس کے اصلی معنی سے زکالنا لازم آتا ہے۔ بسرصورت دونوں معنی کے لحاظ سے اس نامراد تقلید کا تو کسی طرح بھی جوت نہیں ہو سکتا۔ ملک اس سے تو اس کا بطلان اور فساد ظاہر ہوتا ہے۔ جس نے دلیل سے آگاہ نہیں کیا اس نے تو آگاہ کیا ہی نہیں وہ تو نذر بنا ہی نہیں۔ نذر اور آگاہ کرنے والا وہ ہے جو ظاہر دلیل پیش کر دے۔ تم انذاز کے لفظ

ے تقلید مراد لے رہے ہو اور یہ بات تو ناموں میں ممکن نہیں کہ زید کہ کر عمرو مراد لیں۔ اچھا اگر تم ای کو تقلید کتے ہو کہ قرآن و حدیث ایک پنچائے دو سرا اے مانے تو ہماری بحث اس تقلید میں تو نہیں ہم جس تقلید کے بارے میں تم ہے کلام کر رہے ہیں وہ تو یہ ہے کہ ایک امتی کو اس طرح کا سمجھ لینا کہ جو یہ کے گامیں کروں گا' اس کی ہربات میرے لیے دین ہے' اس کا ہر حکم میرے لیے شریعت ہے۔ اس حدیث کو اس آیت کو تو مانوں گا جو اس کے قول کے مطابق ہو ورنہ ہرگز نہیں مانوں گا۔ اس کا قول کے مطابق ہو ورنہ ہرگز نہیں مانوں گا۔ اس کا قول بلا دلیل مانتا چلا جاؤں گا اس جسے کی اور کے قول کو ہرگز نہیں مانوں گا بلکہ اس سے بہتر اشخاص کے قول کو بھی ردی کر دوں گا۔ گو اس کے پاس دلیل بھی ہو۔ اس تقلید کے ہم منکر ہیں' اس تقلید کے بارے میں تم سے بحث ہے' اس کی ہم برائی بیان کرتے ہیں اس سے تمہیں نکالنا چاہتے ہیں۔ ہم کیا تمام دنیا کے ہوش مند تمام دیندار تمام عقلند اس تقلید کے بارے ہوں مند تمام دیندار تمام عقلند اس تقلید کے باتھ ہو۔ اس تقلید کے باتھ میں۔

حضرت ابن زبیر و التی کہ جب ابن الزبیر و التی کے شہوت کا جواب اور بھائیوں کی میراث کے جب ابن الزبیر و التی کہ جب ابن الزبیر و التی حضرت ابن زبیر و التی کہ جے فلیل الرسول ہونے کا فخر حاصل ہو وہ لینی حضرت الو بکر و التی وہ تو اے باپ کی جگہ سمجھتے تھے ہم کتے ہیں اے دولہ ابغیر برات لے جانے والوا ذرا ہمیں بتلاؤ تو سمی کہ اس میں تماری تقلید کے جُوت کا کون سالفظ ہے؟ یہ تو حقیقت ہے نہ کہ تقلید کہ اس بارے میں فیصلہ صدیق والتی علی الاطلاق صحیح تر ہے۔ ابن زبیر تقلیدی بات نہیں کتے بلکہ اپنی شخصی بیان کرتے ہیں اور اعلم امت کا حوالہ دیتے ہیں تاکہ مسئلہ پورا زور دار بن جائے اور یہ بھی معلوم ہو جائے کہ حضرت صدیق اکبر والتی کہ برابر کوئی اور نہیں یہ مقصد آپ کا نعوذ باللہ ہرگز نہیں کہ قول صدیق بلاولیل سند و جمت ہے اس سے قرآن و حدیث بھی رد کیا جا سکتا ہے۔ ابن زبیر اور دیگر صحابہ اس سے بہت بلند و بالا تھے کہ وہ کی تقلید کو فاہت کریں اور لوگوں کی رائے لے کر کتاب و شدت کو چھوڑ دیں۔ پس ابن الزبیر والتی کا قول فیصلہ صدیقی کا بیان کی مع دیل ہے۔

حكم ہے؟ كد اس ايك امام كى جو وہ كے مانو اور دوسرا امام جو كميں كبھى ند مانو-

(+9) مقلدو! تمهاری بهادری کے تو ہم بھی قائل ہیں کیا ڈھونڈ بھال کردلیل لائے ہو کہ قیافہ شناس کی بات انداز کرنے والے کی بات تقیم کرنے والے ---- قیت مقرر کرنے والے اور شکار کے بدلے کا فیصلہ کرنے والے کی بات کا ماننا بھی تو محض ان کی تقلید ہی ہے اس لیے تقلید ثابت ہوئی۔ اچھا صاحب بتلاؤ اس سے مراد تہماری علماء کے قول کو قبول کرنا ہے یا ان کی خرکو۔ اگر پہلا جواب ہوتو وہ باطل ہے اور اگر دوسرا جواب ہوتو وہ تمہارے کام کا نمیں دلیل تو تقلید کے فساد و بطلان پر ہے اور ان کی خراور شاہد کی شمادت دین کے فتوے کی حیثیت میں نہیں جو تقلیداً مانا جاتا ہو۔ صرف حسن ظن کی بنا پر سچایا جاتا ہو۔ باوجود مکیہ خود مانتے ہو کہ ممکن ہے ان سے خطا ہو جائے۔ پس کمال اقرار وشمادت؟ اور کمال سے تقلید؟ خبردینے والا تو اپنا جس ظاہر کرتا ہے وہ کہتا ہے میں نے یوں دیکھا میں نے یہ سنا۔ ظاہرہے کہ جب وہ سچا اور عادل ہے تو اس کی یہ خمر منظور و مقبول ہو گی لیکن ایک فقیہ جو رائے اور قیاس کرتا ہے اس کی پابندی کی دلیل میر کیے بن گئی؟ پس جو بھی کے کہ میں نے حضور ماٹھایم کو یہ کرتے دیکھا یہ کتے سنا اور ہو بھی وہ سچا تو میشک اسے قبول کرلیا جائے۔ اس میں تو نہ اختلاف ہے نہ بحث ہے لیکن ایک دوسرا مخض اپنا تخمینہ 'اٹکل اور گمان بیان کرتا ہے جو علم نہیں محض اجتباد ہے۔ اسے قبول کرنے کی یہ دلیل بے یہ تو سمجھ سے باہر ہے پھراس ظن و گمان پر اس طرح جم جاتا کہ اس کے خلاف جو ہے باطل ہے ، جھوٹ ہے ، غلط ہے بھلا بتلاؤ تو يه الله كادين بيه شريعت كاسكله اوريه واجب و فرض كيي جو جائے گا۔ محض اس بنا پر كه كواه كى كوانى جم مان ليتے بيں پس روایت اور درایت میں فرق کرو سابی اور اصل کو ایک علم نه دو پانی اور سراب میں تمیز کرو- کمال شاہد کی شمادت کمال تماری یہ تقلید جس نے قرآن کو ترک کرایا ، مدیث کو چھڑوایا ، آثارِ صحابہ کو دور کیا ایک امام کے سوا اور ائمہ کے اقوال کا مٹھہ مارا۔ پس جو حشر تہماری اس لولی لنگڑی بے جان دلیل کا ہے وہی حشر تہماری اس دلیل کا ہے کہ اندھا آدمی کسی کے بنانے سے قبلہ کا رخ معلوم کرتا ہے اور نماز کا وقت معلوم کرتا ہے تیج توبہ ہے کہ یہ دلیل بھی اندھی اور اسے دلیل بنانے والا بھی ایبا ہی۔ یمی حال تمهاری اس دلیل کا ہے کہ اندھا اذان کے صرف لوگوں کے اس کھنے پر کہ صبح ہو گئی منج ہو گئی اور لوگ مؤذن کی اذان س کریقین کرلیس که وقت نماز آگیا۔ اس طرح ابر اور بوندا باندی کے وقت کسی کی بات کا مان لینا اسی طرح مترجم کی خط کی پہنچنوانے والے کی اور جرح و عدالت کی باتوں کا مان لینا ہے کہ یہ سب خبریں ہیں جن کے دینے والے اگر سے ہوں تو مان لینے کا تھم الی ہے۔ اس طرح ہدیے کے بارے میں ولمن کے بارے میں عورت کے حض کے ختم ہونے کے بارے میں اس کے قول کا اعتبار بھی تقلید کے شوت کی دلیل نہیں فتوے اور فیطے اور ہیں اور خبراور ہے۔ متہیں اتی بھی تمیز نہیں کہ مشرق و مغرب کو ایک سمت بتلانے لگ گئے؟ اچھا جناب جانے دو سب جھڑے کو اگر سے تقلید ہے تو فرض کر لو کہ بیہ تقلید جائز ہو گئی اور ہم نے بھی اس کا جواز مان لیا' اب ذرا مربانی فرما کر فتوے فیصلے تھم اور حلال وحرام میں کسی غیررسول مالیلیا کی بات صرف وہم و گمان سے مان لینے کا ثبوت بھی پیش کر دو تاکہ تمهاری بیب بدعت بالکل ثابت ہی ہو جائے بتلاؤ اور جلدی بتلاؤ کہ وہ کون می دلیل ہے جو حکم دیتی ہے کہ رسول سی کی نہ مانو اور فلال امام کی مانو۔

ناظرین ابھی اور بھی تو سنے تقلیدیوں کی دلیلیں ختم تھوڑے ہی ہو گئی ہیں ایک اچھوتی دلیل یہ بھی دی جاتی ہے کہ ہم (9۱) جو گوشت خریدتے ہیں کپڑا مول لیتے ہیں تو ہمیں کب تھم ہے کہ یہ بھی تحقیق کرلیں کہ یہ حلال کا بھی ہے یا حرام کا؟ صرف قصابوں اور بزازوں کی تقلید پر اسے چلا لیتے ہیں اور پھر کھا' پی' پین' اوڑھ لیتے ہیں۔ اے تم ہزاروں برس تک جیو

اگرتم نہ ہوتے تو یہ مزے مزے کی ولیلیں ہم سنتے کس ہے؟ سنا آپ نے قصائی ہے چپ چاپ گوشت لے کر جمال گھر پہنچے کہ امام ابو حنیفہ رطاقی کی تقلید کا وجوب ثابت ہو گیا۔ لیکن مسکین مقلدین کے ہال ان دلائل پر خوشیال منائی جاتی ہیں 'بغلیں بجائی جاتی ہیں نعرے لگائے جاتے ہیں ------ اے اللہ کے بندو! کماں خریداری گوشت اور کماں قصاب کی دُ کان اور کماں امام صاحب کے قیاس اور اللہ کا دین؟ قصاب اور بزاز کی بات کا ماننا بحکم اللی ہے۔ اس کی مانی جائے گی گو وہ یہودی ہو' نصرانی ہو' فاسق ہو' فاجر ہو اگریسی تقاید کا ثبوت ہے تو تم آج سے بیہ ضمیمہ بھی ملا دو کہ ہرایک فاسق فاجریبودی نصرانی کی بھی تقلید موسکتی ہے۔ ظاہر ہے کہ اتنا اندھرتوتم نہیں کرنے کے بھراسے تقلید کے ثبوت میں کیوں لاتے ہو؟ سنواس کی دلیل میہ ہے حضرت عائشہ ور الله ملی الله ملی الله علی است مرتب میں کہ لوگ جمارے پاس گوشت لاتے ہیں۔ نہ معلوم انھوں نے اس کے ذبیعہ کے وقت نام اللہ لیا بھی ہے یا نہیں؟ آپ نے فرمایا تم نام اللہ لے لواور کھالو۔ پس اے مقلدو! کیا تمہارے نزویک امور دینی میں حلال و حرام کے مسائل میں کافروں اور فاسقوں کی تقلید بھی جائز ہے؟ اگر ہے تو تم شوق سے بید دلیل لواور دو ورنہ اللہ سے ڈرو نیکوں سے شرماؤ علم کو دھبتہ نہ لگاؤ اور ایس بے جان و جسم دلیلیں پیش کرکے اپنا اور اپنی تقلید کا وقار نہ کھوؤ۔ آؤ ہمارا ساتھ دو اور ان صحیح اور صریح دلیلوں کو مانو جو حق و باطل میں تمیز کرنے والی ہیں۔ جو ہم سب کو کتاب الله اور سُنتِ رسول سلی الله کی طرف جھکانے والی ہیں صرف اس کی بات کو منوانے والی ہیں لوگوں کے اقوال کو شریعت کا درجہ دینے سے روکنے والی ہیں اور جمیں آمادہ کرنے والی ہیں کہ ہم حق کے ساتھ گھومتے رہیں جد هر حق ہو ادھر ہمارا منہ ہو۔ رسول سال کے سواکسی اور پر نگاہیں نہ جمالیں منصب نبوت غیرنی کو نہ دیں۔ ورنہ اے دنیا کے لوگو! گواہ رہو کہ ہم تمهارے اس نو ایجاد طریقے سے اور تمهاری اس گراه کن تقلید سے بری الذمہ ہیں اس کے خلاف ہیں اور جب تک دم میں دم ہے مخلوق الله كو تمهارے اس قیدخانے سے نفرت دلاتے رہیں گے اور اس كے خلاف كتاب و سُنّت كى طرف امت مرحومه كو بلاتے رہیں گے۔ اللہ جمیں توفق دے اور وہ جماری مرد فرمائے آمین۔

تقلیدنہ کرنے سے خرابی کے پیدا ہونے کے احتمال سے ثبوت تقلید کا جواب: اگر تم نے اجتماد اجتماد کا جواب: اگر تم نے اجتماد سب پر فرض کر دیا اور تقلید سے روک دیا تو ہر ایک کیلئے لازم ہو جائے گاکہ وہ عالم دین بنے پھر تو بندوں کی مصلحین فوت ہو جائیں گی صنعت تجارت سب غارت ہو جائے گی اس کا جواب سنے:

 اس سے چھوٹا ہے؟ مشکل ہی نہیں بلکہ محال تھا کہ ساری دنیا میں پھر کرسب سے بردے عالم کا انتخاب کریں۔ پھراتا علم حاصل کرلینا کہ دنیا کے تمام علاکا امتحان کرکے سب سے بردے کو چن لیں بیہ اس سے بہت مشکل ہے کہ براہ راست قرآن مدیث سے مسائل لے لیں۔ ہمیں تو ان مقلدین پر جیرت ہے کہ یہ تو جان لیتے ہیں کہ فلاں برسر حق اور فلاں برسر باطل۔ لیکن ساتھ ہی کتے ہیں کہ قرآن و مدیث سے ہم کوئی مسئلہ لینے کی قابلیت نہیں رکھتے۔ بھلا جب تم استے اندھے ہو کہ اس آسان چیز کو نہیں سمجھ سکتے تو اس اوق اور مشکل چیز کو تم نے کیسے سمجھ لیا؟ اچھا اب ایک تیسری شق رہ گئی کہ نہ سب کی تقلید کرو چیز کو نہیں سمجھ سکتے تو اس اوق اور مشکل چیز کو تم نے کیسے سمجھ لیا؟ اچھا اب ایک تیسری شق رہ گئی کہ نہ سب کی تقلید کرو نہیں سب سے برے کی بلکہ تم آپ جے پیند کر لو جے چاہو۔ تو اس میں بیہ خرابی ہے کہ پھر دین اللی کانہ ٹھرا بلکہ ہماری اپنی مرضی کا ہوا ہمارے اجتماد اور ہماری منشا کا نام دین ٹھرا پس ہیہ بھی محال ہے جب بیہ تیوں صور تیں نامکن العل ہیں تو پھروہی بی قبل ہے جب بیہ تیوں صور تیں نامکن العل ہیں تو پھروہی بیا تی رہاجو باقی رہنے کے قابل ہے۔

یعنی تھم الی کا نام دین ہے اور اس کی تابعداری کا نام مسلمان بننا ہے یہ تھم الی بندہ خدا اور رسول حضرت محمد بن عبدالله بن تقلید کی اجازت۔ نہ آپ کے بعد کوئی اس منصب کا ہونہ ہمیں کسی کی تقلید کی اجازت۔

(۲) بیہ خوب منطق ہے کہ تحقیق سے دنیا فاسد ہو جائے گی بلکہ یوں صحیح ہے کہ تقلید سے نظام دنیا الث بلیك ہو جائے گا گا۔ بھلا اندھا دھند اس كی بات ماننى جو صحیح بھی كہتا ہو غلط بھی كہتا ہو بتلاؤ تو كام كيے سنوريں گے؟ مشاہرہ بتلا رہا ہے كہ اندھا تھوكريں زيادہ كھاتا ہے نہ كہ ديكھا۔

(۳) بیشک ہربندے پر اتا واجب ہے کہ جو احکام اس کے ساتھ مخصوص ہیں ان کا صحیح عِلم حاصل کرے جن باتوں کی اسے ضرورت ہے ان کی تحقیق کرے اور اتا کرنانہ تو اس کی روزی میں خلل ڈالتا ہے نہ اس کے کام بگاڑتا ہے آخر مقلد بھی تو اپنی ضرورت کے مسئلے اپنے فرجب سے معلوم کرتے ہی ہیں پھر کون سا دنیا کا حسن مارا جائے گا آگر ہی مسائل حدیث سے معلوم کر لئے؟ واہ امتیو خوب حق رسول سٹھیل اوا کر رہے ہو کہ کہتے ہو حدیث سے مسائل سکھنے میں تو دنیا کا دیوالیہ فکل معلوم کر لئے؟ واہ امتیو خوب حق رسول سٹھیل اوا کر رہے ہو کہ کہتے ہو حدیث سے مسائل سکھنے میں دنیا پر رونق آجائے گا۔ آخر بتلاؤ تو حہیں رسول مٹھیل سے یہ پوشیدہ عداوت کیوں ہے؟ اور اس فقہ کی قدر حدیث سے زیادہ کیوں ہے؟ کیا دلیوں کے ہوتے گمان کی بھی ضرورت ہوتی ہے؟ یہ ہے صحابہ کرام

گُور کی پاک باز جماعت جو ایک مٹی میں دنیا لیے ہوئے تھی اور دوسری مٹی میں قرآن و حدیث تھاہے ہوئے تھی۔ کیا حدیث و قرآن کے علم و عمل نے ان کی دنیا برباد کر دی تھی؟ نہیں نہیں تاریخ سے پوچھو' تاریخ دان سے پوچھو' وہ دنیا کے شاہ سے اور ساتھ ہی دین کی پناہ سے وہ محیق بھی کرتے سے اور حدیث بھی سکھتے تھے۔ وہ تجارت بھی کرتے سے اور حلال و حرام کے مسائل بھی حدیث سے لیتے تھے۔ وہ صنعت بھی کرتے سے اور جائز و ناجائز کے عالم بھی تھے۔ وہ مورشی بھی چراتے ہے اور حدیث بھی تھے۔ انفرش قرآن و حدیث کا سکھنا کوئی ایسا بد اور برا نہیں کہ چردنیا ہاتھ سے جاتی رہے۔

(۵) نفع دینے والا عِلم وہ ہے جو حدیث و قرآن میں ہے نہ وہ جو تمہارے ذہنوں میں ہے اور تمہارے دماغ کا کچو مرہے۔
اٹکل گمان قیاس رائے عِلم نہیں وہ انداز ہیں ممکن ہے غلط ہوں۔ علم جس کا نام ہے وہ وہ چیز ہے جو پاک ہو اور بیشہ شرطیہ صحیح ہو وہ صرف کتاب و سنت ہے۔ پس تم نے کیے کہ دیا کہ بے علمی آسان اور عِلم مشکل؟ بے علمی سے دنیا کی رونق اور علم مشکل؟ بے علمی سے دنیا کی رونق اور علم سے دنیا کی جانبی ہے؟ افسوس تم نے اللہ کا خلاف کیا وہ تو فرماتا ہے ہم نے قرآن کو آسان کر دیا کوئی ہے جو عبرت حاصل کرے؟ اور تم نے کما فقماء کے قیاسات ان کی رائے کے رگڑے آسان اور پینمبرکی حدیثیں اور اللہ کی کتاب مشکل اور سخت مشکل۔ اس سے مصلحین فوت ہو جاتی ہیں اور اس سے معاش بگڑ جاتی ہے۔

یاد رکھو وہ حدیثیں جو بطور اصولِ احکام ہیں جن پر سارے دین کا مدار ہے اصولِ احکام ہیں جن پر سارے دین کا مدار ہے اصولِ احکام کی حدیثوں کی تعداد:
تقریباً چار ہزار ہو جاتی ہیں اور برخلاف اس کے تمہارے زبنی ڈھکوسلے ، تمہارے قیاس مسائل ، تمہاری دماغی ایج ، تمہاری زبانی لن ترانیاں۔ ناممکن کہ کوئی حساب دان بھی ان کا شار کرسکے۔ یہ تو لانتمانی اور مسلسل ہیں اب تک اللہ جانے کس قدر پیدا ہو چھیں اور ابھی نہ معلوم کتنی اور پیدا ہوں اور پیدا کی جائیں۔ دینِ اللی کو تو پورا ہو چھے ہوئے بھی مدتیں گرر چھیں۔ لیکن یہ فقہ تو ابھی بلی چلی آرہی ہے شاید قیامت تک تو اس کا توالد تاسل کا سلسلہ کم سے کم چلیا ہی رہے گا۔ اب بتلاؤ کہ یہ مشکل یا وہ ؟ اس میں پھنا آمان یا اسے لینا آسان؟

تقلید کی مزے مزے کی دلیلی اور اس کے جیٹ بے جوابات الیوں کا سمندر موجیں مار رہا ہے۔ فراتے ہیں دولھا کے گھر دلمین لائی جاتی ہے ایک خالی مکان میں دولھا اے پاتا ہے صرف تقلید آ اے اپی ہوی سجھتا ہے ورنہ یہاں شخیق کمال ہے؟ جس نے دلمین کو اس دلمین خانے میں بھیا ہے ای کی تقلید میں اس ایک نووارد آن دیکھی عورت کو اپی ہوی تقلید میں اس ایک نووارد آن دیکھی عورت کو اپی ہوی تقلید نمیں تو این ہوتی تقلید نمین تو اور کیا ہے؟ اندھے کو کما جاتا ہے قبلہ تیرے دائیں ہے وہ اسی طرف نماز ادا کرتا ہے۔ بٹلاؤ یہ تقلید نمیں تو اور کیا ہے؟ اندھے ہے کما جاتا ہے کہ نماز آگیا ہے تقلید نمیں تو کیا ہے؟ اہم نماز کی نہیں تو کیا ہے؟ اہم نماز کی نہیں تو کیا ہے؟ اہم نماز کی نہیں ہوگیا اس کی ہوتا ہیں ہوگیا اس کی جو گیا اس کی جو گیا اس کی جس ہو گیا اس کی جو گیا اس کی جو گیا اس کی جو گیا ہیں کہ خون کی بندہ ہوگیا اس کی جو تقلید کی جاتی ہے اور اے وطی کے لائق سمجھ لی جاتی ہے ہی تو صرف تقلید کی جاتی ہے داتا ہے نے تقلید کی دلیلوں کی دلیلوں کی دوشتی دیکھی؟ ان مغاللوں کو طاحظہ فرہایا؟ ان محلونوں کی قدر کی؟ بتلاؤ تو ان میں ہے کون کی

دلیل دین اللی میں کمی امتی کی بات کو دلیل مان لینے کی ہے؟ جتنی چنریں اس عقلند جماعت نے پیش کی ہیں ان سب میں خیر
کے مان کینے کا ذکر ہے سو ہم کب اس کے منکر ہیں۔ خبر کا مان لینا تو حکم شرع ہے۔ جیسے کہ شمادت اور اقرار اس سے بید کمال
ثابت ہوا کہ ایک انسان مقرر کر دو اس کی زبانی باتوں کو قرآن و حدیث کا مرتبہ دے دو بلکہ اس سے بھی زیادہ کہ قرآن و
حدیث مل جائے لیکن اس کی بات واپس نہ ہو۔ جو اس کے فرمان کے موافق ہو قبول۔ نہ ہو نامقبول۔ دوستو! سنتے ہو؟ ان
تمام باتوں میں حقانیت صرف اتنی ہی ہے کہ واقعی تقلید کرنے والا اندھا ہو تا ہے جیسے کہ تم نے اندھے کا ذکر کرکے اس کا
مقلد ہونا ظاہر کیا ہے یہ حقیقت ہے کہ مقلد بھی اندھا ہی ہوتا ہے آکھوں والے کا یہ کام نہیں۔

انھیں تو مقلدین کی بید ولیلیں مفتحکہ خیز معلوم ہوتی ہول گی جھیں مھی ان سے سابقہ نہ بڑا ہو لیکن ہاری تو عمر (٩١٧) : ان ميں گزري- خوب جانت بين كه جو كميں في بوكيں كے- كتے بين كه حضور سال اللہ اللہ عقب بن حارث روار کو اس عورت کی تقلید کرنے کا حکم دیا جس نے خبردی متی کہ تجھے اور تیری بیوی کو میں نے بچین میں دورہ پلایا ہے۔ ہمارا جواب سنتے اور دیکھنے کہ کینالاجواب ہے؟ کیول مقلدو! پھر تهیں کیا ہو گیا اس عورت کی تقلیدتم نے کیول چھوڑ دی؟ تم تو امهات الامه میں سے بھی کسی کی تقلید منیں کرتے۔ تم اس حدیث کو کیوں چھو ڑتے ہو؟ پھراسے بھی جانے دو تم نے تو آج تک ایک دن بھی اس مسئلے کو بھی نہیں مانا کہ ایک عورت کے اس کھنے پر کہ ان دونوں میاں بیوی کو میں نے دودھ پلایا ہے۔ دودھ کے احکام جاری ہو جائیں گے تم نے تو امام کی تقلید کے کویں میں ڈوب کراس مدیث ہی کو جواب وے دیا اور آج تک تم میں سے ایک نے بھی اس مدیث کو نہیں مانا۔ بلکہ اپنے ندہب کے خلاف اس مدیث کو پاکر تم نے اس سے منہ موڑلیا۔ لیکن آج ہمارے سامنے اپی تقلید کے ثبوت کیلئے اسے پیش کرنے بیٹھ گئے۔ شرم شرم! پھرذرا رحم کر کے بتلاؤ تو اس کے کس لفظ سے تم اپنے اماموں کی تقلید کا ثبوت دیتے ہو؟ یہ تو صرف ایک خبر کی قبولیت ہے اور وہ بھی امر شری میں نہیں بلکہ امر حسی میں۔ تف ہے کہ امر رسول جس کی حقیق تابعداری کر کے حضرت عقبہ رہاتھ اپنی بیوی کو چھوڑتے ہیں اسے تو تم نے چھپالیا اور لونڈی کی تقلید کا داغ صحابی کی پیشانی پر لگایا؟ سنواسی حدیث میں ہے کہ اس عورت کی بات پر آپ نے ہوی کو نمیں چھوڑا سوار ہو کر سرکار محمدی میں گئے جب حضور التھا نے علم دیا تب آپ نے گردن جھکائی پس اس مدیث میں اگر ہو بھی تو بھی تہمارے کار آمد نہیں پھر جبکہ ہے ہی نہیں اس وقت کار آمد بنالینا دلیل ہے۔ اس امر کی کہ تم بے ہتصیار لڑتے ہو ناحق لڑتے ہو۔ آہ! آہ! مقلدو اتنے زور سے آج یہ حدیث پیش کرنے لگے حالانکہ آج تک تہمارے ند بب کا فتویٰ میں ہے کہ اگر کوئی عورت لونڈی چھوڑ آزاد بھی کیے کہ میں نے فلاں شخص اور اس کی بیوی کو دودھ بلایا ہے تو میاں بیوی میں جدائی نہ کرانی چاہئے۔ حالا تکہ جو حدیث تم لائے جو اس میں ہے کہ نہ صرف اس امت کے بلکہ اور تمام امتوں کے اور نہ صرف امتوں ہی کے بلکہ عبول کے سروار ساتھا اے اس صورت میں میال بوی میں جدائی کرا دی۔ پس اسے نہ مان کر دو سروں کے سامنے پیش کرتے ہوئے قیامت کے بچاؤ کی بھی کوئی تدبیر تم نے سوچ لی ہے؟ یہ ہے تماری اس برعت تقلید کی پہلی برکت کہ حدیث پر عمل عداً ترک کر رہے ہو۔ دیکھ بھال کر کھی نگل رہے ہو اور صاف کہتے ہو کہ بیہ عورت اس مرد کی بیوی ہے اور اسے طال ہے کہ اس سے ہم بستری کرتا رہے۔ الله کی قتم تمهاری اس تقلید نے تمہیں وسمن حدیث بنا دیا ہے تم وسمن رسول ملی الم ہو گئے ہو کہ رسول الله ملی تا تفریق اور جدائی کا حکم دیں اور این کے ہوتے ہوے اس کے پڑھتے ہوئے آسے صیح اور واقعی مانتے ہوئے کہو کہ نمیں ایس صورت میں میال بیوی میں جدائی شر کڑائی جائے

بلکہ یہ اس طرح ہم بستریاں کرتے رہیں اور اولادیں پیدا کرتے جائیں گو بہن بھائی ہو گئے ہیں۔ اللہ کسی بھلے آدمی کو اس تقلید کے پاس بھی نہ لائے' آمین آمین آمین آمین!

ویکھو ہم میں تم میں کی فرق ہے کہ ہم مانتے ہیں تم نہیں مانتے۔ حدیث میں جو ہے ہم نے تو سر آنکھوں پر چڑھالیا۔
لیکن تم نے قول امام کو اپنے آگے رکھ کر حدیث کو دھنے دیئے۔ آج اگر الیابی واقعہ ہو تو ہم تو وہی فیصلہ دیں گے جو رسول عربی فخر دو عالم ساتھ کے نیا نے دیا۔ لیکن تم نہ وہ فیصلہ کرونہ کر سکو اس لیے کہ تمہارے ندہب نے تمہارے امام کی رائے نے یہ نہیں کیا۔ اسی لیے ہم تم سے کہتے ہیں کہ خدارا اس تقلید کو چھوڑو جس نے تم سے تمہارے رسول ساتھ کے چھڑوا دیا ہے اور جس نے تم سے تمہارے رسول ساتھ کے گوٹروا دیا ہے اور جس نے اس حالت پر تمہیں پہنچا دیا ہے کہ جو حدیث میں نہ ہو' اس کے بنانے کے لیے تم حدیث لے لواور جو حدیث میں ہو اسے تم فدہب بگڑتا دیکھ کر بگاڑ دو۔ تقلید نہ چھوٹے گو حدیث ٹوٹے۔

مقلدین کی اس دلیل تقلید کی تردید که ائمہ نے تقلید کو جائز کماہے کا قول ہے کہ جب تو کی کو کوئی عمل کرتا دیکھے اور تیری رائے اس کے خلاف ہو تو اس پر تہمت نہ لگا محد بن حسن کہتے ہیں عالم کو اپنے سے بوے عالم کی تقلید جائز ہے ہاں اپنے جیسے کی تقلید نہ کرے۔ بہت سے مسائل میں امام شافعی ریالتی فرماتے ہیں کہ میں نے یہ بات عمر بیاتی کی تقلید میں کی والیہ میں کی اس کا جواب ملاحظہ ہو۔

بلکہ امام ابویوسف رہائیہ کا مقولہ ہے کہ کسی کو طلال نہیں کہ ہماری بات پر بات کے جب ترکبِ تقلید کی وصیت

تك يدند جان لے كه بم نے س وليل سے كى ہے۔ آؤ مقلدو! بم تهيں ايبا جواب ديس كه اگر تم ميں ايماندارى باقى ہے توتم اس کے ماننے پر مجبور ہو جاؤ۔ ورنہ کم از کم تمهاری زبان کیل دی جائے کہ پھرتم سے کوئی بات بھی بنائے نہ بنے۔ بتاؤ تمارے امام مقلد سے یا مجتد؟ اگر مقلد سے تو ان کی تقلید کیسی؟ اور اگر مجتد سے تو ظاہرے کہ ان سے پہلے ان سے زیادہ عِلم والے گزر چکے ہیں پھر انھوں نے ان کی تقلید کیوں نہ کی؟ تم نے بیہ تو کہہ دیا کہ شافعی مطاقی کا قول ہے کہ میں نے عمر واللہ کی تقلید میں ایسا کہا۔ لیکن اس اعتراض کے وقت تو تم بھاگتے نظر آئے کیونکہ امام جب تقلید کرے تو پھراس کے جمتد ہونے میں بند لگتا ہے اور جب شان اجتماد جاتی رہی تو وہ پھر اس قابل ہی نہیں رہتا کہ تم اس کی تقلید کر سکو اس لیے تم نے مضطربات حركتي اختيار كيس اور صاف كمه دياكه اس سے مراد امام كے اجتماد كا صحابي وغيرہ كے اجتماد سے موافق ہو جانا ہے۔ حضرت زید بناتی کی تقلید کر کے فرائض کے مسائل میں انھوں نے فتوی نہیں دیا بلکہ اتفاقیہ آپ کا اجتماد ان کے اجتماد سے موافق ہو گیا۔ جب آئی صفائی تم اجتماد کے ثبوت کے وقت کر چکے تھے پھر اس تمام صفائی میں نجاست ملانے کو اب کیوں کھڑے ہو گئے؟ اور امام صاحب کے اس قول کو تقلید کی دلیل بناتے وقت اپنی اس محنت کی چنی ہوئی دیوار کو کیول گرا دیا؟ بسرصورت جم کتے ہیں کہ بفضل اللہ تعالی جارے تو دونوں ہاتھوں میں لڈو ہیں اگر تم اپنے امام کو مقلد مانے جو تو ان کی تقلید چھوڑنی تم پر لازم ہے اور اگر ان کے اس قول کو نہیں مانتے تو تمہاری یہ دلیل بے سود ہے اور جب تقلید کی دلیل ب دلیل سے بدل گئ تو تقلید نہ رہی۔ ادھرا ژدھا ادھر شیر ہے کمو کس کے منہ میں جاؤ گے؟ ذرا خیال بھی کرتے ہو کہ ان دو مصیبتوں کے درمیان ممہیں کس چیزنے لاکھڑا کیا؟ واللہ! برکت تقلید نے۔ یہ تقلیدی کی وجہ ہے اگر تم عِلم کی تابعداری علم کی حیثیت سے کرتے اور تم دلیل کی پیروی کرتے اور جبت کو امام بناتے تو نہ اس مصبت میں گھرتے نہ ایسے ب انصاف تنتے۔

(٣) سنو یہ تو تہمارے خلاف ہماری دلیل ہے امام شافعی رطقیہ نے حضرت عمر ہوڑی 'حضرت عثمان ہوڑی اور امام عطاء رطافی کی تقلید کرنے کی صراحت کی ہے باوجود یکہ وہ مجمتد ائمہ میں سے ہیں اور تم باوجود مقلد ہونے کے ان تیتوں میں سے کسی کی تقلید نہیں کرتے بلکہ تم ہمقابلہ قول شافعی کے ان ہر گوں کے اقوال کو چھوڑ دیتے ہو پس تم اپنا اس خاقض کی وجہ سے نہ ان کے مقلد رہے نہ ان کے۔ تم تقلید کے صرف زبانی وعوے دار ہو دراصل خود ائمہ کے بھی مخالف ہو۔ اگر تم بچ کے امام شافعی رطافی کی افتحہ کے بھی مخالف ہو۔ اگر تم ہو کے ہس شافعی رطافیہ کی مقلد ہو تو ان کی تقلید کیوں نہیں کرتے ہیں تو جواب یہ ہے کہ یہ دراصل ان کی تقلید نہیں بلکہ امام مساحب کی تقلید ہو راضل ان کی تقلید نہیں بلکہ امام صاحب کی تقلید ہو راضل ان کی تقلید نہیں بلکہ امام صاحب کی تقلید ہو دراضل ان کی تقلید نہیں بلکہ امام صاحب کی تقلید ہو دراضل ان کی تقلید نہیں بلکہ امام صاحب کی تقلید ہو دراضل ان کی تقلید نہیں بلکہ امام صاحب کی تقلید ہو دراضل ان کی تقلید نہیں بلکہ امام صاحب کی تقلید ہو دراضل ان کی تقلید نہیں بلکہ امام صاحب کی تقلید ہو دراضل ان کی تقلید نہیں بلکہ امام صاحب کی تقلید ہو دراضل ان کی تقلید نہیں ہو باز اور ہو کہ ہو کہ امام صاحب کی تقلید کی ہو یا تہماری اس تقلید کو بھی نہیں ؟ مسکتے ہیں کہ اگر کسی مسکتے ہیں انہوں نے اور ایس تقلید کو بھی ہو ایک کر ان میں سے کسی کے قول کو جے اپنا بھی ہو نہیں ہو سیال کو بیاں نہوں کو بھی نہ ہو کہ بہتر اور بادلیل سمجھا میں ان لیا۔ نہ اس کے اور کیا ہو سکتی ہو بیا تہمار اس طریق پر تقلید کرنا کہ کتاب من سے دو اس کے اور کیا ہو سکتی ہو ہو تھ ہو وہ دیاں سے بچائنا ترک کر دو اور ایک کے بیچھے پڑ جاؤ ہیہ تو ایسا ہے وہ تھی تو دیندار علاء کی شان ہے اور ایک کے بیچھے پڑ جاؤ ہیہ تو ایسا ہو وہ تیں ہو ہو دیک کیاں صوبہ بی تقلید کرنا کہ کتاب ہو سکتا ہو ہو ہو تو ہو دین کر دو اور ایک کے بیچھے پڑ جاؤ ہیہ تو ایسا ہو وہ تیں ہو در اور ایک کے بیچھے پڑ جاؤ ہیہ تو ایسا ہو

جیے حرام کھانے کی اجازت بے قرار کیلئے ہونے سے تم باوجود حلال پانے کے پھر حرام خوری کرنے لگو۔ اصل شرع تو یہ ہے کہ کمی کا قول بے دلیل نہ مانا جائے ہاں دلیل نہ ملنے کی بے قراری کی حالت اور چیز ہے لیکن تم نے بے قراری کی حالت کا تھم پورے قرار کی حالت میں لے کر خدائی اصول کو الث دیا۔

امام شافعی رہائی کے قول سے تقلید کا شبوت اور اس کا جواب میں میں ایک میں رہائی رہائی رہائی کے محابہ میں رہائی ہیں کہ اس میں رہائی میں رہائے ہیں کہ اس کی رہائے ہیں کہ اس کا جواب بھی سنے۔

الم شافعی رہائی ہی کہ اس کا جواب بھی سنے۔

(۱) سب سے پہلے خالف اپنے امام کے اس قول کے اے مقلدہ تم ہی ہو۔ تم نے صحابہ رئی آتی کی رائے سے بمتراپنے امام کی رائے کو سمجھ رکھا ہے لیس تم نہ صحابہ کے مقلد ہو اور نہ اپنے امام کے مقلد رہے۔ تمہارا تو صاف قول ہے کہ تمہارے اماموں کی رائے صحابہ کی رائے سے بہتر ہے۔ واقعات اور نظائر موجود ہیں کہ حضرت ابو بکر رہا تھ کا ہمسکلہ ہو 'حضرت عمر رہا تھ کا ہو تو حضرت عمان رہا تھ کا ہو تو کا ہو 'اور بزرگ بڑے بڑے صحابہ کا ہو اور پھر اس کے خلاف امام شافعی کا ہو تو کما ہو کہ علاقت امام شافعی کا ہو تو کیا جو ایک شافعی نہ بہ شخص اپنے امام کا قول ترک کردے ہرگر نہیں۔ سب کے اقوال چھوڑ دے گا اور اپنے امام کے قول کو چمٹا رہے گا۔ اسی طرح ایک حفی چارون خلفا کے اقوال ساذات صحابہ رہی آتی کے اقوال کو ترک کرنا اس وقت جب امام ابو حقیفہ رہا تھ کا قول ان کے خلاف ہو اپنا تقلیدی فرض سمجھتا ہے۔ یہی حال مالکیوں اور حنبلیوں کا ہے۔ تم نے صحابہ کے اقوال کے خلاف بیسیوں مسائل میں اپنے اپنا می تقلید کو اختیار کر رکھا ہے۔ پس اپنے امام کے قول کے مطابق کیوں تم صحابہ کے ان فرامین کو لے کر امام کی تقلید کو اختیار کر رکھا ہے۔ پس اپنے امام کی تقلید کے جیل خانے سے آزاد نہیں ہو جاتے؟ جو وصیت تھی خود تمہارے اماموں کی اللہ ان پر رحم کرے۔

(۲) دوسرا جواب اس کا بیہ ہے کہ اس سے صحابہ کے سوا اوروں کی تقلید تو ثابت نہیں ہوتی۔ بیشک صحابہ بڑگاتی کو جو علم
و فنم ' فضیلت و فقہ اللہ اور رسول ساڑی کی طرف سے حاصل تھی ' انھوں نے وحی کا جو مشاہدہ کیا تھا' انھوں نے اللہ کے
رسول کی بے واسطہ شاگر دی کا جو فخر حاصل کیا تھا۔ ان کی زبان میں وحی اللی کے نازل ہونے کی جو خصوصیت انھیں تھی اس
میں ان کے بعد والوں کی مطلقاً شرکت نہیں۔ ان پر جو مسئلہ مشکل ہوتا تھا جس آیت و حدیث کو وہ اچھی طرح نہیں سمجھ سکتے
تھے وہ خود پنج بررب سے حل کر لیتے تھے۔ بتلاؤ کون ہے جو ان کی جوتی میں پیرڈال سکے؟ پس اگر وہ تقلید کے قابل مان بھی
لئے جائیں تو دو سرول کی تقلید کیسے ثابت ہو جائے گی؟ پھرچہ جائیکہ تم ان کی تقلید ناجائز جانو بلکہ حرام کمو جیسے کہ تم میں کے
غالی لوگوں نے لکھا بھی ہے اور ان کی تقلید نہ صرف جائز بلکہ واجب مانو تنہیں کیا ہو گیا؟ کیسی کیسی باتیں بناتے ہو؟ اللہ کا
خوف تم ہے دور کیوں ہو گیا؟

صحابہ رض اللہ کی تمہارے ان چاروں اماموں کے اور صحابہ کے علم میں اتنا ہی فرق ہے صحابہ رضی اللہ کی تمہارے ان چاروں اماموں کے اور صحابہ کے علم میں اتنا ہی فرق ہے صحابہ رضی اللہ کی حربیوں میں ہے۔ حضرت امام شافعی روائیہ اپنے رسالہ قدیمہ میں صحابہ کے اور ان کی تعظیم و فضیات کے ذکر کے بعد تحریر فرماتے ہیں کہ صحابہ کی جماعت ہر علم کے لحاظ سے ہر فضیات کے لحاظ سے 'وضیات کے لحاظ سے 'وضیات کے لحاظ سے 'وضیات کے لحاظ سے 'وض ہر دنیوی اور دینی لحاظ سے ہم سے برتر و بالاتر ہے اور ان کی رائیں

جمارے لئے جماری اپنی رایوں سے بہت بہتر اور بہت اعلیٰ اور اولیٰ ہیں۔ فرماتے ہیں اللہ سجانہ وتعالیٰ نے صحابہ رسول ساتھیا کی تعریف اس قرآن میں کی ہے، تورات میں کی ہے، انجیل میں کی ہے، اپنے نبی ساتھیا کی زبان سے کی ہے۔ اس وصف میں ان کے بعد والوں میں سے کوئی بھی ان کا شریک نہیں۔ صحیح بخاری مسلم میں ہے رسول اللہ ساتھیا فرماتے ہیں کہ بہترین زمانہ میرا زمانہ ہے بھروہ جو ان کے متصل ہیں بھروہ جو ان سے ملیں گے۔ پھرتو وہ لوگ آئیں گے کہ ان میں سے ہرایک کی شمادت سے اور قتم شمادت سے آگے بوصتی رہے گی۔

بخاری مسلم کی اور حدیث میں ہے میرے صحابہ کو گالیاں نہ دو اگر تم میں سے کوئی احد بہاڑ کے برابر بھی سونا خرج كرے تو ان ميں سے كسى كے ايك مد بلكه آدھے مدكو بھى ند پنچ كا- ابن مسعود راتھ فرماتے بيں الله تعالى نے اسى بندول کے دلوں کو دیکھا تو اپنے تمام بندوں کے دلول سے بمتردل آخضرت سے اللے کا پایا۔ پھر آپ کے بعد اوروں کے دلوں کو شؤلا تو ساری مخلوق سے بہترول والے اصحاب رسول سل اللہ کو پایا۔ پس انھیں اپنے نبی کے ساتھ کے لئے چن لیا اور انھیں اپنے دین کے مددگار بنائے اور اپنے نبی مالی کے وزیر بنائے۔ پس سے مومن جے بہتر سمجھیں اللہ کے نزدیک بہتر ہے اور جے سے برا جانیں وہ اللہ کے نزدیک برا ہے۔ اس طرح حضور ملی کیل نے ہمیں اپنے خلفاء راشدین کی پیروی کا تھم دیا اور اپنے دونوں ظیفوں کی اقتدا کرنے کو فرمایا۔ حضرت ابوسعید راتھ کا قول ہے کہ حضرت ابوبکر راتھ جم سب سے زیادہ رسول الله ساتھیا کی باتوں کے جاننے والے تھے۔ حضرت ابنِ مسعود موافقہ کے علم کی گواہی حضور باتھاتیا نے خود دی ہے۔ ابنِ عباس بھی اکیلیے حضور سائیل نے بید دعا کی کہ پرورد گار انھیں دین کی سمجھ دے انھیں تغییر سکھا دے۔ ایک مرتبہ انھیں سینے سے لگا کر کہا پرورد گار انھیں حکمت سکھا دے۔ خواب میں آپ ایک پالے میں سے پیتے ہیں اور پھرای کو حضرت عمر بواللہ کو دیتے ہیں اور آپ خوب پیٹ بھر کر پیتے ہیں یمال تک کہ تری آپ کے ناخوں کے نیچے سے نکلنے لگتی ہے۔ پھر آپ اس برتن کی تعبیر عِلم سے كرتے ہيں۔ آپ نے فرمايا ہے كہ اگر لوگ ابو بكرو عمر اللہ كا طاعت كريں تو راہ راست عاصل كريں گے۔ فرماتے ہيں كه اگر میرے بعد کوئی نبی ہونے والا ہو تا تو عمر راتھ موتے۔ فرماتے ہیں کہ ان کی زبان اور ان کے دل پر اللہ تعالی نے جی کو جاری کر دیا ہے۔ حضرت ابن مسعود رہاٹھ کی نسبت ارشاد رسول ماٹھیٹا ہے کہ میں تمہارے لیے اسی چیزیر راضی ہوں جس پر ابن ام عبد راضی ہیں۔ الغرض صحابہ و اللہ اللہ علیہ کے فضائل مناقب علم و فضل اس سے بے نیاز ہے کہ ہم اس کا تفصیلی بیان كرير- مارا مقصد اس وقت صرف اتنا ب كه اگر بالفرض صحابه يئي تني قابل تقليد بهي مو جائيس تو ان ك بعد والے اس منصب پر کسی طرح نہیں پہنچ سکتے۔ بلکہ اس کے آس پاس بھی نہیں پھٹک سکتے۔

(٣) آؤ مقلدو! ہم اس کا ایک اور دو ٹوک جواب بھی تہمیں سنا دیں۔ مسلمانوں کا اس پر انقاق ہے کہ جنہیں تم نے اپنی تقلید کے لیے چن لیا ہے ان کا قول جمت نہیں اور اکثر علاء اور خصوصاً وہ جن کا قول تم لاتے ہو اس بات کے قائل ہیں کہ اقوالِ صحابہ جبت ہیں۔ ان کی اتباع واجب ہے ان سے باہر نکلنا جرام ہے۔ عقریب ان کے اقوال ہم اس بارے میں نقل کریں گے ان شاء اللہ تعالی۔ ان میں بھی سب سے آگے حضرت امام شافعی مطابعہ ہیں آپ کے اقوال میں آپ کے ذہب میں کوئی اختلاف اس بارے میں ضاف ہیں جنھیں ہم ان شاء اللہ تعالیٰ صاف ہیں جنھیں ہم ان شاء اللہ تعالیٰ صاف ہیں جس سے دو قول مروی ہیں ان میں دوسرا قول لازی قول ہے نہ کہ صریحی۔ پس صحابی جس کا قول ہو ان ان میں دوسرا قول لازی قول ہے نہ کہ صریحی۔ پس صحابی جس کا قول ہو ان ان ایک کیت ہیں دوسرا قول لازی قول ہے نہ کہ صریحی۔ پس صحابی جس کا قول ہو انہہ کے جست ہے اس کی قبولیت تو واجب اور متعین جست ہے لیکن ان کے بعد والوں کے اقوال کی نبست زیادہ

سے زیادہ بمتر حال ہے ہے کہ ممکن ہے قابل قبول ہوں پھرایک کا قیاس دوسرے پر قیاس مع الفارق ہوا اور ہے جائز نہیں بلکہ سب سے زیادہ فساد اور بطلان کا قیاس ہے قیاس ہے ' پس تقلید ھنحصی مروج ثابت نہیں ہو سکتی۔

(92) کتے ہیں کہ آخر شاگر د استاد کی مانتا ہے کام سکھنے والا استادی شاگردی سے تقلید کا ثبوت مع تردید: سکھانے والے کی مانتا ہے 'یہ بھی تقلید ہے۔ ہم کتے ہیں' صحیح 'لین اس سے امردین میں تقلید کا ثبوت کیے ہو گیا؟ اس سے ان چار کے اقوال جست کیوں کربن گئے؟ اس سے یہ کیے البت ہو گیا کہ ان کے اقوال ان سے بھی بوے علما کے اقوال پر مقدم کر دیئے جائیں؟ ان کے قول کے خلاف جمت صححہ کو چھوڑ دیں؟ سلف غلف تمام کے اقوال سے آکھیں بند کرکے اس ایک کے قول پر اڑ بیٹھیں؟ بتلاؤ تو یہ بھی کسی فطرتِ صححہ میں ہے؟ بلکہ ہم کتے ہیں ۔ ﴿ فَيْزِ بِ عَجْت و دليل كى تلاش انسانى ضميرين ب مردى سے مرفض دليل طلب كرتا ہے- جس كے قول كى صحت معلوم نييں موتى اس كى بات نييں مانتا يمى وجہ ہے كہ جنابِ بارى عزوجل نے اپنے رسولوں کی سچائی پر الی الی زبروست والیس قائم کیں کہ مخلوق ان کاکسی طرح سے بھی انکار نہ کرسکے۔ اللہ نے اپن جست قائم کردی' اس نے بندوں کی معذرت ختم کردی کسی کے بولنے کی گنجائش بھی باتی نہ رکھی۔ خود انبیاء مسلسلے سب سے زیادہ سيح سب سے الحق سب سے ذی علم سب سے زیادہ کامل۔ پھر خدائی دلیلیں ان کے ہاتھوں میں خدائی نشان ان کی پشت پر خدائی دلیلیں' ان کے ساتھ خدائی معجزے' ان کے طرفدار۔ ہرایک کو ان کی سچائی کا' پاکیزگ کا' برتری کا اعتراف۔ پس جبکہ پغیروں کی صداقت اور پغیری بھی دلیل پر موقوف رہی تو پھران کے سواکسی اور کی بات بے دلیل مان لینی کیسے جائز ہو جائے گی؟ کہ ہم ان کی تقلید بلا دلیل کرلیں اور صرف ان کی بات جست شرعی اور ان کے فتوے خدائی احکام مان لیں۔ پس جس کی بات مانی جاتی ہے اس کی اس بات کی سچائی کے ظاہر ہونے کی دلیل دیکھ کر مانی جاتی ہے۔ فطرت میں یہ عادت ہے کہ جحت و دلیل کے سامنے اس کی گرون خم ہو۔ دلیل والے کی دلیل مانے۔ پھراس میں تمام اہل زمین برابر ہیں۔ مومن ہو' کافر مو' نیک مو' بد مو' جو اپنی بات کا اپنے دعوے کا ثبوت دے دیتا ہے۔ دل اس کا طرفدار بن جاتا ہے' اس کے حق کو مان لیتا ہے' اس کی عزت اس کے دل میں جم جاتی ہے۔ مانو کہ کوئی اس بات کو نہ ہمی بجالات کین دل ضرور اس کی حقانیت کا معترف ہو تا ہے۔ ظاہری غرض نفسانی خواہش سرکشی اور ضد اکبراور خودستائی اگر حق کی قبولیت سے روک دے تو روک دے لیکن دلیل کے سامنے دل جھک جاتا ہے۔ تم سننے والے کے دل تک حق اور دلیل پہنچا دو پس یقین مانو کہ دلیل کی روشنی اس کے ول کو منور کر کے ہی رہے گی۔ وہ آج نہیں تو کل حق کا ساتھی بن جائے گا اور اس کی نفرت و وحشت جاتی رہے گ- تم دکیو لو که آزاد قید کو بھول ہی جاتا ہے۔ پس فطرتِ انسانی قانونِ اللی دلیل کا مامنا ہے نہ کہ تقلید کا کرنا۔ تقلید قانونِ اللی فطرت اور جبلت انسانی کے بھی خلاف ہے- اللہ کاشکرے کہ اس نے ہمیں اس سے بچایا۔

(۹۸) کتے ہیں کہ خالق جمان نے انسان کے ذہن میں بھی خہرا کی کہتے ہیں کہ خالق جمان نے انسان کے ذہن میں بھی خہرا کی خواب ایسا ہی نقاوت رکھا ہے جیے اس کے بدن کے قوئی میں رکھا ہے بیں حکمت و عدل اللی کا نقاضا کی ہے کہ ہرایک پر وہ دلیل سے حق کی پچان واجب نہ کرے۔ اس سے بھی تقلید کا جوت ہوتا ہے کیونکہ بے دلیل بات مانے کا نام ہی تقلید ہے۔ ہمارا جواب سننے اور تعصب کو ہر طرف کر کے سنئے ہم میں سے کس نے کما کہ ایک ایک مسئلے میں اس کی دلیل کا ذہن میں ہروقت حاضر رہنا ضروری ہے خواہ باریک سے باریک تر مسئلہ ہی

کوں نہ ہو؟ ہم جس کا انکار کرتے ہیں اس کا انکار تمام بزرگوں نے کیا ہے اماموں نے کیا ہے ، تابعین نے کیا ہے۔ صحابہ بعد چوتھے زمانے میں ایجاد ہوئی ہے جو زمانہ بربان رسالت آب ساتھ بدترین زمانہ تھا۔ یہ تقلید یہ ہے کہ ایک کو مقرر کرلینا اس کے فتوے شارع کے الفاظ کی طرح صحیح مانے بلکہ حدیث و قرآن پر بھی انھیں مقدم کردینا۔ تمام علاء امت کے فتول پر ا نھیں آگے رکھنا۔ اس کی تقلید کو ضروری جان کر کتاب و سنت اور اقوالِ صحابہ سے احکام شرعی کا نہ لینا۔ ساتھ ہی یہ بھی سمحساکہ یہ جس کی ہم تقلید کرتے ہیں وہ وہی کتا ہے جو آیت و حدیث ہے۔ خیال فرمایے کہ یہ وہ شادت ہے جس کا شاہد کو علم نہیں۔ یہ وہ قول ہے جو بے علمی سے کہا جاتا ہے۔ پھریہ سمجھنا کہ جو اس قول کے خلاف ہے وہ جھوٹا ہے 'کتاب و مُنت کے خلاف ہے؟ سچا اور کتاب و سنت کا موافق صرف میرا بی امام ہے۔ یہ کس قدر ظلم ہے؟ بلکہ یہ سمحمنا کہ دونوں برحق ہیں دونوں قول قرآن و حدیث کے موافق ہیں یہ بھی سراسرنادانی ہے۔ کیا قرآن و حدیث میں بھی معارضہ اور خالفت ہو سکتی ہے؟ کیا بیہ ممکن ہے کہ ایک ہی امر کا حکم اللہ اور رسول ایک ہی وقت میں ایک دیں پھراسی کی بابت اسی وقت اس کے خلاف بھی گہیں۔ پھراس میں بد کتنی بوی خرابی ہے کہ اس تقلید میں دین اللی کو لوگوں کی رائے کے تابع کرتا ہے۔ رائے کے لیے کوئی قاعدہ نہیں۔ وہ کسی ضابطے اور قانون کے ماتحت نہیں۔ پس ظاہر ہے کہ وہ اپنے امام کے مخالف کو یا تو برسر حق کے گایا برباطل مانے گا۔ دونوں میں خرابی ہے۔ حق پر مانا تو دینِ اللی میں تعارض کاماننا ایک ہی شے کو ایک ہی وقت میں حلال ساتھ ہی حرام مانٹالازم آئے گا اور اگر باطل پر سمجھا تو اس کے امام کے علاوہ ساری دنیا کو خطاکار سمجھنالازم آئے گا۔ یہ ہے تقلید کی پہلی برکت جو مقلد کو حاصل ہوتی ہے کہ بے ادبی میں اور ائمہ کی گتاخی میں اور انھیں جھوٹا کہنے میں یہ بہت ولیر ہوتا ہے۔ ہم جس کے قائل ہیں وہ آپ س بھی چکے پھر بھی سنے کہ اللہ تعالی نے بندول پر اپنا تقوی ان کی استطاعت کے مطابق فرض کیا ہے۔ اصل تقوی میں ہے کہ جس چیز سے بچنا ہو اسے جان لے پھراس پر عمل کرے اور جو مسئلہ اسے معلوم نہ ہو اسے اس کے عالم سے معلوم کرے اس میں رسول الله مالی کے سوا سب ایک ہی درج کے ہیں۔ کون ہے جس پر کھھ نہ کچھ فرمان رسول مالی اللہ پوشیدہ نہ رہے ہوں۔ لیکن اس کی علم کی وجہ سے اسے طبقہ اہل علم سے فارج نہیں کر سكتے - نه اسے جم مُكلف سجھتے ہيں كه ان مسائل كاعِلم وعمل بھى اس ير قرآن وحديث سے ضرورى ہے - امام ابوعمرو فرماتے ہیں آنخضرت سا اللہ اس کی طاقت میں جس پر کوئی نہ کوئی مسلہ پوشیدہ نہ رہا ہو۔ پس جبکہ اس کی طاقت میں جو ہے وہ اس نے کیا تو جو طاقت میں نہیں اس پر اس کی پکڑ بھی نہیں۔ جو معرفت حق اسے دلاکل سے حاصل ہو سکی اس میں اس نے کی نمیں کی توجو اس کی طاقت سے باہرہے اس کی تکلیف اللہ نے اسے نمیں دی۔ اس میں اگر اس نے دو سرے کی مان کر کوئی خطا بھی کرلی تو وہ معذور ہے۔ یمی حکست وعدل کا نقاضا ہے اور یمی ارجم الراحمین اللہ نے ہمیں فرمایا ہے۔ اگر تقلید ضروری قرار دی جائے تو بیٹک بیا عدل و انصاف اور جمت علیم و حاکم اللہ سے بالکل بعید ہے۔ کیسے ہو سکتا ہے؟ کہ وہ اپنے دین کو چند لوگول کے ہاتھ میں دے دے اور ہمیں اختیار دے دے کہ ان میں سے جس کی جاہو مانا اپنے ذمے مقرر کر لو چروہ اپنے قیاسات میں ایک دوسرے سے الجھیں ایک طلال کے ایک حرام کے ایک جماعت اس کی مانے ایک اس کی نہ مانے یہ وین کیا ہوا خاصی دل لگی ہوئی۔ تعجب ہے کہ آج ان لوگوں نے اپنا یہ وطیرہ کرلیا کہ قرآن مدیث کو اینے ائمہ کے اقوال پر پیش كرتے ہيں ان كے قول كے مطابق جو ملا تسليم ورنه صاف دست بردارى۔ والله بدچيز سراسر حكمت اللي اور عدل و انسياف

اللی کے خلاف ہے اس سے تو دینِ اللی ضائع ہو رہا ہے۔ اس کی کتاب اور اس کے رسول سی بیل کی سنت ہاتھوں سے چھوٹ رہی ہے اور لوگ شریعت سے دور ہو رہے ہیں خود دکھے لیجئے۔

مقتدی اور امام سردار اور ماتحت تقلید کی دلیل! اور اس کاجواب: لیے پھرتے ہو اس کاجواب بھی

کے باتھوں سنتے جاؤ۔ اے دنیا بھر کے مقلدوا ہم بھی کی گئے ہیں کہ امام و سردار کی مانو۔ اب ہم خود تم ہے ہی دریافت کرتے ہیں کہ ہناؤ سب اماموں کا امام اور ساری مخلوق کا سردار اور سرتاج کون ہے؟ ہم تو اس کا بجاب کی جانے ہیں کہ وہ دسی کی مانتے ہیں کہ ہناؤ سب اماموں کا امام اور ساری مخلوق کا سردار اور سرتاج کون ہے؟ ہم تو اس کا بخی بنے ہیں کہ وہ دسی کی مانتے ہیں کہ وہ دسی کی مانتے ہیں وہ جس کی امامت مانے بغیر چیکارا نہیں۔ ساری دنیا جب تک اس کی مانتی نہ کرے جب تک اس کی اقتدا اس کی اقتدا کا دم نہ بھرے اللہ کی نظروں ہیں ہو قصت ہے۔ وہ امام الحلق 'وہ دلیل جق 'وہ سردار صدق صرف حضرت محمد رسول اللہ طاقیۃ ہیں۔ بس بو بھی آپ کی حدیثوں کی طرف بلاے 'جو بھی آپ کی سنت کی دعوت دے 'جو بھی آپ کی اقتدا اور امامت کی پابندی کرے اور کرائے 'جو بھی حضرت ساتھا کی تابعداری پر فخر کرتا نظر آئے' بو بھی آپ کی اقتدا مہرع سردار اور دلیل حق نہ مانے وہ سی آپ کا ظلفہ ہے۔ اس کی بات مانے کے قائل ہے یہ بچ ہے کہ امام نماز کی سات مانے کی جاتی ہو گئی آپ کی اطاعت مصطفی ساتھا ہے جسے کہ قائلہ ہم ہم بھی تھے ہم کہ امام نماز کی سنت کی وہ ہم کہ بھی تھے ہم کہ امام نماز پڑھتا ہے وہ تو نماز پڑھے گائی' اس کا امام پڑھے تو اور نہ چو ہی آپ کی مانا کہ میں کڑی منزلیس طے کر رہے ہیں۔ نمازی اس لیے نماز سرح سی کڑی منزلیس طے کر رہے ہیں۔ نمازی اس لیے کہ اس کا امام نماز پڑھے گائی' اس کا امام پڑھے تو اور نہ پڑھے تو اور نہ پڑھے تو اور نہ ہم مورا مان مناز ہم اس کے نمام نے امام نے اس کے امام نے اس کے مانا نہ کہ جے امام نے امام نے اس کے مانات نہ کہ جے امام نے امام نے اس کے خلاف اس کے ذات سے نہ کہ موان ہو انگر ہیں۔ کہ نہ ہم بی کہ کہ نہ دے کہ یہ میرا امام نماز ہم آگر ہے نہ کہ موانی۔ فاکم لائد۔ کہ نہ میں داس بھی پڑھ کرنہ دول کی کہ نہ دے کہ یہ میرا امام نماز ہم آگر ہے نہ کہ موانی۔ فاکم لائد۔

آؤہم تہمیں اس کا ایک اور جواب بھی دیں اللہ کرے اس سے تہماری تسلی ہو جائے۔ نمازی اپنے امام کے پیچے اس کی اقدا میں نماز اداکر رہا ہے' حاجی اپنے قافلے کے ساتھ راہ بتانے والے کے پیچے چلا جا رہا ہے۔ لیکن نمازی اور حاجی دونوں کا ایمان ہے کہ نماز فریفہ اللی ہے جس کے اداکرنے کا پابند میں بھی ہوں اور میرا بیا امام اور بیر راہ بتانے والا بھی اس فریضے کا پابند ہے۔ پس اس کی نماز اور جج تقلیداً نہیں ہے بلکہ اللہ اور رسول ملتی کیا ماعت میں اور اس دلیل کے مان لینے میں ہے جو وہ جانتا ہے۔ پس اس کی نماز اور تقلید میں میل ہی کیا ہے؟ پھر یہ بھی تو سمجھو کہ بہت براعالم ایک بالکل کے مان لینے میں ہے جو وہ جانتا ہے۔ پس اس میں اور تقلید میں میں سنو۔ ایک جبتد ایک عامی کے پیچے بھی اقدا کرکے نماز میں سنو۔ ایک جبتد ایک عامی کے پیچے بھی اقدا کرکے نماز اور تقلید ایک ہی چیز ہے تو کیا جبتد ایک عامی کے پیچے بھی اقدا کرکے نماز میا سکتا ہے۔ والا سکتا ہے۔ اب تم بتاؤ کہ جب اقدائے نماز اور تقلید ایک ہی چیز ہے تو کیا جبتد ایک جانل کی تقلید بھی کر سکتا ہے؟ راہ بتانے والے عمواً دیماتی گوار محض بے علم ہوتے ہیں تو کیا ج کے راہے دکھانے میں انصی آگر کر لینا اس بات کی بھی دلیل بن سکتا ہے؟ کہ امور دین طال و حرام کے مسائل میں بھی اس کی بات بطور تقلید جبت شرعی مانی جائے؟ سنورسول اللہ ملتی ہی خوض کی خدمت آجرت پر حاصل کی تو کیا خوض نہرت کے بچالانے کے وقت مدینہ شریف کا راستہ بتلانے کیلئے ایک شخص کی خدمت آجرت پر حاصل کی تو کیا

تمهارے نزدیک حضور طبی اس کے مقلد ہوئ؟ حضور طبی الله کے حضرت عبدالرحمٰن بن عوف بی اس کے بیچھے ان کی اقتدا میں ا نماز فرض اداکی توکیا آپ طبی ان کے مقلد ہو گئے؟ عالم اپنے جیسے کے بیچھے اپنے سے کم درجے والے کے بیچھے بلکہ بالکل بے علم مخص کے بیچھے بھی نماز پڑھ سکتا ہے توکیا اس طرح تقلید بھی کر سکتا ہے؟ پس معلوم ہواکہ امامت اور سرداری کا تقلید سے کوئی تعلق نہیں۔

اور جواب بھی سنتے جاؤ جو لاجواب ہے۔ مقتری برابر ہر ہر چھوٹے برے رکن میں اپنے امام کی اقتراکرتا ہے حاجی

(۱۰۱)

برابر ہر گلی کوچہ ہردائیں بائیں میں اپنے رہبر کی مانتا ہے لیکن تم غجب مقلد ہو کہ اصل اصول میں اپنے امام کی نہیں
مانتے۔ امام کی تو ساری عمر تلاش دلیل میں 'اتباع دلیل میں گزری اور تہماری ساری عمربے دلیل میں اور اندھاپے میں گزرتی
ہے۔ وہ قرآن و حدیث کو سب پر مقدم کرتا رہا تم اس کے قول کو سب پر مقدم کرتے ہو وہ ہراختلاف کا فیصلہ وی اللی سے
کرنا فرض جانتا رہا تم ہراختلاف کو اس کے قول ہے فیصل کرنے بیٹھے۔ الغرض حقیقتاً تم نافرمان امام ہو تم کو ان کی حقیق پیروی
سے مطلقاً لگاؤ نہیں۔

صحابہ رشی آتی کا نومسلموں کو فتوی دینااور دلیل طلب کرنے کونہ فرمانا: دیل میں پیش کر دیا کرتے

ہو اس لیے لگے ہاتھوں اس کاجواب بھی لیتے جاؤ۔ سنو صحابہ اُنھیں وہ فتوے دیتے تھے جو سرکار محمدی سے انھوں نے حاصل کیے تھے 'وہ اُنھیں اپنی رائے اور اپنے قیاسات نہیں سکھاتے تھے۔ پس خود وہ فتوے دلیل تھے 'وہی احکام تھے 'وہی جست تھے۔ سحابہ وی اور اب ہم تم سے کہ یہ ہے جس کا عمد ہم سے حضور مان نے لیا اور اب ہم تم سے اس کا عمد لیت ہیں۔ تو کیا کوئی مفتی کسی مستفتی کو حکم رسول سناتے یہ بھی تمہارے نزدیک تقلید ہو گئی؟ سنو دلیل کلامِ رسول ہے ولیل کلامِ اللی ہے۔ پھر کوئی چیز دلیل نہیں۔ اس زمانے کے تمام لوگ اپنے نبی کی باتوں کے عاشق سے ان کی طلب میں بے تاب سے حضور النابيا ك فرمان عضور التي ك فعل حضور التي كى سنتول كى شول ميس لك ربت سے يو محاب سے يو محت سے اسى کو لیتے تھے نہی صحابہ زئی ﷺ اُنھیں دیتے تھے اور بتاتے تھے۔ کہاں یہ؟ اور کہاں یہ کمہ فلاں نے کیا کہا؟ فلاں ندہب کا فیصلہ کیا ہے؟ فلال امام كافتوى كيا ہے؟ ہر پچھلے كى مان لينے اور ہر پہلے كو چھوڑ دينے كى دهت۔ يمال تك كه جنس امام كى حيثيت دے رکھی ہے وہ بھی صرف گدی نشین ہیں تھم دوسری جماعتوں کے ہاتھ ہے۔ بہت سے اقوال ائمہ آج تک اچھوتے برے میں ہر زمانے کے علماء کے اقوال' ان کے فتوے' ان کے فیطے معترمانے جاتے میں ہر زمانے میں فقہ کی ایک تصنیف ہوتی ہے۔ ہر ملک کا فرہب جداگانہ ہے نیچ اور پھر نیچ والوں کے قول پر فقے ہوتے ہیں۔ زمانے کے گزرنے کے ساتھ مقلدین میرهیاں اتر رہے ہیں ہر کتاب کا رنگ دیکھو متقدمین نے یوں کما متا خرین نے یہ فرمایا۔ پھر ہم پوچھتے ہیں کا اے تقلید کے فدائيو! صحابہ میں سے کس نے تابعین کو فرمایا کہ تم اپنے میں سے کسی ایک کو پیند کر لواور سارے دین میں اس ایک کی تقلید كياكرو- اس كے سوا ووسرول كے اقوال كى طرف نظر بھى نہ اٹھاؤكتاب و سُنت سے احكام بى نہ لو- تقليد محضى كواس كالغم البدل سمجھو۔ انھوں نے کب کسی کو ہدایت کی کہ تہمارے پاس قرآن و حدیث پیش ہو تو تم دیکھو۔ تہمارے امام کے مطابق کہا ہے کہ وہ تو مکتہ میں بنو ہاشم کی منزلول میں اترے اور میں بیداء میں اترا جو ان سے بہت ہی دور اور سب سے آخری منزل ہے۔ اور شاعر کمہ رہا ہے وہ مشرق کو چلا اور میں مغرب کو۔ اب سمجھ لو کہ مشرق مغرب میں کتنا فاصلہ ہے؟ ایک اور شاعر کا قول ہے۔ اے ثریا ستارے کو سمبل ستارے کے نکاح میں دینے والے! ذرا سمجھ تو سسی کہ وہ تو شام میں ٹھرے گا اور بیہ مین میں ان کا میل کیا؟ دراصل اسی طرح تہمارے اور صحابہ کے طریق میں بُعد اور دوری ہے۔

تقلید کالوازماتِ شرع سے ہونے اور اس کی طرف بے بس ہو جانے کاجواب تقلید کے درپے میں ہو جانے کاجواب تقلید کے درپے تم ہو اور جس تقلید کے خالف ہم ہیں اس کا تو بطلان و ضاد لوازم شرع میں سے ہے۔ جیسے کہ ہم برابربیان کرتے چلے آئے ہیں جن مسائل کو تم تقلیدی کتے ہو وہ دراصل بطور اتباع دلیل کے ہیں نہ کہ تقلیدی طور پر- تم آخیں تقلیدی کتے رہو اس سے تقلید اس کا تو باطل ہونا ظاہر ہے۔ اس کے مزید دلائل بھی من لو۔

جو چیزاوازم شرع میں سے ہو۔ اس کی ضد کاباطل ہونا بھی لازمہ شرعیہ ہو گا۔ اگر تمهاری یہ تقلید لازمہ شری ہے تو معلوم ہوا کہ دلیل کا طلب کرنا دلیل کی پیروی کرنا دلیل ہے۔ مسئلہ سمجھنا باطل ہے دو تقیفوں میں سے ایک کا وجود دو سری کی نفی ہے۔ دو ضدوں میں سے ایک کا ثبوت دو سری کی تر دید ہے۔ پس اب بفول تمہارے اصول شرعی بیہ قائم ہو گاکہ تھلید ہی دین ہے اجتماد و استدلال غلط اور باطل طریقہ ہے۔ اگر تمهاری طرف سے کما جائے کہ ہم تھلید اور دلیل کی طلب دونوں کو دین میں سے سیحصتے ہیں ہاں ایک دوسرے سے زیادہ کمال والا ہے تو فضلیت کی کی والے سے فضلیت کی زیادتی والے کی طرف گھوم جانے میں کوئی حرج نہیں۔ اس کے جواب میں ہم کہیں گے کہ جب تمهارے نزدیک اجتماد کا دروازہ بند ہو چکا ہے اس کا طریقہ کٹ چکا ہے تقلید فرض ہو گئی ہے پھراس سے بٹ کراس چیز کی طرف جانا جس کا دروازہ بند ہے جس کا راستہ ٹوٹ چکا ہے یہ تو معصیت ہو تی اس کا کرنے والا گنگار ہوا۔ جب اسے مان لیا گیا اور بے مانے چارہ نہیں ہے تو ثابت ہو گیا کہ قرآن و حدیث کے علم کا طریق منقطع ہو چکا اللہ کی صحیح جمت سے دنیا خالی ہو گئ اب تم ہی بتلاؤ کہ اس عقیدے کے باطل اور غلط ہونے میں کیا شک رہ گیا؟ خصوصاً اس حدیث کی روشنی میں جس میں فرمان رسالت مآب ما تاہیم ہے کہ میری اُمت میں سے ایک جماعت ہمیشہ حق پر رہے گی ان کے درپے آزار ہونے والے اُٹھیں کوئی نقصان نہ پہنچا سکیں گے ان کے مخالف ان کا پچھ نہ بگاڑ سکیں گے' یہاں تک کہ قیامت قائم ہو جائے۔ ہیں جماعت اہل علم و معرفت کی جماعت ہے جو بصیرت کے ساتھ قرآن و حدیث کی عامل اور عالم ہے بخلاف ان اندھوں کے جو بوجہ تقلید اپنی جمالت کا بیان اپنی ہی زبانوں سے کرتے ہیں۔ الغرض لوازم شرع میں سے تو یہ ہے کہ انباع اور اقتدا کی جائے قرآن و حدیث کو لوگوں کی رائے پر مقدم رکھا جائے علا کے اختلاف کا اس سے فیصلہ کیا جائے۔ لیکن قرآن و حدیث سے بے نیازی کرنا'لوگوں کی رائے کو اس پر مقدم کرنا' جو اپنانصب العین قرآن و حدیث اور اقوال صحابہ کو ٹھمرائے اس پر اعتراض کرنا' علماء کے اقوال اس پرپیش کرکے جو موافق ہوں مانے اور جو قرآن و حدیث کے خلاف ہوں اُنھیں چھوڑ دے ایبا کرنے والوں پر دانت پیینا' یہ تو وہ حقیقت ہے جس کا بطلان و فساد لوازم شرعیہ میں سے ہے جب تک بیر نہ مان لیا جائے دین کامل ہو نہیں سکتا پس کہاں تو بیہ جو سراسر حق ہے اور کہاں وہ تقلید جو سراسر باطل ہے۔

مدیث کے ماننے میں بھی راویوں کی تقلید ہے 'اس کاجواب اس میں بھی تو تم ان کے راویوں کے ماننے میں بھی تو تم ان کے راویوں کے

مقلد ہو۔ عالم کے ہاتھ میں راویوں کی تقلید ہے۔ حاکم کے ہاتھ میں گواہوں کی تقلید ہے' اس طرح عای کے ہاتھ میں علماء کی اقلید ہے۔ اس کا جواب ہم ہارہا دے چکے کہ یہ اتباع ہے اللہ کی اور اس کے رسول کے حکم کی اسے تقلید کمنا تو گویا دنیا کے پردے پر تحقیق کو نہ مانا ہے۔ علماء اور مجتمد تو ایک طرف اس سے تو صحابہ بھی مقلد ثابت ہوتے ہیں۔ ایسی بے جگم بات تو وہی کر سکتا ہے جو حق سے اوٹ میں ہو جو جمالت تقلید میں اندھا ہو رہا ہو۔ یہ تو ایک صحیح بات کو لے کر اس سے غیر صحیح بات کو ثابت کرنا ہے جو چیز دونوں میں ملی جلی ہے اسے لے لیا اور جو چیز دونوں کو الگ الگ کرتی ہے اس سے آئے سے بند کر لیس۔ اس کو ثابت کرنا ہے ہو چیز ہونوں میں ملی جلی ہے اسے لے لیا اور جو چیز دونوں کو الگ الگ کرتی ہے اس سے آئے تھیں بند کر لیس۔ اس کو باطل قیاس اور تہاری تقلید دونوں سگی بہنیں ہیں۔ بچی خبر کو تو لیس۔ اس کو باطل قیاس کے مانے والے کو مقلد کہنے پر ہی تہارا اصرار سے تو زیادہ سے زیادہ یہ مقلد دلیل ہوا نہ کہ مقلد صحف سے لاحول ولا قوۃ اِلاّ باللہ۔

اگر تقلید میں خطا ہو سکتی ہے تو ولیل کی سمجھ میں بھی ہو سکتی ہے:

ایس اللہ میں خطا ہو سکتی ہے تو ولیل کی سمجھ میں بھی ہو سکتی ہے:

ایس اللہ کہ ممکن ہے مقلد خطا میں گرفتار ہو جائے جس کی تقلید کر رہا ہے۔ ہو سکتا ہے کہ اس کا فتو کی غلط ہو۔ لیکن صاحب حق کے لیے تم اس پر نظر و استدلال ضروری جانے ہو تو کیا اس میں اس سے خطا کا ہو جانا ممکن نہیں؟ بلکہ بھتد کی تقلید تو اس بارے میں کم اندیشے کی چیز ہوگی جیسے ایک وہ شخص جو ناواقف ہے وہ سودا خریدنے کو نگلے تو ظاہر ہے کہ بھتد کی تقلید تو اس بارے میں کم اندیشے کی چیز ہوگی جیسے ایک وہ شخص جو ناواقف ہے وہ سودا خریدنے کو نگلے تو ظاہر ہے کہ اگر آپ ہی سودا کرے گا تو زیادہ نقصان اٹھائے گا بہ نبیت اس کے کہ اس سودے کے کسی ماہر دلال کو بھی میں فالے اس سے اس کی غرض عمدہ طور سے حاصل ہو گی۔ اس کا جواب بھی س لیجئے۔ ہم تقلید سے روکتے ہیں اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کر کے اور اس لیے کہ اللہ اور رسول نے اس سے روکا ہے اور مقلدین کی فدمت کی ہے اور ہر جھڑے کا فیصلہ اپنی رسول ساتھ کے کہ وار اس کے اور اس کے رسول ساتھ کے کہ حاکم صرف وہ بی ہوں اور اولیاء اور معبود رسول ساتھ کے کہ حاکم صرف وہ کی ہواؤ این کے علاوہ اور اولیاء اور معبود نہ بناؤ۔ کہ ان کے علال و حرام کو مانے جلے جاؤ ایساکرنے والوں کو چوپائے جانوروں سے تشبید دی۔ (الاعراف: ۱۵۸)

بیشک اولی الامرکی اطاعت کا عظم دیا۔ (ناء: ۵۹) لیکن اس وقت جبکہ وہ اس کے رسول کے مطبع ہوں آپ کی شنت و حدیث کی خبر دیتے ہوں۔ کیا ٹھیک ہے؟ خود اپنے نفس کریم کی قتم کھا کر فیصلہ کر دیا کہ ہم اس کے نزدیک مومن نہیں ہو سکتے جب تک کہ اپنے تمام اختلافی امور کا فیصلہ حدیث رسول سے نہ کر لیا کریں۔ اس کے سواکی اور کو حاکم نہ ما نمیں پھر آپ کے حکموں سے کوئی تنگی دل نہ رکھیں سینہ کھول کر آپ کے احکام کے سامنے سراور دِل جھکا دیں۔ (نساء: ۱۵۵) بخلاف مقلدول کے کہ ان کا دل اپنے امام کے اور اپنے نہ ہب کے خلاف حدیث ماننے کو نہیں چاہتا۔ بلکہ ہمیں عظم ہوا کہ ہم حضور مائی ہے ہر ہر قول کو سرآ تکھوں پر رکھیں اور تسلیم کی عادت ڈال لیں۔ قرآن نے ان کی ندمت بیان کی جو رسول مائی ہے سا اوروں کی طرف مائل کا لے جانا ضروری تھا ایسے ہی آج بھی سوا اوروں کی طرف مائل کا لے جانا ضروری تھا ایسے ہی آج بھی آپ کی حدیث کی طرف مائل اوروں سے پوچھے تو اللہ کے آپ کی حدیث کی طرف مدیث مائل لیتے اپنا منہ سیاہ کرنا ہے۔ آپ کی حدیث کی است ، آپ کی ہوتے ہوئے اوروں کے خلاف حدیث مسائل لیتے اپنا منہ سیاہ کرنا ہے۔ گو آپ فوت ہو گئے لیکن آپ کی سنت ، آپ کی ہوتے ہوئے اوروں کے خلاف حدیث مسائل لیتے اپنا منہ سیاہ کرنا ہے۔ گو آپ فوت ہو گئے لیکن آپ کی سنت ، آپ کا علم ، آپ کی ہوایت ، آپ کا دین فوت نہیں ہوا ، آپ کی کریم شخصیت گو ہم گو آپ فوت ہو گئے لیکن آپ کی سنت ، آپ کا علم ، آپ کی ہدایت ، آپ کا دین فوت نہیں ہوا ، آپ کی کریم شخصیت گو ہم

میں ہے اٹھ گئی لیکن آپ کا طور طریقہ بھراللہ آج بھی ہم میں محفوظ ہے اور ہیشہ تک رہے گا۔ علم و ایمان بھراللہ اپنی جگہ ہیں ہو انھیں ڈھونڈے گایا لے گا۔ جو ذکر اللہ نے اپ رسول پر اتارا اس کی خفاظت کا ذمہ دار وہی ہے۔ وہی اس کا حامی اور ناصر اور محافظ ہے۔ ہر زمانے میں وہ جت ہی رہے گا۔ اور باتی ہی طگ ہیں ہے ورنہ نبی بھی نہ آتا اور یہ بھی محفوظ نہ اس لیے اس قرآن کی اور اس حدیث کی حفاظت خود اللہ نے اپنے میں رکھی ہے ورنہ نبی بھی نہ آتا اور یہ بھی محفوظ نہ ہوتی و دنیا میں دین رہتا کیے؟ پس جس طرح صحابہ پر خود حضور اٹھائے سے علم دین کا لینا مسائل کا معلوم کرنا اختلافات کا فیصلہ کرانا واجب تھا اس طرح آج ہم پر آپ کی حدیثوں کا حکم ہے نہ وہ حکم منسوخ ہوا نہ منسوخ ہو گا جب تک نظام عالم فیصلہ کرانا واجب تھا اس طرح آج ہم پر آپ کی حدیثوں کا حکم ہے نہ وہ حکم منسوخ ہوا نہ منسوخ ہو گا جب تک نظام عالم قائم ہے تھم ہی ہے۔ ان کی جناب باری عزوجل نے ذمت بیان کی جو اللہ اور رسول ساتھ کے کلموں سے منہ موڑیں اسے ڈرایا کہ کمیں اس پر کوئی ناگسانی مصیب یا کوئی ستم کیش عذاب نہ آجائے ول اور روح جسم اور بدن بڑاہ نہ ہو جائے۔ ول گراتا ہے نہ مانے سے جسم گرتا ہے نہ عمل کرنے سے پس دل پر فتنہ اترتا ہے جسم پر عذاب نازل ہوتا ہے۔ فرمان عائی شان شان مور و عورت کو حدیث رسول ساتھ کے بعن کی تم تقلید کرتے ہو اس پر اللہ اور رسول ساتھ کے بعض فیصلے مخلی رہی محابہ بڑی تھی پر تو مخفی رہیں میں بی بی نہیں تو یہ صرح کی خال نہی نہیں ہے۔

وہ حدیثیں جو حضرت صدیق اکبر رضائتہ کو معلوم نہ تھیں کے ورش کا سئلہ معلوم نہ تھا جب تک کہ حضرت محدیق رہا کہ شمید کی دیت نہیں یہاں حضرت محد بن مسلمہ اور حضرت مغیرہ بن شعبہ رہا نے معلوم نہ کرایا۔ (۲) آپ پر یہ مخفی رہا کہ شمید کی دیت نہیں یہاں تک کہ حضرت عمر رہا تھ کے معلوم کرایا بھر آپ نے رجوع کیا۔

 فرمان کے خلاف مدیث پیٹی تو آپ نے اس سے رجوع کرلیا۔ (٨) الگلیوں کی دیت کے بارے میں آپ کو یہ مدیث نہیں ملی تھی کہ سب کیال ہیں آپ ان میں فرق کرتے تھے یہاں تک کہ مدیث برابری کی ال گئ- اور آپ نے اپ فتوے سے رجوع فرمالیا- (٩) ج کے متعہ کے آپ قائل نہ تھے یہاں تک کہ جب حدیث کی اپ فتوے اور تھم سے رجوع فرمالیا- (١٠) آپ لوگوں کو جیوں کے نام پر نام رکھنے سے منع قرماتے تھے یہاں تک کہ حضرت طلحہ روائٹر نے کما کہ حضور مالی اے میری کنیت ابو محد رکھی تو آپ اپنے فتوے سے باز آگئے پھر کسی کو منع نہیں فرمایا۔ آپ خیال فرما لیجئے کہ یہ صحابہ یقینا حضرت فاروقِ اعظم براللہ سے نیچے کے درج کے ہیں لیکن جو حدیث انھوں نے بیان کی اس کے ماننے میں آپ نے تامل نہیں فرمایا۔ (١١) آپ پر مضمون آيت قرآني : ﴿ إِنَّكَ مَتِتُّ ﴾ (آل عمران : ١٣٣٠) اور مضمون آيت قرآني : ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ ﴾ پوشیدہ رہا۔ جب حضرت صدیق اکبر راتھ سے ان آتوں کی تلاوت سی فرمانے لگے واللہ! گویا کہ میں نے اس سے پہلے ہے آیتیں سنی ہی نہ تھیں۔ (۱۲) آمخضرت سال کیا ازواج مطمرات اور آپ کی صاجزادیوں بھی ف کی جو مرتقی اس سے زیادہ بھی جائز ہے یہ مسلہ بھی آپ پر مخفی رہایمال تک کہ ایک عورت نے قرآن پاک کی اس آیت کی تلاوت کرسنائی : ﴿ وَاتَّنِعُمْ إخدهُنَّ قِنْطَارًا فَلاَ تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئًا ﴾ (نماء: ٢٠) أكرتم نے عورتوں كومريس خزانے كاخزاند دے ركھا موجب بھى تم ان سے کچھ بھی واپس نہیں لے سکتے۔ یہ من کر فرمانے لگ عمر روائھ سے تو سبھی زیادہ سمجھدار فقید ہیں یمال تک کد عور تیں بھی۔ (۱۳۱) آپ پر دادا کا اور کلالہ کا مسلم پوشیدہ رہا۔ مود کے بعض مسائل سے بھی آگاہ نہ تھے تمنائیں کرتے تھے کہ کاش كدان مسائل مين حضور النيايم ك صاف فيصله ميري سمحه مين بوت- (١٣) الله تعالى في النيام على الناتيم عداد آپ ك صحابے سے مکتہ شریف میں جانے کا وعدہ مطلقاً کیا تھا نہ کہ حدیبیہ والے سال کالیکن آپ اسے حدیبیہ والے سال کابی وعدہ سجھتے رہے یمال تک کہ خود رسولِ اکرم سال اللہ نے سمجھایا۔ (۱۵) آپ پر بد جواز بھی مخفی رہا تھا کہ احرام والے نے لیے خوشبو کا باتی رہ جانا اور قربانی کے بعد خوشبو کا استعال کرنا طواف افاضہ سے پہلے خوشبو ملنا جائز ہے حالانکہ حدیث میں اس کا جواز صاف طور پر مروی ہے۔ (١٦) آپ پر حضور مالیا کا يہ فرمان بھي مخفي رہاكه طاعون والى جگه نه جاو اور تم وين مو اور طاعون آجائے تو بھاگو بھی مت۔

کون نہیں جانا کہ صدیق اکبر بڑاتھ کے بعد علم کے سب سے برے عالم آپ ہی تھے۔ حضرت ابنِ مسعود بڑاتھ کا فرمان کے کہ اگر سارے جمان کا علم ترازو کے ایک پلڑے میں رکھا جائے اور علم فاروقی دوسرے میں تو یقیناً حضرت عمر بڑاتھ کا علم سب سے بردھ جائے اور وزنی ہو جائے۔ حضرت اعمش کتے ہیں میں نے جب حضرت ابراہیم نخعی سے اس کا ذکر کیا تو آپ نے فرمایا واللہ علم کے دس حصوں میں سے نو کے بالک حضرت عمرفاروق بڑاتھ ہیں۔

وہ حدیثیں جو حضرت عثمان بن عفان بنائت کو معلوم نہ تھیں کا علم خلیفہ خالث کو نہ تھا یہاں تک کہ حضرت عثمان بنائت کو معلوم نہ تھیں کا علم خلیفہ خالث کو نہ تھا یہاں تک کہ حضرت عبداللہ بن عباس بی او اس بی او کہ ایک قرآن فرماتا ہے : ﴿ وَحَمْلُهُ وَ فِصَالُهُ فَلاَ فُونَ شَهْرًا ﴿ ﴾ (احقاف: ١٥١) مرت میں اور مت دودھ پلائی تمیں ماہ ہے ۔ اور جگہ ہے ﴿ وَ الْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ اَوْلاَدَهُ تُو حَوْلَيْنِ حَامِلَيْنِ ﴾ (بقرہ: ٢٣٣) مائیں زیادہ سے زیادہ دو سال تک دودھ پلائی تی دودھ پلائی کی زیادہ سے زیادہ دو سال تک دودھ پلائی تو خال ہے دودھ پلائی کی دیادہ سے نیادہ مدت تو بین ماہ کی ہوئی اور دودھ پلائی اور حمل کی کم مدت تمیں ماہ بتلائی تو ظاہر ہے کہ کم از کم مدت حمل کی چھ ماہ ہوئی۔ یہ سنتے ہی خلیف نے اپ خیال سے رجوع

كرليا ((فرضى الله عن الصحابة كلهم احمعين))

#### (١١٠) خضرت ابوموسى مِناتِيهُ :

ر یہ مسکد مخفی رہا کہ لڑی کے ساتھ بوتے کو چھٹا حقد میراث کا ملتا ہے یہاں تک کہ آپ سے فیصلہ نبوی ذکر کیا گیا۔ (۱۱۱) حضرت ابن عباس ریمانی ا

گدھے کے گوشت کو حرام نہیں کہتے تھے یہاں تک کہ آپ سے ذکر کیا گیا کہ خیبروالے سال حضور میں نے پالتو گدھوں کے گوشت کو حرام فرما دیا ہے۔

#### (١١٢) حضرت أبن مسعود وخالفه :

(111)

سنویہ بھی محض لفظی دھوکہ ہے کہ مقلد اپنے سے بردھ کر عالم کی تقلید کرنے میں حق سے زیادہ قریب رہے گا بہ نببت اس کے کہ وہ خود اجتماد کرنے بیٹھ جائے۔ ہم کتے ہیں کہ مقلد کے امام کے درجے کے بلکہ اس سے بھی بردھے ہوئے اور آئمہ جب اس کے امام کے خلاف کمہ رہے ہیں چراسے کیا خبر کون می تمیز کہ اس کا امام تو حق پر ہے اور سب ائمہ نعوذ باللہ ناحق پر ہیں۔ یہ تو آ تکھیں بند کرکے تیر چلاتا ہے۔ اس کو امام شافعی رائیے رات کو نکڑیاں چننے والے سے تشیبہ دیتے ہیں باللہ ناحق پر ہیں۔ یہ تو آ تکھیں بند کرکے تیر چلاتا ہے۔ اس کو امام شافعی رائیے رات کو نکڑیاں چننے والے سے تشیبہ دیتے ہیں

کہ ممکن ہے بجائے لکڑی کے بیر کسی افعی پریا کالے ناگ پر رات کے اندھیرے میں ہاتھ ڈال دے اور وہ پلٹ کراہے ڈس لے۔ لیکن بجائے اس تقلید کے جبکہ وہ اجتماد کرتا ہے اپنے علم اور اپنی وسعت کے مطابق حق ہی کی کوشش کرتا ہے تو اب دو ہی صور تیں ہیں یا تو حق تک پہنچ جائے گایا ممکن ہے راہ میں ہی رہ جائے پہلی صورت میں اسے دو اجر ملیں گے دو سری صورت میں بھی بید ایک اجر سے خالی نہیں رہے گا۔ بخلاف متعقب مقلد کے کہ اسے پہنچ جائے پر کوئی اجر نہیں اور خطا کرنے پر گناہ سے بچاؤ نہیں۔ تم کمو تو سمی کہ پہنچ جانا اور حق کا کھلنا کھلی اور دیکھتی آئھوں والے کے لیے آسان ہے؟ یا بند آئھوں والے اندھے کیلئے؟

#### (III')

سنو تقلید کرنے والا اگر اتن مصیبت پیٹے کہ فقماء کے اقوال جمع کرکے انھیں تولے اور پھراپنے امام کے قول کو مدلل کرکے اس کو درست سمجھے تو یہ عموماً ٹھیک بات کو پہنچ جائے لیکن اس شخیق کے بعد اس پختہ محقق کو مقلد کے گاکون؟ یہ تو دلیل کا تابعدار بن جائے گا اور اگر یہ ایسا نہیں کرتا تو پھر تم اے بہ نبیت شخیق کرنے والے کے اصلیت کو زیادہ پالینے والا کیے کہ گئے؟ ایک وہ جو پوری جدوجمد کرکے حق کو پہنچا اور درست بات کو حاصل کرنا چاہتا ہے۔ اور ایک وہ جو بلا شخیق صرف تقلیدی طور پر دوسرے کی مانتا ہے تم کمو تو سمی کہ ان میں کیا واسطہ؟ پھر تممارا یہ کمنا کہ یہ مقلد اس محقق سے زیادہ راست بازی کا پالینے والا ہے واللہ اللہ اللہ اللہ عمل ہے اندھرہے۔

#### (۱۱۵) چوتھا جواب :

علاء کے اختلاف کے وقت صحح راوعمل فی الواقع اسے نصیب ہو سکتی ہے جو ایسے وقت فرمانِ الی کی تابعداری کرے۔ اور فرمانِ اللی ایسے وقت ایسے مسئلے کو قرآن و حدیث کی طرف لوٹانا ہے لیکن جو اس کے برخلاف اپنے امام کے قول کی طرف لوٹاتا ہے سمی اور کے قول کی طرف خصوصاً حدیث و آیت کی طرف رُخ بھی نہیں کرتا وہ حق کے قریب اس سے زیادہ کیسے ہو جائے گا؟

### (۱۱۱) پانچوال جواب:

جو مثال تم نے قائم کی ہے تج تو یہ ہے کہ تم میں ہم میں تھانیت کا فیصلہ کرنے کیلئے یہ مثال ہی کافی ہے۔ دیکھو جو کی سودے کیلئے نکلا ہے یا جو کسی جگہ جانا چاہتا ہے اور ایک اسے کہتا ہے کہ یہ سودا لے لویا اس شہر کی یہ راہ ہے لیکن دو سرا جو اس سودے کا اور اس راہ کا اس کے برابر ہی جانے والا ہے 'وہ اس کے ظاف کہتا ہے۔ ایک تیسرا دونوں کے ظاف کہتا ہے۔ فرض کئی ایک بین اور ایک سے ایک بڑھ چڑھ کرہے اور ہر ایک اپنی الگ ہی الگ کہتا ہے۔ ایسے وقت بتلاؤ کہ ایک عظم نظم کی آئی ہیں برکہ کرنے ہے دائیں بائیں لگ کراپی تھیلی سے یا پی جان سے کیا آئی ہیں بند کر کے ایک کے ہاتھ میں تھیلی سونپ کریا ایک کے کہنے سے دائیں بائیں لگ کراپی تھیلی سے یا پی جان سے ہاتھ وھو لے گا؟ نہیں بلکہ وہ تردد میں ہو جائے گا ان میں سے ایک کی نہ مانے گا اور اس کا طلب گار ہو گا کہ کوئی دیل اس کے ہاتھ لگے کوئی بیرونی علم خود اسے حاصل ہو۔ اس طرح طالب دین کو چاہیے کہ اٹمہ کا اختلاف دیکھ کروہ قرآن و حدیث کی طرف رجوع کرے۔ یہ نہیں کہ آئی بین کہ آئی ہیں بند کرکے ایک کے پیچے لگ جائے اور سب کو جواب دے دے۔

مقلدین سے آیک ایساسوال جس سے تقلید کاصفایا ہوجاتا ہے۔ خاف کل علاء کی تقلید جائز جانے ہو؟ یا بعض کی جائز نہیں؟ اگر سب کی تقلید جائز ہے تو پھرایک کے پیچے پڑ جانے کی کیا وجہ؟ جیسے اس امام کی ذات قابل تقلید ہے دو سرے امام کی بھی ہے کیا وجہ کہ عمر بھراسی ایک امام کی مانی جائے۔ اس کے حلال و حرام کو طلال و حرام سمجھا جائے اس پر فتوے اور فیصلے ہوں۔ کیا وجہ کہ امام بھی صرف اس ایک کو کما جائے اور اپنی نسبت بھی اس ایک کی طرف کی جائے اور بر سر جن بھی صرف اس ایک کو کما جائے اور اپنی نسبت بھی اس ایک کی طرف کی جائے اور بر سر جن بھی صرف اس ایک کو سمجھا جائے۔ کیا وجہ کہ اس کی ایک بات بھی نہ چھوڑی جائے اور دو سرے کی ایک بات بھی نہ ہی اور عالم وہ بھی اور عالم وہ بھی اور تقلید اس کی بھی جائز اور اس کی بھی۔ اگر واقعی ان کی تقلید دین بیت بھی دین بیس پھر جن کے اقوال آپ نے چھوڑے وہ بھی دین تھا جس سے آپ دست بردار بن گئے۔ اور اگر ان کے اقوال دین نہیں بیں تو پھر ان کا ماننا کیسا؟ بسرصورت یوں اور ووں تمہاری تقلید تو باقی رہ نہیں عتی۔ آؤ اس کی وضاحت سنو۔

(۱۱۸) جس کی تقلید تم کرتے ہو جب اس سے کسی مسلے میں دو قول مردی ہوئے ہیں تو تممارے نزدیک دونوں قابل عمل ہیں 'دونوں نہ ہمتدین دو سرے مجتد کے قول کو جو ان کے قول کے خلاف عمل ہیں 'دونوں نہ ہمتدین دو سرے مجتد کے قول کو جو ان کے قول کے خلاف ہے انہی کے قول کا درجہ دے کر دونوں کے قول مثل اس ایک کے دو قولوں کے کیوں داخل نہ ہب اور قابل قبول نہیں جانے ؟ بہت ممکن ہے بلکہ ایسا واقع ہے کہ اس امام کے قول سے اس امام کا قول کتاب و سنت سے زیادہ قریب اور قبولیت کے زیادہ لاکق ہوتا ہے۔

اے گروہ مقلدین! تمہارے زمرے میں سے کوئی کچھ فتوئی دے اور ہو وہ تمہارے امام کے خلاف تو تم اسے اور ہو وہ تمہارے امام کے خلاف تو تم اسے اور اللہ وجہ بھی امام کے قلاف ان کے تذہب ہی کا ایک قول سمجھ کر مان لیتے ہو۔ کہ دیتے ہو کہ یہ بھی امام کے قول پر تخریج ہم کو امام کے خلاف ان کے شاگر دول کے بیسیوں اقوال لیے ہیں ان پر فتوئی دیا ہے اور ان کو امام کے قلاف ہوتے ہوئے ماتا ہے۔ پھر تعجب ہم جو اور امام ہیں جو تمہارے امام سے کی طرح کم نہیں ہیں بلکہ بعض ان سے سوا اور ان سے بڑھ پڑھ کر ہیں جب ان کا قول تمہارے امام کے خلاف ہوتا ہے تو لینا تو ایک طرف تم تو اس کی طرف تم تو ام کے برابر بلکہ امام سے بھی بڑھ کر فقہ و اجتماد والے ہیں۔ واللہ! تمہارے امام ابو حنیفہ دولتھ کے ایک نہیں بلکہ تمام شاگر دول سے بڑھ کر اور تمہول کی بھی نہیں بلکہ تمام شاگر دول سے بڑھ کر اور تمہول کی بھی نہیں بلکہ تمام شاگر دول سے بڑھ کر اور تمہول کی بھی نہیں مانے یہ تو لیکن دو سرے امام کی مام بیل کو ان اسلام کا تقلید کا دیانت کا غرض ہر مان کے امام بھی چھوٹا اور خریب کا دین کا اسلام کا تقلید کا دیانت کا خرض ہر عدیث بھوٹ کا کوناڈ استخفراللہ۔

اگرتم ہمارے ان بے پناہ اعتراضات کی تاب نہ لا کر اپنا بچاؤ ای میں دیکھو کہ آؤیںاں سے بھاگ کھڑے ہوں اور (۱۲۰) کمہ دو کہ ہم سب کی تقلید کو جائز نہیں مانتے بلکہ بعض کی تقلید کے جواز کے قائل ہیں۔ اور تم میں کی ہرجماعت

کے کہ ہمارا امام تقلید کے لائق ہے نہ کہ اور۔ تو پیشک تم نے ان تیروں سے جو اب تک ہمارے ترکش سے نکلتے رہے پناہ پا
لی لیکن یہ نہ سمجھو کہ تم بی ہی گئے۔ لو اب لیتے جاؤ۔ بتاؤ کیا وجہ کہ امام ابو حفیفہ تقلید کیے جانے کے لائق ہوں؟ اور امام
شافعی روائیے نہ ہوں؟ کس آیت سے تم نے اس کی تقلید کی اور اس کی چھوڑی؟ کس حدیث سے تم نے یہ تقلیم کی؟ کس
دلیل سے تم نے ایک کو پکڑا ایک کو چھوڑا؟ کیا وجہ کہ تم میں سے ہر جماعت اپنے امام کی طرف دو سروں کو بلاتی ہے؟ اور
اس دو سرے کی طرف سے ہٹاتی ہے؟ اور اس طرح اُمت مرحومہ میں تفرقہ ڈالتی رہتی ہے اور دینِ اللی کو یہ جماعت اپنے
امام کے تابع وہ جماعت اپنے امام کے ماتحت کر رہی ہے۔ تمہارا آپس کا یہ اضطراب و اختلاف ہی بتا رہا ہے کہ تم سب
ہموٹے ہو تقلید اللہ کی طرف سے نہیں تقلید دینِ اللی میں داخل نہیں۔ دینِ اللی اختلاف ہی بتا رہا ہے کہ تم سب
ہموٹے ہو تقلید اللہ کی طرف سے نہیں تقلید دینِ اللی میں داخل نہیں۔ دینِ اللی اختلاف ہی کتابوں کا مطالعہ کرے تو ان
ہمارے خاتلاف سے تو سر چکرا جائ طبیعت اکتا جائے گئے آئیں الٹنے گئیں۔ بس بس بمی اختلاف تمہارے
کے اختلافات سے تو سر چکرا جائے طبیعت اکتا جائے "قے آنے گئے" آئیں الٹنے گئیں۔ بس بس بمی اختلاف تمہارے
نہ نہوں کی غلطی بتانے کے لئے ہمیں تو کافی وافی ہے۔ سفتے ہو واللہ جو شخص صحابہ کی تقلید حرام کمہ کر پھراپنے امام کی تقلید کو

سنو مقلد کی ۱۹۱۱ ویں دیل اس و مقلدین نے تو صاف الله اور رسول می ایک کی کھان کی ہے۔ انھوں نے رو تقلید کی ۱۹۱۱ ویں دیل اس مقلدین نے تو صاف الله علی ہمی شرکت کر لی ہے۔ صاف تکھتے ہیں کہ اب ذیمین الله کی جمت رکھنے والوں سے خالی ہے۔ مدتوں سے جمتد پیدا نہیں ہوئے نہ اب قیامت تک ہوں گے۔ کہتے ہیں کہ ابو حفیفہ ابو یوسف ن فر 'حمد اور حسن کے بعد کی کو جمتد کے اقوال میں سے افقیار کرنے کا منصب بھی باتی نہیں رہا۔ اکثر خفیوں کا کمی قول ہے۔ بربن علاء قشیری مالکی کہتے ہیں کہ افتیار کا منصب دو سری صدی کے بعد باتی نہیں رہا۔ اکثر خفیوں کا سفیان ثوری 'وکچ بن جراح' عبدالله بن مبارک برا شخیلے کے بعد سے مرتبہ کی کو میسر نہیں ہوا اور نہ ہو گا۔ ایک جماعت کا خفیان ہوری وکچ بن جراح' عبدالله بن مبارک برا شخیلے کے بعد سے مرتبہ کی کو میسر نہیں ہوا اور نہ ہو گا۔ ایک جماعت کا حضرات ان کی طرف منسوب ہیں افتیار کا حق کی کو نہیں ان کے مقلدین ۔۔۔ میں اس بارے میں اختلاف ہے کہ جو معرات ان کی طرف منسوب ہیں ان میں ہے کس کا قول مانا جائے؟ اور اس پر فتوی اور تھم لگایا جائے اور کون اس منصب خوات ان کی طرف منسوب ہیں ان میں ہے کس کا قول مانا جائے؟ اور اس پر فتوی اور اس میں بین جیے ابوالمعلی ایک جماعت نہ ان میں ہے نہ ان میں ہیں جیے ابوالمعلی ایک جماعت نہ ان میں ہے نہ ان میں ہیں جیے ابوالمعلی ایک جماعت نہ ان میں ہیں جی روے نور نور کی خدائی جمت کی کے ہاتھ میں باتی نہیں اور سب اندھے کے پھر ہیں سب بے لیل باتیں ہیں الغرض ان سب کے نزدیک خدائی جمت کی کے ہاتھ میں باتی خیس والا ایک بھی روے نور نور نور ہیں ان کا منصب مقلدے ذائد نہیں ظاہر ہے کہ مقلد اجتباد ہو کورا'

اہل حق ہمیشہ محقق رہے ہیں نہ کہ مقلل پنچا دیا ہے کہ روئے ذمین پر ایک بھی ایبا نہیں جے کتاب اللہ اور اہل حق ہمیشہ محقق رہے ہیں نہ کہ مقلل پنچا دیا ہے کہ روئے ذمین پر ایک بھی ایبا نہیں جے کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ طاقیم اس نیت سے دیکھنا حلال ہو کہ ان سے احکام شرع لے۔ نہ کوئی ان سے فتوے دے سکتا ہے نہ ان سے فیطے کر سکتا ہے ہاں قرآن و حدیث کو اپنے امام اور اپنے مقلد کے قول پر پیش کرے موافق ہو تو قبول ورنہ مردود۔ تو

غرض و مقصد مدار حلت و حرمت صرف ائمہ کے اقوال رہے نہ کہ حدیث و قرآن۔ واللہ صرف ان حرمتوں کے اجماع کا خیال ہی تقلید کی حرمت کے لیے سورج سے زیادہ روشن دلیل ہے۔ مقلدو تم کوشش کرتے رہو تم چراغ اللی کو بجھاتے رہو لیکن رہ تو اپنا نور پورا کر کے ہی رہے گا گو تہیں بڑا گئے۔ پروردگارِ عالم تو اپنے نبی کے اس قول کو سچا کر کے ہی رہے گا کہ زمین پر ہروفت ایک جماعت خدائی ججت و دلیل پر قائم ہی رہے گا۔ اور اس حق پر وہ چٹی رہے گا۔ جس حق پر اللہ نے ایک بی رحمت کو بھیجا ہے۔ آپ فرما گئے ہیں کہ اللہ تعالی ہر صدی کے سرے پر اس اُمت میں ایسے کو بھیج گاجو اس اُمت میں ایسے کو بھیج گاجو اس اُمت کے لیے اس دین کو نیا کروے۔ فالحمد للہ۔

(۱۲۳) ایک بالکل صاف بات اور بھی من او۔ جب تم نے سے اجتماد کی بندش بھی تقلید کی تردید کی دلیل ہے: مان لیا کہ ائمہ کے زمانے کے بعد کسی کو اختیار کرنے کا اختیار بھی باقی نمیں رہا تو پھر تہیں بھی یہ اختیار نمیں پھرتم نے ایک امام کے اقوال کو اور اماموں کے اقوال پر کیسے اختیار کر لیا؟ ایک کی تقلید کر کے باقی کی تقلید کیوں چھوڑ دی؟ یہ اپنے سارے اصولوں کا گلا کیوں گھونٹ دیا؟ مخلوق اللہ پر تو اتنی تنگی کردی کہ کوئی صاحب اختیار کوئی حدیث قرآن کا مجتد کوئی دلیل والا باقی ہی نہیں کسی کوحت ہی نہیں کہ دلیل سے مسائل الے۔ لیکن پھر جناب نے تقلید کیے لے لی؟ یہ بھی تو چار میں سے ایک کو اختیار کرنا ہے۔ جب تحقیق ہی نہیں جب ولیل سامنے ہی نمیں تو فلاں تین امام کے مسلک سے فلال ایک امام کا مسلک صحیح ہے یہ کیے مان لیا؟ اور پھراس پر کیے جم گئے؟ اورول پر تو قرآن و حدیث میں اجتماد کرنائم نے حرام قرار دیا اور اپنے لیے تقلید میں اجتماد کرنا جائز قرار دیا؟ کتاب و سنت کے اختیار میں تو حرمت لیکن تقلید کے اختیار میں فرضیت؟ یہ نرا تعصب نہیں تو کیا ہے؟ چار اماموں میں سے کس کی تقلید کی جائے؟ اس میں تو تم نے مجتمد کا کام کیا؟ لیکن قرآن و حدیث پر نگاہ ڈالنا بھی حرام کیا۔ دنیا کے لوگو! کیا دنیا سے منصفی اٹھ گئی؟ کیا کر رہے ہو؟ جتنا تقلید کے ساتھ کرتے ہویا اجازت دیتے ہواللہ کے لیے قرآن و حدیث کا اتنا مرتبہ تو رکھو۔جس پر عمل فرض اس ير سے توتم دنيا كو دھكے دے رہے ہو اور جس كا شوت كتاب اللہ سے نہيں ، حديث رسول الله الله الله الله الله نمیں اجماع أمت سے نمیں واس صحح سے نمیں صحاب سے نمیں کابعین سے نمیں کلکہ خود امامول سے نمیں۔ اسے تم مسلمانوں پر واجب کمہ رہے ہو اور جب ہم اس کے خلاف لب ہلاتے ہیں تو تم ہماری زبان بندی اور گلو گیری کرنے لگتے ہو-(۱۲۴) اچھا اور طریق سے بھی من لو۔ جبکہ دوسری صدی کے بعد مقلد ہو کر پھر بھی اجتماد کے درجے پر قدم تیرے نزدیک اختیار باقی ہی نیں رہا اور نہ تیرے غیرے نزدیک رہا پھر تو آپ پیدا ہو تا ہے اس کے بعد ۲۹۰ ہجری میں پھرتیرے لیے یہ کمال سے جائز ہو گیا کہ حفی شافعی حنبلی چھوڑ کرمالکی بے۔ امام مالک رطانی کے قول کو پند کرے اور ان سے افضل تر صحابہ اور تابعین اور ان جیسے صدم فقها کے قول کو ترک کر دے۔ جو ان کے زمانے میں تھے اور جو اب بیں اور جو بعد میں ہول گے۔ اس قول کا تفصیلی مطلب سے ہوا کہ اشھب ابن ماجشون' مطرف بن عبدالله' اصنع بن خرج' تحنون بن سعيه' احمد بن معدل اور ان کے طبقہ کے دیگر فقها ان سب کو اختیار کا منصب دو سری صدی تک تھا۔ 199ھ کے ختم ذی الجتہ تک تھا لیکن ۲۰۱ھ مخرم کا چاند چڑھتے ہی ہیہ اس منصب سے اور وہ منصب ان سے الگ ہو گیا۔ چاند چڑھتے ہی بلکہ اس مینے کاسورج غروب ہوتے ہی بلا مملت ان سے یہ منصب چھن گیا ، ب افتیار ہو کے رہ گئے۔ یہ کلام تو تھا ان سے اب ہم دوسری جماعت سے بھی دو دو باتیں کرتے ہیں کہ کس قدر اندهر کیا ہی ماتم

کا موقع ہے؟ کہ تم نے جسے چاہا اسے تو رائے قیاس سے مسائل دین نکالنے کا اختیار دے دیا اور جسے چاہا اس کے اقوال میں بھلے برے کا صراف بنا کر بٹھا دیا۔

مقلدین کی تھلم کھلا غیر منصفی اس عدر سر معندا کا سالہ بینہ کرکے برے برے ائمہ اسلام تفاظ دین کو بي كر ديا- كيول جي بيه بين حضرت امام احمد بن حنبل عضرت امام شافعي عضرت امام اسحاق بن راهويه عضرت امام محمد بن اساعیل بخاری مضرت امام داود بن علی السطائم اور ان جیسے اور ائمہ جو حدیث کے گرے سمندر قرآنی معلومات کے بے پایاں مواج دریا جو حدینوں کے صراف نفاد اور علم حدیث کے بانی مبانی تھ جو حدیث کی صحت و سقم کو پر کھ لیتے تھے جن کی نظریں اللد اور رسول ملت کے کلام میں اتنی وسیع تھیں کہ اورول کو بید حصتہ بہت کم ملا ہے۔ جو صحابہ اور تابعین کی باتول سے خوب آگاہ تھے جن کی استدلال کی طاقت کو دنیا آج تک مانتی ہے جن کی عملی تحقیق پر مسلمان اس وقت تک ناز اور بجا ناز کرتے ہیں۔ آخر کیا وجہ کہ اُنھیں اجتماد و اختیار سے کورا مانا جائے؟ اگر تم ان کی باریک بنی ' دور رسی اور بالغ نظری کو دیکھو تو جران رہ جاؤ۔ ان میں سے جو قیاس کے قائل ہیں چونکہ حدیثوں کا کافی ذخیرہ ان کے ہاتھوں میں موجود ہے۔ اس لیے ان کے قیاس بھی سنت کے قریب بلکہ قریب بر ہوتے ہیں۔ ساتھ ہی اُمت پر جو شفقت و رحم ان کے دِلوں میں تھا۔ دینِ اللی کی جو عظمت ان کے دلول میں تھی سُنت رسول ملتھا کی جو پاسداری ان میں تھی جو محبت و عزت ان کی مسلمانوں کے دل میں ہے وہ صاف ظاہر کرتی ہے کہ کسی دوسرے سے ان میں سے کوئی کم نہیں لیکن تمہاری تقیم نو اندھے کی ریو ٹیاں ہیں۔ کول جی اگرتم این مخصوص امام کے فضائل و مناقب گوا سکتے ہو اور فرض کرو کہ کسی مخصوص حیثیت سے تم اس کی فضیلت دوسروں پر بھی فابت کر سکتے ہو تو اور سب بے زبان ہیں؟ کیا ان ائمہ کے مناقب دنیا بھلا چکی ہے؟ کیا مخصوص فضیلتیں ان میں سے ہرایک کو ایس حاصل نہیں کہ وہ دوسروں میں مطلقاً نہ پائی جائیں؟ یا کم از کم ان کے برابرنہ ہوں؟ ان سب باتوں کو بھی جانے دو۔ آخر تمارے ائمہ کے ائمہ بھی تھے وہ بھی بے استادے نہ تھے۔ ان کے بھی استاد تھے پھروہ سلسلہ صحابہ تابعین تک تھا تو گیاتم انھیں بھی اینے امامول کے مقابلہ میں بست و ذلیل کرو گے؟ ان کے مناقب تشلیم نہ کرو گے؟ اگر سلم مناقب و علم موجب تقليد ب تواس مين بھي صحاب تابعين كانمبريقيناً تممارے اماموں سے بردها موا ب بست سے ان کے بعد والے اور ان کے زمانے والے بھی ان کے برابر یا ان سے بھی افضل ہیں پھرکیا وجہ ہے کہ تمماری نگاہ میں بے شار علاء' مقدا' ائمہ' فضلا میں سے صرف چار ہی آئے؟ اور سب کو تم نے اپی نظروں سے گرا دیا- اللہ کے لئے اندھیرنہ کرو-اگر اللہ کے دین کے ماہر ہونے عابد و زاہد ذی علم و فئم ہونے کی وجہ سے ائمہ کی عرت کرتے ہو تو جس میں بد اوصاف ہوں اسی عزت کے قابل اسے بھی جانو ورنہ دنیا جان لے گی کہ صرف باپ دادوں کی روش کے یابند ہو ایک بزرگ کو مانتے ہو سینکروں کو نہ ماننے کے بعد' ایک راحت دیتے ہو سینکروں تکلیفیں پہنچاکر' دو گھونٹ دودھ دیتے ہو دو سو مینگنیاں ملا کر۔ چار اماموں کو مانا تو کیا مانا؟ جبکہ چار سو بلکہ چار ہزار کا مرتبہ گرا دیا؟ اللہ سے ڈرو ہر حقدار کو اس کا حق پنچاؤ۔

مقلدین کی منصب بانتے ہیں غلطی (۱۲۹) کیا ابن عباس ابن مسعود وزید بن ثابت معاذ بن جبل عمر اور علی مقلدین کی منصب بانتے ہیں غلطی و رکھنٹی کی اتباع اور متاخرین کی اتباع برابر ہو سکتی ہے؟ کیا تم نہیں جانتے کہ حضرت ابو ہریرہ واللہ فرماتے بن کہ حضرت ابو ہریرہ واللہ کے آٹھ سو صحابہ اور تابعین شاگرد ہیں کیا تم ابن عباس واللہ ا

جلالت سے واقف نہیں ہو؟ کہ ان کے شاگردوں میں ایک شاگرد حضرت زید بن ثابت رہ ہیں۔ ذرائم بالا سکتے ہو کہ تمارے ان ائمہ کے تابعداروں میں کوئی استی الی ہے جو عطاء 'طاؤس' مجابد' عکرمہ' عبیداللہ اور جابر بن زید کی سی حیثیت ر کھتی ہو؟ کیا سعید بن مسیب ' سعید بن جبیر ' شعبی ' مسروق ' علقمہ ' اسود ' شریح جیسے لوگ ان ائمہ کے شاگر دول میں یا بعد والوں میں بتلا سکتے ہو؟ کیا نافع' سالم' قاسم' عروہ' خارجہ بن زید' سلیمان بن بیار' ابو بکربن عبدالرحمٰن جیسے نمونے ان ائمہ کے شاگردوں میں تم نے پائے ہیں؟ مشرق و مغرب کی دوری آسان و زمین کا فاصلہ بھی ان کے درمیان کے فاصلے کو بتانے کے لیے شاید ناکافی ہو۔ پھر کیا وجہ کہ ان کم درج کے لوگوں کو تو وہ خطرناک منصب دیئے جائیں۔ اور ان اعلیٰ درج کے لوگوں کو ان منصبوں کی بلندی کے ینچے کے زینے پر پاؤل رکھنے کی بھی اجازت نہ ہو؟ ان متاخرین کی تقلید واجب مانی جائے ان کے شاگردوں کو اختیار والے سمجھ جائیں لیکن ان صف اوّل کی نبت ہے کما جائے کہ نہ ان میں سے کوئی تقلید کیے جانے کے قابل' نہ اختیارات دیئے جانے کے لاکق۔ ہم تو آج تک نہیں سمجھ سکے کہ ان کے ائمہ تقلید کیے جانے کے قابل کیوں بن كة؟ اوريدان سے بهترلوگ اس بلندى پر كيول نه پننج سكة؟ پهريد بھى سمجھ لوكه يه سب بزرگ خود تقليد سے نفرت كرتے تھے اور دوسروں کو بھی اپنی اور دوسروں کی تقلید سے روکتے تھے۔ اگر تم یہ کمہ بیٹھو کہ بیہ بزرگ لوگ تھے ان میں اتنی فہم و فراست مقی کہ حدیث و قرآن سے مسائل لیں لیکن ہم میں تو اتنی قدرت و طاقت نہیں تو ہم کہیں گے کہ اچھا جانے دو جنمیں یہ طاقت ہے ، جنمیں یہ شوق ہے ، جنمیں یہ راہ مل گئی ہے ، جنمیں قرآن و حدیث کی جات لگ چکی ہے ، جنمیں اس یر عمل كرنے ميں مزه آتا ہے جنھيں ان كا ذوق اور شوق ہے للد أخصي تو اس پر عمل كرنے دو- محلے ميں اگر ايك اندها رہتا ہو تو كيا ضرورت ہے كه سارے محلے والے كى آئكھيں ہى چوڑ دى جائيں؟ تم اپنے اوپر سب كاقياس كرنے كيوں بيھ كئے؟ ماناكم ائل تحقیق بھی تمهارے شروں میں تمهارے زمانوں میں تمهارے محلوں میں تمهاری برادربوں میں تم جیسے تمهارے ساتھ رلے ملے ہیں لیکن مید کیا ضرورت ہے؟ کہ جس فضل خداوندی سے تم محروم ہو وہ بھی محروم بی ہوں۔ اللہ کافضل ہے جے وہ چاہے دے۔ مہیں نہیں معلوم کہ ایسا ہی اعتراض کفارنے کیا تھا کہ اگر نبوت کسی کو دینی ہی قدرت کو منظور تھی تو ہمارے ر کیس و سردار موجود تھے ان میں سے ایک بھی اللہ کی نظر میں نہ بڑا کہ ایک ایسے شخص کو نبوت دی؟ (زخرف: ٣١) جنابِ باری نے اس کے جواب میں فرمایا کہ کیا رحمت رب کی تقسیم کرنے والے یہ ہیں؟ (زخرف: ۳۲) ان کے ورمیان روزیوں تک کا باشنا تو مارے قبضے میں ہے۔ ہم نے ان میں خود ہی درج اونچے نیچے قائم کردیے ہیں۔ سرداری ماتحتی اس سے تو ہوتی ہے ان کے تمام جمع ذخیرے سے تیرے رب کی تھوڑی سی رحت ہی کہیں بہترہے۔ پس اس طرح اگر تم تحقیق کی رحمت کے حصے سے الگ ہو تو کیا ضرورت ہے کہ کوئی اور بھی اس کا حصے دار ہو ہی نہیں؟ حضور سال فیا فرماتے ہیں کہ میری أمت كى مثال بارش جيسى ہے نہ معلوم اوّل بمتر ہو يا آخر؟ جناب بارى كا فرمان ہے كہ شاكفين الكوں ميں بهت ہيں اور پچیلوں میں کم ہیں۔ فرمان ہے کہ امیوں میں اس نے اپنا رسول ساتھ کیا جھیجا جو انتھیں آیات خداوندی کی تلاوت سائے انتھیں یاک کرے اُٹھیں کتاب و عکمت سکھائے حالاتکہ اس سے پہلے میہ صریح گراہی میں بڑے ہوئے تھے۔ انبی میں اور بھی ہیں جو . ابھی تک ان سے نہیں ملے اللہ عزیزو حکیم ہے۔ یہ ہے فضل اللہ جے چاہے دے اللہ بدے فضل والا ہے۔ الحمدالله بم نے مقلدین کے دالا کل ان کے جوابات بوری طرح دے دیئے۔ معقول منقول سے ہر طرح تشفی کردی۔ ے جو ان کی موافق اور جو ان کے خلاف ولیلیں تھیں ناظرین کے سامنے آگئیں۔ میں نے اپنی اس کتاب میں مسلمہ تقلید

ر جس قدر مواد فراہم کیا ہے آپ مشکل سے ہی کی اور کتاب میں پائیں گے۔ یہ میری طاقت نہیں بلکہ اللہ کی مدد سے اس کی مربانی سے اور اس کے لطف و کرم سے یہ سب کچھ ہوا فالحمد للہ۔ جو صحیح بات ہو اسے اللہ کی طرف سے اور جو بڑی بات ہو اسے میری اور شیطان کی طرف سے سمجھنی چاہئے جو خلاف شرع بات ہو وہ نہ اللہ کی طرف سے نہ رسول ساتھ کے کی طرف سے نہ دین اللی میں۔ اب اور دلاکل سنے! وباللہ التوفیق۔

## تقلید کی اور خلاف ِ حدیث و قرآن 'فتووں اور فیصلوں کی تردید

اس مضمون کی آیتن: (۱۲۷) اجتماد تقلید اور ہر چیز جو آیت و حدیث کے خلاف ہو مردود ہے فرمانِ الی ہے: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِن وَّلاَ مُؤْمِنَةٍ ﴾ الخ (احزاب: ٣٦) كسى مسلمان مرد وعورت كوالله اور اس كے رسول ما ليكيم ك كسى صاف فيطب ك بعد کسی قتم کا اختیار باقی نہیں رہتا۔ اللہ اور اس کے رسول التہ یکم کا افرمان کھلا گراہ ہے۔ ارشادِ باری ہے: ﴿ يَاۤ اللَّهِ يْنَ آمَنُوا لاَ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي اللَّهِ ﴾ الخ وجرات: ا) ايمان والو! الله ك اور اس ك رسول التي ك آك نه آو الله ع ورت ر مو- الله تعالى بهت سننے والا خوب جاننے والا ہے- تیسری آیت : ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ الخ اور: (۵) جب الله اور مين - يو تقى آيت : ﴿ إِنَّا ٱنْوَلْنَا الْفِكَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ ﴾ الخ والساء: ١٠٥) مم ن تيرى طرف اين تي كتاب نازل فرمائى به كه تولوگوں کے درمیان اللہ کے بھائے ہوئے فیصلے کرتا رہے۔ خبردار خیانت کرنے والوں کا طرف دار نہ بنا۔ یانچویں آیت : ﴿ اِتَّبِعُوْا مَا أَنْولَ الْيَكُمْ مِنْ زَّيِّكُمْ ﴾ الخ واعراف : ٣) جو کھ منجانب الله تمهاري طرف نازل فرمايا گيا ہے اس كى بيروى كرو اس ك سوا اور اولياء ك ييحي نه لكو- تم تو بهت بى كم وعظ و نصيحت حاصل كرتے مو- چھٹى آيت : ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيْمًا ﴾ الخ وانعام: ١٥٣) ميري سيدهي راه يي ج- تم سب اسي كي بيروي كرو اور رامول پر نه پر جاو ورنه اس سيدهي راہ سے بھٹک جاؤ گے۔ اس کی تہیں اللہ وصیت كرتا ہے كہ تم في سكو- ساتویں آیت : ﴿ إِنِ الْحُكُمْ إِلَّا لِلَّهِ ﴾ الخ وانعام: ۵۵) تھم الی ہی کا ہے وہی حق کو بیان فرماتا ہے اور وہی بسترین فیصلہ کرنے والا ہے۔ آٹھویں آیت : ﴿ لَهُ عَيْبُ السَّمُوَاتِ وَالْأَزْضِ ﴾ الخ الخ المف : ٢٦) آسان و زمين كي جرغائب چيز كاجانے والا الله اي به وه عجب ديكھا سنتا ہے اس كے سوابندوں كا مخار كوئى نمين وه اسيخ تحم مين كى كو شريك نمين كرتا- نوين آيت: ﴿ وَمَنْ لَّمْ يَحْكُمْ بِمَا آنْوَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمْ الْكُفِرُونَ ﴾ (ماكده: ٣٣) لعنى جو الله كى وحى قرآن وحديث سے حكم نه كرے وه كافرے وسويس آيت ميں ب ايسانه كرنے والے ظالم ہیں۔ گیار ہویں آیت میں ہے ایسانہ کرنے والے فاس ہیں۔ یہ تیوں آیتیں اور یہ تیوں تھم متصل بتاکید اس لیے بیان ہوئے کہ اس سے برم کر دین کا فساد کی چیز میں نہیں کہ انسان فتوں اور فیصلوں کے وقت کتاب اللہ اور سُنت رسول الله کی مطابقت نه کرے اور اس لیے بھی کہ اس کا ضرر عام ہو جاتا ہے اور اس لیے بھی کہ علم اللہ میں بیر بات تھی کہ اس مملك مرض مين عموماً لوگ مبتلا مو جائين ك- بارموين آيت مين ب: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الْفَوَاحِشَ ﴾ الخ واعراف: mm) لیعنی ساری ظاہری باطنی برائیاں گناہ بے وجہ کی سرکشی اللہ کے ساتھ دو سرے کو شریک کرنا جس کی کوئی خدائی ولیل نسیں اللہ تعالیٰ کے ذمے وہ کہنا جس کاعلم نہ ہو یہ سب باتیں اللہ کی حرام کی ہوئی ہیں۔ تیرہویں آیت ان لوگوں کے فعل کو بُرا كما كيا ہے جو دينِ الني ميں باتيں بناكيں طال نكہ علم نہ ہو۔ فرايا : ﴿ هَاۤ اَنْشُمْ هُوُلاۤ ءِ حَاجَجُتُم ﴾ الن (آل عمران: ١٦) تم في اس ميں تو لؤ جھڑوليا جس كا تهيں مطلق علم نهيں اللہ جانتا ہے اور تم انجان ہو۔ چودہویں آیت میں اس سے رو كا كہ كوئى آیت قرآنی یا حدیثِ نبوی بغیر ہی حلال حرام كے فتوے دینے گئے۔ الیوں كو اللہ پر افترا باندھنے والا فرمایا۔ ارشاد ہے : ﴿ وَلاَ تَقُولُوۤا لِمَا تَصِفُ الْسِنَتُكُمُ الْكَدِبَ ﴾ الن (خل: ١١١) تم اپنی زبوں سے جھوٹ موٹ حلال حرام كم كر اللہ كے ذمے بہوٹ والا فرمایا۔ ایوں كے ليے دروناك عذاب ہے اور بھی اس مضمون كی بہت ہی آیتیں ہیں جن سے عابت ہے كہ دینِ اللی میں تقلید كوئى چیز نہیں فتوے اور فیصلوں كيلئے حدیث و قرآن كی پابندی لازی امرہے۔ سے عابت ہے كہ دینِ اللی میں تقلید كوئى چیز نہیں فتوے اور فیصلوں كیلئے حدیث و قرآن كی پابندی لازی امرہے۔

اس مضمون کی حدیثیں نہیں ہیں ہیں ہوت میں علاوہ ان آجوں اور ان کے سوا اور بہت ہی آجوں کے بیٹار مضمون کی حدیثیں جی ہیں جی جوت میں علاوہ ان آجوں اور ان کے سوا اور بہت ہی آجوں کے بیٹار حدیث میں علاوہ ان آجوں اور ان کے سوا اور بہت ہی آجوں کے بیٹار حدیث حدیث محریث بہل بن امیہ رفائ نے اپنی یوی کو شریک بن محماء سے تھمت لگائی اس نے انکار کیا آخر لعان کی آیتیں اتریں۔ دونوں نے لعان کیا عورت اس وقت حمل سے تھی۔ آپ نے فرمایا خیال رکھو اگر اس کا بچتہ ایسا ایسا ہو تو وہ اس بڑی ہوا تو وہ اس بڑی مصفت کا تقاد حضور طال کی آئیل نے فرمایا اگر کتاب اللہ کا تھم فیمل نہ ہوتا تو میرا اس کا خوب معالمہ رہتا۔ اللہ کی باتیں اللہ ہی صفت کا تقاد حضور طال کا ہی ہوا نے فرمایا اگر کتاب اللہ کا تھم فیمل نہ ہوتا تو میرا اس کا خوب معالمہ رہتا۔ اللہ کی باتیں اللہ ہی جانے اور اس کا رسول طال ہے ۔ کہ کتاب اللہ میں بیان ہو چکا ہے اگر یہ بیان و تھم نہ ہوتا تو چو نکہ اس بچے کی اس کے صفح باپ کے سوا دو سرے سے طاہری مشابہت موجود ہے اس لئے کوئی وجہ نہ تھی کہ اس عورت پر حد زنا جاری نہ کی جائے۔ یہ حدیث اس بارے میں بہت واضح دلیل ہے کہ گو قیاں رائے اجتماد عقل کی کام کا اقتضا کرتی ہو لیکن جبکہ اس کا تھم و جی دیش سے الئی میں ہو بچر یہ سب چیزیں بیکار بلکہ دور از کار ہیں۔

حضرت عمر فاروق رہائی میں مسلم کاواقعہ کہ فلال شخص کے بارے میں جو جاہلیت کا پیدا شدہ ہے اور نسب خلط ملط ہے تمہاراکیا علم ہے؟ اس نے کہا فراش تو فلال کا تھا اور نطفہ فلال کا ہے۔ بات تحقیق ہو گئی لیکن سیدنا حضرت عمر فاروق رہائی نے فرمایا کہ بچہ نطفے والے کا نہیں ہو سکتا۔ اس لیے کہ رسول اللہ ساتی تیا کی فرمان ہے کہ جس کا فراش ہے اس کی اولاد ہے۔

خلیفۃ المسلمین حضرت عمر بن عبد العزیز رحالیّلیہ کا اسی قتم کا فیصلہ میں نے ایک غلام خرید کیا کچھ دنوں کے بعد مجھے اس کے ایک علام خرید کیا کچھ دنوں کے بعد مجھے اس کے ایک عیب کی اطلاع ہوئی تو میں نے جاکر دربار خلافت میں شکایت کی۔ مجھے عظم ملا کہ میں اس غلام کو اسے لوٹا دول جس سے خرید کیا ہے اور اس سے جو غلہ میں نے حاصل کیا ہے وہ بھی واپس کر دول۔ میں بہ عظم من کر چلا آیا حضرت عروہ روالیّ سے ملا اور خلافت کا بی فیصلہ ان سے بیان کیا۔ انھوں نے کما سجان اللہ شام کو میں ضرور جاؤں گا اور کموں گدیں میں نے حضرت عرفہ عائشہ رہے ہے تا ہے کہ ایسے مقدے کے فیصلے میں رسول اللہ ملی ہے غلہ اسے دلوایا ہے جس کی کہ میں نے حضرت عائشہ رہے ہے تا ہے کہ ایسے مقدے کے فیصلے میں رسول اللہ ملی ہے نام اسے دلوایا ہے جس کی

ضانت ہو۔ میں الئے پیروں پھر دربار خلافت میں پہنچا اور خلیفہ رسیفہ سے یہ حدیث نقل کی کہ رسول اللہ مٹاہیم نے فرمایا ہے کہ نفع اس کا ہے جس کی ضانت ہے۔ اس وقت حضرت عمر بڑھ نے سرجھکا دیا اور خوش ہو کر فرمانے گے واہ کتنا صحح اچھا سپا اس کا ہے جس کی ضانت ہے۔ اس اللہ! تجھے بخوبی علم ہے کہ میں نے اپنی طرف سے تو حق سمجھ کروہ فیصلہ کیا تھا لیکن اب جھے صدیثِ روں اور تیرے رسول مٹاہیم کے فیصلے کو سرآ تھوں پر رکھتا ہوں۔ فرحمہ اللہ ورضی عنہ۔

قاضی اسلام حضرت سعد بن ابراہیم رطاقتہ کا اسی قشم کا واقعہ پیٹ ہوا۔ آپ نے اس میں حضرت رہید بن ابوعبدالر حمٰن رطاقیہ کی روایتی کی روایتی کی روایتی کی دو اس فیصلے کے خلاف تھی ہید من کر حضرت سعد روایتی نے رہید ہے فرمایا کہ دیکھو امام ابن ابی ذکب روایتی ہو تقہ ہیں ہی حدیث بیان حدیث بیان فرماتے ہیں اور حدیث میں فیصلہ اس کے سراسر خلاف ہے جو میں نے کیا ہے؟ رہید نے کما اب کیا ہو سکتا ہے؟ آپ نے اجتناد کر کے فتو کی دے ہی دیا آپ کا تھم فکل ہی چکا بس وہ جاری رہے۔ حضرت سعد اس جواب سے برے رنجیدہ ہوئے اور کہنے گئے واہ واہ! سعد کی مال کے لاکے سعد کا فیصلہ تو جاری رہے اور رسول اللہ طاقی کا فیصلہ رد ہو جائے؟ استخفراللہ نہیں نہیں بلکہ سعد کا فیصلہ غلط اور حضور طاقی کا فرمان سر آٹھوں پر جاؤ وہ کاغذات لاؤ جن پر میں نے فیصلہ کما اس کے جب وہ کافذات آئے تو آپ نے اس فیصلے کو چاک کر دیا اور اس کے خلاف فیصلہ حدیث کے مطابق کھے دیا۔ اللہ ان پر میں نے فیصلہ کما کے خلاف بہیں جا جا تا چاہے ہو؟

ایک اور تقلید شمکن فاروقی گولا

ایک عورت نے بقرہ عید والے دن طواف زیارت تو کر لیا ہے۔ اب وہ حیش است و کی تو کی تو کیا ہے۔ اب وہ حیش سے ہوگی تو کیا وہ طواف وداع کیے بغیر بیت اللہ سے واپس است وطن کو جا سکتی ہے؟ یا تمکہ میں ہی تھمری رہے اور پاک صاف ہو کر طواف وداع کر کے ہی واپس ہو؟ آپ بڑا تھ نے فرمایا وہ مطلقا نہیں جا سکتی۔ یہ من کر سائل کہتا ہے اے خلیفہ ودت! میں نے بھی مسئلہ رسول کر یم طاق کے دریافت کیا تھا تو آپ طرفیا نے فرمایا تھا کہ جا سکتی ہے۔ اس پر آپ لال پیلے ہو گئے۔ ہنر لے کر اسے ادھر دیا کہ ظالم جب صفور طرفیا کی حدیث تیرے پاس تھی پھر تو نے جھے ہو وہ مسئلہ کیوں پوچھا؟ آہ آج فاروقِ اعظم بڑا تھ کو کہاں سے لائیں؟ آج درہ فاروقی کہاں سے لائیں؟ آج تو ادنی ادنی سامقلہ ایک چھوڑ کئی کئی حدیث من کن کر نمایت بے پروائی سے کہ ویتا ہو کہ میں تو حفی غرب ہوں میرے غرب میں یہ مسئلہ اس طرح نہیں آج ہوئے فاروقِ اعظم بڑا تھ کی گئے ہو تا ان کا ڈنڈا تو دیکھتے تو سسی کہ حدیث کے ہوتے ہوئے فقہ کی کتاب دنیا میں کوئی کیے پیش کر دیتا؟ دھرت عربن عبدالعزیز دیا تھ فرماتے ہیں کہ سنت کی موجودگ میں کسی کی رائے کوئی حقیقت بلکہ وجود ہی نہیں رکھتی۔

امام شافعی رمانی کی افوال آبسان فرماتے ہیں اوگوں کا اجماع ہے کہ سُنّت رسول مالی الم اللہ مدیث نبوی جس کے سامنے مام شافعی رمانی کی افوال آجائے وہ کسی کے قول پر اسے ترک نہیں کر سکتا۔ فرماتے ہیں جب میں کوئی حدیث روایت کروں اور خود اسے نہ لوں تو یقین کرلینا کہ میری عقل جاتی رہی۔ فرماتے ہیں سُنّت رسول مالی کے بعد کسی کا قول کوئی چیز نہیں۔ تواٹر سے آپ کا یہ فرمان منقول ہے کہ اگر صحیح حدیث کے خلاف میراکوئی قول پاؤ تو اسے دیوار سے دے مارو۔ اللہ اکبر یہ فیصلے امام صاحب کے؟ اور پھر بھی شافعیہ کا اس فقہ پر اڑے رہنا جو سراسر حدیث کے خلاف بہت سے مسائل بیان کرتی ہے کیا یہ تقلید ہے؟

حضرت عبداللہ بن مسعود رہناتھ کارچوں این انکاح کیا لین پھراس کی ماں سے وہ انکاح کرنا چاہتا ہے۔ اس لیے اس لیے اس کی ماں سے وہ انکاح کرنا چاہتا ہے۔ اس لیے اس طلاق دے دیتا ہے تو کیا اس کی ماں سے اس انکاح کرنا چائز ہے؟ آپ نے فرمایا ہاں اس میں کوئی حرج نہیں چنانچہ اس مخص نے اس فتوے کے مطابق اس عورت سے انکاح کرنا۔ اور چونکہ آپ بیت المال کے افسر سے تو چاندی کے ردی کلاے اور کونکہ آپ بیت المال کے افسر سے تو چاندی کے ردی کلاے اور کم لیتے جب آپ مدینہ تشریف لائے اور کم اس سے نکاح جائز نہیں اصحاب رسول اللہ سے آبا ہے ان دونوں مسلوں کی تحقیق کی تو معلوم ہوا کہ پہلے مخص کے لیے اپنی ساس سے نکاح جائز نہیں اگرچہ اس کی لڑکی کو مجامعت سے پہلے ہی وہ طلاق دے چکا ہے اور جب چاندی کا چاندی سے تبادلہ ہو تو دونوں طرف برابری ہونا شرط ہے یہ س کر آپ والیس پلٹے اور اپ پہلے مسئلے کی غلطی بتلانے کے لیے اس مخص کو تلاش کر کے اس کے ہاں پنچ کیون مرا سے نکاح میرا پہلا فتوئی غلط تھا سے یہ کہ یہ شخص اس عورت سے نکاح نہیں دیا ہیں دو نہ ملا تو آپ نے اس کی قوم والوں سے فرمایا کہ میرا پہلا فتوئی غلط تھا سے یہ کہ یہ شخص اس عورت سے نکاح نہیں کر سکتا۔ پھرآپ صرافے کے بازار میں پنچے اور وہل اعلان کیا کہ پہلے جو میں کرتا رہاوہ خلاف شرع تھا چاندی چاندی کے اندی کے اس کے بازار میں پنچے اور وہل اعلان کیا کہ پہلے جو میں کرتا رہاوہ خلاف شرع تھا چاندی چاندی کے نہ ہیں ہونی چاہیے وزن اگر کیسال نہ ہو تو تبادلہ طلل نہیں۔

صحابہ رضی اللہ کے اختلاف کا فیصلہ حدیث نبوی سے ہونا ایک واقعہ من لیج حفرت ابو ہریرہ بڑا تھ ' حفرت ابن عباس بڑی اللہ اور حفرت ابوسلمہ بڑا تھ بین عباس بڑی انتقال کر جائے۔ حضرت ابوسلمہ بڑا تھ بین عباس بڑی انتقال کر جائے۔ حضرت عبداللہ بن عباس بڑا تھ فرماتے ہیں کہ چار ماہ دس دن اور بیخ کا ہونا ان ہیں سے جو آخر میں ہو وہ ماہ من عدت ہے۔ حضرت ابوسلمہ بڑا تھ نے فرایا بی ہوت ہونا یہ عدت کا بورا ہونا ہے خواہ چار ماہ سے پہلے ہو یا بعد میں ہو۔ حضرت ابو ہریرہ بڑا تھ نے فرایا بی ہوں۔ اب اُم المؤمنین حضرت اُم سلمہ بڑا تھا کے پاس قاصد بھیجا گیا ابو ہریہ بڑا تھ نے فرایا میں ہی اپنی قاصد بھیجا گیا اور ہونا ہے خاوند کے انتقال کے وقت دوجیا تھیں اور تھوڑے ہی دوسرے نکاح کی اجازت مرحمت فرا دی۔ اس مسئلے میں آپ کو کیا معلوم ہے؟ آپ بڑا تو رسولِ اگرم بڑا ہے اس بھی کے بات مرحمت فرا دی۔ اس اختلاف اٹھ گیا حدیث پر سب کی گرونیں جھک گئیں۔ پہلے بیانات گزر چکے ہیں کہ حضرت عمر' حضرت ابو موسی' حضرت ابن عباس بڑا تھا کہ جہتاد کو جھوڑ دیا کرتے تھے جبکہ کوئی حدیث رسول مل جایا کرتی تھی۔

امام زفر اور امام ابن خزیمه کا فرمان اعظم بین فرات بین بم رائے کو وہیں لیتے بین جمال حدیث نہ باکیں جب امام زفر اور امام ابن خزیمه کا فرمان اعظم بین فراتے بین بم رائے کو وہیں لیتے بین جمال حدیث نہ پاکیں جب حدیث مل جائے بم رائے کو چھوڑ دیا کرتے سے اور حدیث شریف کو لے لیا کرتے ہیں۔ امام محمد بن اسحاق بن خزیمہ رطابیہ فرماتے ہیں کہ جب صحت کے ساتھ حدیث بہنے جائے پھر کی کا قول کوئی چیز نہیں۔ آپ امام الائمہ کے لقب سے مشہور ہیں۔ آپ کو گولوگ تقلید کی طرف منسوب کردیتے ہیں لیکن دراصل آپ مستقل امام سے جیسے کہ امام بہنی رطابیہ اپنی کتاب مدخل

میں کی کی بن محمد عنری سے روایت لائے ہیں۔ فرماتے ہیں کہ المحدیث کے پانچ طبقے ہیں مالکیہ 'شافعیہ' صنبلیہ ' راھویہ اور نزیمہ- بیہ خزمیہ طبقہ کے لوگ امام ابنِ خزیمہ رسالتی کے اصحاب ہیں۔

امام شافعی روایتی کے اقوال سے کہ خوات ہیں کہ جب تقہ راویوں کے سلط سے کوئی مدیث مروی ہو وہ ہرگز ہرگز الم شافعی روایت کے کہ اور کوئی مدیث اس کی ناخ ال جائے۔ اور وہ بھی صحیح ہو۔ اپنی کتاب اختلاف مع مالک میں تحریز فراتے ہیں جب تک کتاب و سنت موجود ہیں اس کی ناخ ال جائے۔ اور وہ بھی صحیح ہو۔ اپنی کتاب اختلاف مع مالک میں تحریز فراتے ہیں جب جو سے اس پر عمل ضروری اور کسی کے کان میں کوئی آیت و حدیث پڑ جائے تو اسلای طور پر وہ ان کی اطاعت پر مجبور ہے۔ جو سے اس پر عمل ضروری ہے۔ فرماتے ہیں ہجھ سے ایک بار کی مختص نے دریافت کیا کہ کوئی ایسا مسئلہ ہلاؤ کہ حضرت عمر بزاتھ نے کوئی عمل کیا ہو پھر حدیث شریف میں اس کا خلاف پاکر آپ نے اپنے عمل کو بدل دیا ہو۔ آپ فرماتے ہیں لو سنو حضرت عمر بزاتھ نے فیملہ کیا کہ محریت موریت کے اپنے سیکے کے رشتہ داروں پر ہے اور عوریت اپنے میاں کی دیت کی وارث نمیں ہوتی۔ لیکن جب حضرت محریف منان بڑاتھ نے آپ کو بیہ صدیت میں اس کا خلاف کی عورت کو ان خوات کی سنیان بڑاتھ نے آپ کو بیہ صدیت میں اس کا خوات کی تعریف کی عورت کو ان خوات کی موریت کو ان کا خوات کی موریت کو ان کا خوات کی موریت کو ان کوئی حدیث رسول اللہ میں بھی کی عورت کو ان موریت کو موریت میں اس کا کیا تھی میں فرمایا لوگو! تمہیں اللہ کی قسم ہے اگر تم میں سے کسی کو کوئی حدیث رسول اللہ میں مالک بین مائو ہو تھی میں فرمایا لوگو! تمہیں ایک مقل میں ایک موریت کو موریت کا دو موریت کی ہو ہو ہو تھا اس موریت کا حمل میں کا حمل ساقط ہو گیا اس بارے میں نے اور ہو موریت کی ہو ہو ہو تھا کیا ہوا تھا۔ یا قریب تھا کہ ہم کوئی غلط فیصلہ کر بیصتے اب مدیث میں کر آپ نے اپنا اجتماد ترک کر دیا۔ الغرض ہرایک مسلمان پر واجب بی ہے کہ ہر فیصلہ قرآن و مدیث سے کرے جو اجتماد اس کے خوات ان میں کہ کوئی غلط فیصلہ کر بیصتے اب مدیث میں کر آپ نے اپنا اجتماد ترک کر دیا۔ الغرض ہرایک مسلمان پر واجب بی ہے کہ ہر فیصلہ قرآن و مدیث سے کرے جو اجتماد اس کے خوات ان کی خوات ہو دیث ہوں کر دیا۔ الغرض ہرایک

اجہماد و رائے مثل مردار اور حرام خون کے ہے قرآن طے بی نہیں اور انسان بے بس اور مضطر ہو جائے تو جب حدیث و جست خورت اور خون حرام خون کے ہے جب حدیث و جست خورت اور خون حرام کا کھالینا مباح ہے یہ بھی مباح ہو جاتا ہے۔ فرمانِ اللی ہے جو محض بے بس اور عاجز و لاچار ہو جائے لیکن وہ بغاوت کرنے والا حد سے گزرنے والا نہ ہو تو ان حرام چیزوں کے اس وقت استعمال کر لینے سے اس پر کوئی گناہ نہیں اللہ تعالی غفور و رحیم ہے۔ پس قیاس کی طرف ایسے بی اضطرار کے وقت لوقا ہے۔ مدخل بہتی میں ہے کہ امام احمد میں میات ہیں کہ صرف ضرورت و اضطرار کے وقت بین کہ صرف صرف صرف بین ہو تا ہے۔

 میں غلطی پر تھا آپ درست فرما رہے تھے بنسی خوشی حدیث کو مان لی۔

(۲) حضرت ابن عمر گاہ فرماتے ہیں کہ ہم مخابرہ کرتے تھے اور اسے جائز جانے تھے لینی ایک مقررہ حصہ زمین کی پیداوار ہماری باقی زمیندار کی۔ یمال تک کہ حضرت رافع بڑا ٹھ سے ہمیں یہ حدیث پینی کہ رسول اللہ ساتی ہے اس سے منع فرمایا ہے اس دن سے ہم نے تو اسے چھوڑ دیا کیونکہ حدیث میں ممانعت ہے۔ (۳) حضرت عمر بن خطاب بڑا ٹھ کا فتویل تھا کہ طواف زیارت سے پہلے شیطانوں کو کنر مار لینے کے بعد بھی جاجی کو خوشبو کا لگانا جائز نہیں لیکن جب آپ کے بوتے حضرت سالم بن عبر اللہ بن عمر بھی ان عائشہ صدیقہ بڑی ہو سے سالم بن عبداللہ بن عمر بھی ان عائشہ صدیقہ بڑی ہو سے سالم بن عبداللہ بن عمر بھی ان مائن عائشہ صدیقہ بڑی ہو سے سالم علیہ کو احزام باندھنے سے پہلے احزام کے لیے اور طواف زیارت سے پہلے حلال ہونے کے لئے خوشبو لگائی ہے تو سُنت رسول کو مقدم کرکے اپنے دادا صاحب بڑا ٹھ کے قول کو چھوڑ دیا۔ امام شافعی برائی فرماتے ہیں حضرت سالم مولیقہ تو نیکوں میں سے میں اپنے دادا کی خلیفہ رسول ماٹھ ہے کی بادشاہ مسلمانان کی صریح مخالفت کی۔ بچ ہے ان مقلدین کا ساطریقہ تو نیکوں میں سے ایک نے نہیں برتا۔

(۱۴۰) حفرت رئيع بن سليمان رطيتيه شاكرد امام صاحب حفرت اصم س سے بنیاز ہو جاؤ گے۔ وہ بات یہ ہے کہ خروار مجھی بھی حدیث نبوی کے خلاف کسی کا قول و فعل نہ لینا۔ (۱) امام شافعی رالید فرماتے ہیں جب تم میری کسی کتاب میں کوئی قول خلاف حدیث پاؤ تو جو حدیث میں ہے وہ کمو اور جو میں نے کھا ہے اسے بالکل چھوڑ دو۔ (۲) آپ کا فرمان ہے کہ جب تم میرے قول کے خلاف سنت رسول سٹھیا اللہ باؤ تو سنت کو لے لواور میرے ر قول کو چھوڑ دو میرا قول بھی وہی ہے جو حدیث میں ہو- (۳) فرماتے ہیں کہ جس مسلے میں میرا کوئی قول ہے اور نکلے وہ حدیث کے خلاف تو میرا اس قول سے رجوع ہے خواہ میں زندہ ہول خواہ نہ ہوؤں۔ (٣) فرماتے ہیں جب مجھی میں نے کسی مسلے میں کچھ کہا ہو اور تم کسی صحیح حدیث میں اس کے خلاف پاؤ تو یاد رکھنا تمہارا عمل حدیث پر ہی ہونا چاہیے نہ کہ میرے قول پر - خروار برگز برگز میری تقلید نه کرنا- (۵) ایک مرتبہ آپ نے ایک مدیث بیان کی توایک مخص نے پوچھاکیا آپ بھی يى فرماتے ہيں جو اس ميں ہے؟ آپ نے فرمايا جب بھى ميں كوئى حديث بيان كروں اور پھراس كے خلاف فتوى دوں تو يقين كرليناكه ميرى عقل جاتى رى - تم سب اس كے كواہ رہنا۔ يه فرماتے ہوئے آپ نے سب كى طرف اپنى انگلى سے اشارہ كيا۔ (١) ايك صاحب امام شافعي روالي سے مسكله بوچھتے ہيں آپ اس كے جواب ميں ايك حديث سنا ديتے ہيں تو وہ شخص كمتا ہے کہ کیا آپ کافتوی بھی میں ہے؟ آپ فرماتے ہیں سجان اللہ کیا میں کوئی زنار باندھے موئے مول؟ کیا میں کس گرج سے نکل کر آربا ہوں؟ میں تو تحقیے سنا رہا ہوں کہ رسول الله سی الله الله الله عنوب فرمایا چربھی تو مجھ سے پوچھتا ہے کہ میں بھی یمی کہتا موں یا نہیں؟ کیا یہ مو بھی سکتا ہے کہ میں حدیثِ رسول الله طالتي الله علي الله على ال امام اعظم حضرت امام شافعی را تید کے نزدیک جیسے کرج میں جاکر عیسائی ہو جانا جیسے زنار گلے میں ڈال کر مشرک بن جانا ہے ایسے ہی صدیث کے ہوتے ہوئے اس کا خلاف کرنا ہے واقعہ بھی یمی ہے الله فرماتا ہے: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ ﴾ الخ (ناء: ٩٥) تیرے رب کی قتم وہ مسلمان نہیں جو حدیث نبوی نہ مانے۔ اے شافعی فرہب کے مانے والو! کیا امام صاحب رطالیے کے اس صریح فرمان کے ہوتے ہوئے بھی تم شافعی زہب فقہ کی کتابوں کو آسانی کتاب کی طرح جان کر حدیث کے خلاف مساکل

(٩) امام صاحب والتي كا فرمان ب كد ان تمام ميس سے جنسي لوگ عالم كيتے ہيں جو واقعی عالم بين ايك بھى ايمانسين جو اس بارے میں اختلاف رکھتا ہو کہ اللہ کی طرف سے ہم پر فرض میں ہے کہ ہم اس کے رسول سے کیا کی حدیث کے تالح فرمان رہیں آپ کے تمام احکام کی سلیم و تغیل میں لگے رہیں۔ آپ کے بعد قیامت تک جتنے انسان اس زمین پر پیدا ہوں گے سب یر جناب باری خالق اکبر نے حضور ملتی کی تابعداری فرض کردی ہے۔ کسی کا قول واجب العل نہیں جب تک کہ وہ کتاب و سنت کے مطابق نہ ہو۔ ہم پر وہی فرض ہے جو ہم سے پہلے والوں پر فرض تھا اور بعد والوں پر فرض رہے گا کہ ہم مدیث نبوی پر عال رہیں یہ فرض نہ بدلانہ بدلے۔ نہ اس میں کس اہل علم کو اختلاف نہ یہ اختلافی بات ہاں وہ فرقہ جن کے قول کا بیان ہو گا' ان شاء اللہ ۔ (۱۰) آپ کا فرمان ہے کہ پھراال کلام نے جوت خرواحد میں بہت تفریق کی ہے اور ان لوگوں نے بھی جو عامیوں کے نزدیک فقیہ سمجھے جاتے ہیں جِو موشگافیاں انھوں نے کی ہیں اکثر و بیشتر صرف تقلیدی طور پر غفلت کی بنا پر اور ریاست طلی میں کی گئی ہیں۔ (۱۱) امام صاحب نے اللہ ان پر رحم کرے حضرت امام احمد روائیے سے کمہ رکھا تھا کہ جو صحح حدیث ممس ملے مجھے پنچا دیا کرو تاکہ میں اس کے مطابق فتوی دوں۔ (۱۲) ہزار شادتوں کی ایک شادت سنے حضرت امام احمد بن حنبل طلیحہ فرماتے ہیں کہ امام شافعی طلیحہ میں جو کمالات میں نے دیکھے ان میں ایک یہ بھی تھا کہ بھال آپ کو حدیث مجینی اور آپ نے اپنے قول سے رجوع کر لیا اور حدیث نبوی کی اتباع کرلی۔ (۱۳) حضرت امام شافعی مالید کا فرمان ہے کہ ہم کسی مدیث کو اس لیے چھوڑ دینا کہ ظاف قیاس ہے حرام جانتے ہیں۔ مدیث کے ہوتے ہوئے قیاس کی کوئی جگد ہی نہیں۔ (۱۳) رتے طائے فرماتے ہیں کہ رسول الله التي اس مروى ہے جارے مال باب آپ ير فدا بول كه بروع بنت واشق را الله على كا فكاح مر کی رقم مقرر کئے بغیر ہوا تھا اور ان کے خاوند انقال کر گئے تھے تو آپ نے فرمایا کہ اس کے خاندان کا مراہے بھی ملے گا وہ اسیخ خاوند کی وارث بھی ہو گی۔ یہ حدیث ہمارے تمام سمجھوتوں سے بمتر اور اولی ہے کسی کا قول کسی کا قیاس کوئی دلیل نہیں۔ اطاعت الله و رسول برحق ہے اس کی تسلیم ہر شخص پر فرض ہے۔ ہاں اگر بیہ حدیث ابت نہ ہو تو کسی کو حق نہیں کہ جو آپ سے ثابت نہ ہواسے ثابت کے۔

حضرت امام شافعی رطیقی کا رفع الیدین کامناظرہ: کرنے کا سوال ہوتا ہے تو آپ فرماتے ہیں نماز کو شروع کرنے کا حوال ہوتا ہے تو آپ فرماتے ہیں نماز کو شروع کرنے کے وقت بھی رفع الیدین کرے ہاں

تجدے میں بیہ نہ کرے۔ یہ جواب من کر سائل حضرت رہے والیے نے پوچھا کہ اس کی دلیل کیا ہے؟ آپ نے فرایا حضرت عبداللہ بن عمر اللہ اس خدیث اس طرح بیان فرائی ہے۔ رہے نے کہا ہم تو یہ کہتے ہیں کہ شروع نماذ کے وقت رفع الیدین کرے بھر نہ کرے۔ اہم صاحب والیے نے فرایا سنو ہم سے امام مالک والیے نے بیان کیا ان سے امام مافع نے وہ کتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن عمر اللہ بن عمر اللہ کو شروع کرتے رفع الیدین کرتے مونڈ موں تک ہاتھ اٹھاتے اور جب رکوع سے سر اٹھاتے اس طرح رفع الیدین کرتے۔ امام شافعی والیے نے فرایا کہ امام مالک والیے اس آخضرت مالیک سے روایت کرتے ہیں اٹھاتے کہ آپ نماز کو شروع کرتے وقت اور رکوع سے اٹھتے وقت رفع الیدین کیا کرتے تھے۔ لیکن افسوس کہ تم لوگ نہ ابن عمر مؤت کی مانتے ہو نہ رسول کریم مالیکیا کی۔ کہتے ہو کہ اوّل رفع الیدین کیا کرتے تھے۔ لیکن افسوس کہ تم لوگ نہ ابن عمر موجود ہے کہ ابتدا میں بھی رفع الیدین کیا اور رکوع سے اٹھتے ہوئے بھی رفع الیدین کہا۔ کیا کسی کو یہ جائز ہے کہ فعل رسول مالیکیا کو صوف اپنی رائے سے چھوڑ دے؟ کیا کسی کو جائز ہے کہ فعل رسول مالیکیا کو کسی صحابی کی رائے سے چھوڑ دے؟ کیا کسی کو جائز ہے کہ فعل رسول مالیکیا کو کسی صحابی کی رائے سے چھوڑ دے؟ کہی کو جائز ہے کہ فعل رسول مالیکیا کہ درف قول ابن عمر کے قول کو انتا پر معانا کہ اس پر اور چیزوں کا قیاس کرنے لگنا کسی اتنا گھٹانا کہ نہ صرف قول ابن عمر کے قول کو انتا پر مصاب کی بھوڑ دیا۔

کیوں بی ساف حدیث کے ہوتے ہوئے کہیں تو رائے کوک چھوڑا ہو ؟؟ جبکہ یہ جائز ہے کہ نی سڑھیا سے روایت کرے کہ آپ نے دویا تین مرتبہ رفع الیدین کی اور اس میں یہ بھی مروی ہو کہ دو دفعہ کی پھرکیا وجہ کہ ایک کو لیں اور دوری کو چھوڑی ؟ کیا کی کو جائز ہے کہ آپ نے جو کیا ہو اسے چھوڑ دے اور جو آپ نے چھوڑا ہو اسے لے ایک کی سامت کو جائز ہے کہ جو حضور سڑھیا سے روایت آئی ہو اسے ترک کر دے؟ حضرت رکھے نے پھراحراض کیا کہ ہمارے صاحب فرماتے ہیں کہ آخر رفع الیدین سے مطلب کیا ہے؟ آپ نے فرمایا اس میں اللہ تعالی کی تعظیم ہے اس کے نبی سڑھیا کی سنت کی اتباع ہے اور جواب سنوجو پہلی تحبیر کے وقت رفع الیدین کرنے سے مطلب ہے وہی رکوع کے رفع الیدین کا اور رکوع سے سر اٹھانے کے وقت کے رفع الیدین کا بھی مطلب ہے لیکن تم آپ ہی تو ان تینوں اور ان دونوں جگہ میں رفع الیدین کی شخت تو وہ ہے جس کے راوی تیرہ یا چودہ صحائی ہیں رضی اللہ عنہم اس کی شدیں بکڑت اور بہت ہیں۔ جو رکوع کے وقت اور کوع سے وقت اور کوع سے میں اٹھانے کے وقت رفع الیدین نہیں کرتا وہ تارک سنت نبوی ہے۔ میں کتا ہوں اس سے صاف ظاہر ہے کہ مرفع الیدین کا چھوڑنے والا ہے۔ امام احمد مرفیط سے بھی دو روایتوں میں سے ایک میں مروی ہے کہ رفع الیدین کا تارک آخضرت کی چھوڑنے والا ہے۔ امام احمد مرفیل ہیں تبھی دو روایتوں میں سے ایک میں کی مروی ہے کہ رفع الیدین کا تارک آخضرت کی جھوڑنے والا ہے۔ امام احمد مرفیل ہی دو روایتوں میں سے ایک میں کی مروی ہے کہ رفع الیدین کا تارک آخضرت کی گھوڑنے والا ہے۔ امام احمد مرفیل ہی دو روایتوں میں سے ایک میں کی مروی ہے کہ رفع الیدین کا تارک آخضرت

امام شافعی کی انباع حدیث سے ترک تقلید:
منافعی کی انباع حدیث سے ترک تقلید:
منافعی می انباع حدیث سے ترک تقلید:
منافعی می منک احرام کے بعد بھی باقی رہتی ہے۔ اس طرح طواف افاضہ سے پہلے شیطانوں کو کنکر مار کر سرمنڈوا کر خوشبو
لگانا بھی جائز ہے یا نہیں؟ آپ نے جواب دیا کہ بیک جائز ہے میں تو اسے پند کرتا ہوں میں اسے مروہ نہیں سجھتا کیونکہ
سنت رسول منافی کی صحابیوں کی روایت سے یمی ہے۔ میں نے اس پر ان سے دلیل طلب کی تو آپ نے حدیثیں اور آثار

بیان فرمائے۔ پھر فرمایا کہ ہمیں ابنِ عیینہ نے اُنھیں عمرو بن دینار نے انھیں سالم نے خبر دی کہ حضرت عمر ہوائٹہ نے فرمایا جو مشخص شیطان کو سنگریاں مار لے اس پر احرام کے وقت کی حرام چیزیں سب حلال ہو جاتی ہیں سوائے عور توں کے اور خوشبو کے۔ پس گو امیر المؤمنین فاروق اعظم ہوائٹہ کا مذہب ہی ہے کہ اسے خوشبو جائز نہیں لیکن چو تکہ حدیث میں ہے۔ مائی عائشہ وَئَنَ اللهُ فرماتی ہیں کہ میں نے اپنے ہاتھ سے رسولِ کریم ماٹھیا کو خوشبو لگائی۔

پس سُنّت رسول ملی این پیروی کے لاکت ہے۔ آپ فرماتے ہیں کہ نیک لوگوں اور علم والوں کا طریقہ یمی ہونا چاہیے کہ وہ مدیث کے مقابلہ میں سب کی چھوڑ دیں۔ نہ ہے کہ دو سروں کی مان کر حدیث کو چھوڑ دیں نہ ہے کہ صرف اپنی رائے کے خلاف پاکر تڑک سُنّت کر دیں۔ اگر تم نے ہے کیا تو شریعت اللہ کی اور اس کے رسول کی نہ رہی بلکہ وہ تو تمہاری ہوگئی کہ جو تم چاہو چھوڑو۔ کتاب القدیم میں ہے کہ اس غلام کی خریدو فروخت کے بارے میں جے اس کا میاں کہ چکا ہو کہ تو میری موت کے بعد آزاد ہے جب امام شافعی روائی سے مسئلہ پوچھا گیا اور آپ نے جواب دیا کہ جب اس کا اور مال نہ ہوتو اس غلام کو نیچ سکتے ہیں ہے سن کر کسی نے کہا کہ اس میں تو آپ کے بعض اصحاب آپ کے مخالف ہیں تو آپ نے فرمایا سنو جو حدیث کے مطابق کے میں اس سے موافقت کرتا ہوں اور جو خلاف حدیث قول کے میں اس کا مخالف ہوں خواہ وہ کوئی ہو۔ میں مدیث سے الگ ہونا اپنے لیے حرام سمجھتا ہوں ہاں اس کے خلاف جو ہو میں اس سے علی الاعلان الگ ہوں خواہ استاد ہو خواہ شاگر د ہو اینا ہو یا غیر ہو۔

آپ نے اپنی کتاب ابطال الاستحان کے فطبے میں فرایا ہے۔ ہم اللہ تعالیٰ کی ویسی ہی تعریف کرتے ہیں جیسے تعریف کا وہ حقد ار جا وہ جیسی تعریف اس کی پاک ذات کے لئی ہیں۔ اس کی تمام بعتوں پر ہم اس کے شکر گزار ہیں۔ میں اللہ کی وحد انبیت کا گواہ ہوں جس کے سوا کوئی معبود ہر حق نہیں میری ہ دل سے کچی گواہی ہے کہ آخضرت جمحہ بھی اللہ کے بندے اور اس کے رسول لٹھیا ہیں جنمیں اللہ تعالیٰ نے عزت والی کتاب وے کر حق کے ساتھ بھیجا جس کتاب کے آگے بیچھے سے باطل نہیں آسکتا ہو حکیم و حمیہ اللہ کی نازل کروہ ہے اس پروردگار نے اپنی اس کتاب سے اور اپنے نبی کریم کی حدیثوں سے باطل نہیں آسکتا ہو حکیم و حمیہ اللہ کی نازل کروہ ہے اس پروردگار نے اپنی اس کتاب سے اور اپنے نبی کریم کی حدیثوں سے ہمیں ہدایت کی۔ اپنی بندوں پر اپنی نعمت انعام فرمائی اور اپنی مخلوق پر اپنی جمت قائم کردی۔ تاکہ کسی کو کوئی معذرت باتی نہیں ہدایت کی۔ اپنی پاک کتاب میں فرما دیا کہ جم نے تبھر پر وہ کتاب نازل فرمائی ہے جو ہر چیز کے بیان کے لیے اور ہدایت و رحمت کے لیے ہے۔ فرما تا ہے جم نے بید ذکر تجھ پر نازل کیا ہے کہ تو لوگوں کے سامنے وہ بیان کروے جو ان کی طرف اثرا ہے۔ اللہ نے مسنون کرایا۔ ارشاد ہے کسی بائیل مرودعورت کو اللہ اور رسول طرفیق کے بعد اپنے کسی امر کا اختیار باتی نہ درمنا اللہ کی معصیت ہے ہو ہوں اس کے رسول سٹھیل کی دیوں کی اجرائ عہدے۔ ارشاد باری عزوجل ہے کہ جم نے اسے نور بنایا ہے۔ اللہ کی راہ صرف اس کے رسول سٹھیل کی معرف کی ہوں کی اور کا اختیار باقی نہ رسول کی دیوں میں سے جے چاہیں راہ راست دکھاتے ہیں۔ بیشک تو صرائے ممتفیم کی طرف سب کی رسول کی۔ اس کے دور اللہ ہے۔ (موری کرنے والا ہے۔

یہ صراطِ متنقیم راہ اللہ ہے اس کے ساتھ جو اس نے اپنے نبی کو سکھایا ہے جو اپی کتاب کی اتباع فرض کی ہے فرما تا ہے تو اسے مضبوط تھام لے جو تیری جانب وحی بھیجی جاتی ہے۔ (زخرف: ۳۳) فرما تا ہے ان میں اللہ کی نازل کردہ وحی سے فیطلے کر

ان کی خواہثوں کا پیرو نہ بن۔ (ماکدہ: ٣٩) پھر پروردگار عالم نے دنیا کو آگاہ کردیا کہ اس نے اپنا دین کامل کر دیا ہے ارشاد ہوا آج میں نے تمہارے لیے تمہارا دین پورا کر دیا اور تہیں اپنی بھرپور نعتیں عطا فرمائیں اور تمہارے لیے دین اسلام کے دین ہونے سے میں خوش ہو گیا۔ (مائدہ: ١١) بست کچھ بیان کے بعد پھر تحریر فرماتے ہیں کہ جنابِ باری نے اپنا جو علم ان مسلمان صحابہ و اور بات زبان میں دیا ای پر اقتصار اور اختصار کرنے کو فرما دیا اس کے سوا اور بات زبان سے نکالنے کی ممانعت کر دی۔ اینے نی ساتھ سے فرماتا ہے اس طرح ہم نے تیری طرف روح اتاری۔ (شوریٰ: ۵۲) اینے تھم سے تو نہیں جانتا تھا کہ کتاب کیا ہے اور ایمان کے کہتے ہیں؟ اپنے نبی سائیل سے ارشاد ہو تا ہے کہ لوگوں سے کمہ دو کہ میں کوئی انو کھا اور پہلا پیغیر نہیں ہوں۔ مجھے نہیں معلوم کہ تمہارے ساتھ کیا کیا جائے گا اور میرے ساتھ کیا کیا جائے گا؟ ارشاد ہے کہ یہ ہرگزنہ کہ میں کل كرول كا مراى ك ساتھ ان شاء الله كه لياكرو- پراپ ني پر وي نازل فرمائى كه آپ ك الطله بچيك كناه معاف بير-(الاتفاف: ٩) ليني وحي سے پيلے كے اور جو عصمت سے پيلے اور به نسبت الكوں كے بعد كے ميں۔ چر آپ كوئي كناه نه كريں کے پس اپنی رضامندی کاعلم کرا دیا بیشک آپ سب سے پہلے شفاعت کرنے والے اور سب سے پہلے قیامت کے دن شفاعت قبول کیے جانے والے ہیں تمام مخلوق کے سردار ہیں ملتی اسے نبی ملتی کو ارشاد فرما تا ہے کہ جس کاعلم نہ ہو اس میں زبان نہ ہلاؤ۔ (اسراء: ٣١) آپ سے سوال ہو تا ہے اس شخص کے بارے میں جو اپنی بیوی پر زناکی تہمت لگائے تو اسے واپس لوٹنے کو فرماتے ہیں اس اللہ تعالی آیت لعان نازل فرماتا ہے اور آپ میاں ہوی میں ملاعنہ کراتے ہیں۔ فرمان اللی ہے کمہ دے کہ بجر الله واحد کے زمین و آسان میں کوئی غیب دال نہیں۔ (نحل: ٦٥) ارشاد ہے کہ اللہ ہی کے پاس علم قیامت ہے وہی بارش برساتا ہے 'مادہ کے پیٹ میں جو ہے اس کا عالم بھی وہی ہے ' الخ- (زخرف: ٨٥) اسپیغ میں ملی الم اللہ سے فرماتا ہے لوگ تجھ سے قیامت کا تھیک وقت بوچیں تو تو صاف کمہ دے کہ مجھے اس کی تعیین کا کوئی علم نہیں۔ (افراف: ۱۸۷) پس علم قیامت اپنے رسول سائلاً سے مخفی رکھا قریب والے فرشتے اور بزرگ انبیاء بھی اس علم سے محروم رہے تو ظاہرہے کہ اورول کاعلم تو ان ك علم سے بهت بى كم اور تك ہے۔ الله عروجل نے اپنى مخلوق پر اپنے نبى ساتا كا كا احت واجب كى اور أخصيل كوئى اختيار نهیں دیا۔

حدیث و قرآن میں مخالفت نہ ہونے کی امام احمد رحافیلیہ کی ایک تصنیف:

مدیث و قرآن میں مخالفت نہ ہونے کی امام احمد رحافیلیہ کی ایک تصنیف:

مدیثوں کو قرآن کے خلاف کمہ کران سے دلیل نہیں لیتے۔ اس کتاب کے شروع خطبے میں آپ تحریر فرماتے ہیں کہ اللہ جل شاؤہ وتقدست اساوہ نے محمد ساتھ کے ہوایت اور دین حق کے ساتھ مبعوث فرمایا تاکہ اسے تمام دینوں پر غالب کرے اگرچہ مشرکین برا منائیں۔ (قب: ۹۳) حضور ساتھ پر کتاب ہدایت اور نور نازل فرمایا ان کے لیے جو آپ کی اتباع کریں آپ کو اپنا مسلم کی ایک کے ساتھ مبعوث مراد کو ظاہر فرما دیں۔ کتاب اللہ کے صحیح مقصد کو دنیا برطل ساتھ بنایا کہ آپ اللہ تک میں مناس مناس مناس مناس کے معانی کا بیان کرنے والے ہیں 'اسے اپنے صحابہ مناس کے ساتھ معانی کا بیان کرنے والے ہیں 'اسے اپنے صحابہ مناس کی معانی کا بیان کرنے والے ہیں 'اسے اپنے صحابہ مناس کے ساتھ کہ حضور ساتھ کی فیض صحبت سے مالا مال ہوں۔ ان صحابہ نے آپ سے کہ مناس کی مناس کی نقل کیا ہیں جو اللہ کی نگاہ میں اس قابل سے کہ حضور ساتھ کے مواد پر شاتھ سب سے زیادہ واقف تھی کتاب اللہ ک

تمام نکات ان پر کھلے تھے۔ حضور ما تیا کے بعد کتاب اللہ کے معتر ملغ مضریی تھے۔ حضرت جابر راتھ کا قول ہے کہ رسول الله الله الله المات على آب ر قرآن ارّا تھا آپ اس كى تعبيرو تغييرك عالم سے جو آپ كرتے سے ہم بھى كرنے لگتے۔ اس کے بعد آپ نے اطاعت رسول مٹھایم کے بارے میں بہت ی قرآنی آیتیں کھی ہیں فرماتے ہیں سورہ آل عمران کے شروع میں ہے اس آگ سے بچو جو کافرول کے لیے تیار کی گئی ہے اور اللہ اور رسول ملتی کی اطاعت کرو تاکہ تم پر رحم کیا جائے۔ فرماتا ہے اطاعت کرو اللہ کی اور رسول ملی ایک کین اگر تم نے مند موڑ لیا تو اللہ کافروں کو دوست نہیں ر کھتا۔ (آلِ عمران : ٣٢) سورہ نساء میں فرمایا تیرے رب کی قتم لوگ مومن نہ ہوں گے جب تک کہ اپنے آپس کے تمام اختلاف میں تحقی حاکم نه مان لیں۔ پھر تیرے فرمان سے اپنول میں کوئی تنگی نه پائیں اور بے چون وچرا تسلیم کرلیا کریں- (ناء: ١٥) فرمان ہے جو بھی اللہ کی اور رسول ملتی کی اطاعت کرے وہ ان کے ساتھ ہے جن پر انعام باری ہے لینی نبیوں صدیقوں شهيدون اور صالحون كے ساتھ ميى بهترين رفيق بين- (نساء: ١٩) فرماتا ہے ہم نے تخفے لوگوں كے لئے رسول بناكر بھيجا ہے كافی ہے اللہ گواہی وینے والا- (ناء : 29) فرماتا ہے جس نے تابعداری کی رسول سٹھیم کی اس نے تابعداری کی اللہ کی اور جس نے مند چھیرلیا اس پر ہم نے تجھے حفاظت کرنے والا بنا کر نہیں جھیجا۔ ارشاد ہے ایمان والو! الله کی مانو رسول ملی الم سے امروالوں کی مانو اگر کسی بارے میں اختلاف ہو تو اسے اللہ اور اس کے رسول کی طرف کے جاؤ اگر تم میں اللہ پر اور قیامت پر ایمان ہے یمی بھتر بھی ہے اور یمی نیک انجام بھی ہے۔ (ناء: ۵۹) فرماتا ہے جو اطاعت کرے اللہ کی اور اس کے رسول ما الله الله الله تعالى جنت ميس لے جائے گاجمال جارى چشے بدرہ بيں جمال بيكتى ہے يى زبروست كامياني ہے۔ جو الله كى اور اس ك رسول التي الم كى نافرمانى كرے اور اس كى حدول سے آگے فكل جائے اسے وہ جي كى والى آگ ميں وال دے گاجال اس کے لیے نمایت ہی اہانت آمیز سزائیں ہیں۔ (ناء: ۴۳) آیت قرآنی ہے ہم نے تیری طرف میہ کتاب حق کے ساتھ نازل فرمائی ہے کہ اللہ کا سمجھایا ہوا حق تو لوگوں کو بتلا دے تحقید لائق نہیں کہ خیانت کرنے والوں کا طرف دار بے-سورہ مائدہ میں ہے اللہ کی اطاعت کرو' رسول کی اطاعت کرو' ڈرتے بچتے رہو۔ اگر تم نے منہ موڑ لیا تو یاد رکھو ہمارے رسولوں کے ذے صرف پنچا دینا تھا۔ (ماکدہ: ٩٥) فرماتا ہے مال غنیمت کے بارے میں تجھ سے سوال ہورہ ہیں تو کمہ دے کہ وہ اللہ کی چیزے اور اس کے رسول مٹھیا کی تم اللہ سے ڈرتے رہو' آپس کی اصلاح میں گے رہو اللہ اور اس کے رسول کی فرمانبرداری میں رہو' اگر تم سے ایماندار ہو۔ (الانفال: ۲۴) فرماتا ہے ایمان والو! الله کی مانو الله کے رسول ساتھ کیا کی مانو جب بھی وہ تہیں بلائے کہ تہیں زندگی دے- جان رکھو کہ انسان کے اور اس کے دل کے درمیان اللہ تعالی ہے جان رکھو کہ حشرای کی طرف ہونا ہے۔ ارشاد ہے اطاعت کرواللہ کی اور اس کے رسول ساتھیا کی جھڑے نہ کروورنہ بردل ہو جاؤ کے ہوا اکھر جائے گی صبر کرتے رہو اللہ صبروالوں کے ساتھ ہے۔ مومنوں کو جب اللہ اور اس کے رسول ساتھ کے کی طرف بلایا جائے تو ان کا جواب یمی ہوتا ہے کہ ہم نے سنا اور مانا میں کامیاب لوگ ہیں۔ جو اللہ اور رسول ملی ایم کے فرمانبردار ہیں اللہ سے ڈرتے ربين اس كا خوف ركيس وه مقصدور بين- نماز قائم كرو وكوة دو- اطاعت رسول التيايم كيا كرونو تم ير رحم و كرم جو كا- (آل عمران : ١٣٣١) الله كي اور اس ك رسول ملتي الماعب كرو اكريد منه كيميرليس تو اس يروه ب جو وه الهايا كياب اورتم يروه ہے جوتم پر ڈالا گیا ہے اگر تم اس کا کما کرو توتم راہ راست پاؤ گ۔ رسول کا ذمہ تو اس سے بری ہو جائے گا کہ وہ پیغام اللی تہیں سنا دے۔ (نور: ۵۴) فرما<sup>تا</sup> ہے رسول ماٹھیا کی پکار کو آپس کے ایک دو سرے کے پکارنے کی طرح نہ کرلو۔ چ<mark>ے بچا</mark> کرجو چیکے سے سمرک جاتے ہیں وہ علم اللہ میں ہیں اس کے امر کا خلاف کرنے والے فتنوں سے اور در دناک عذابوں سے بچاؤ کی فکر میں رہیں۔ (نور: ١٣) ارشاد ہے مومن تو صرف وہی ہیں جو الله رسول پر ایمان کامل رکھیں اور جب اس کے ساتھ کسی اہم کام میں ہول تو بلا اجازت ہرگز ادھرادھرنہ ہول- اجازت طلب کرنے والے ہی سیخ مومن ہیں جب یہ کسی اہم امر کے لي تجه سے اجازت مانگيں تو ان ميں سے جے چاہ تو اجازت دے سكتا ہے ان كے ليے اللہ سے استغفار كرتا ره ليقيناً الله تعالی بخشنے والا مربان ہے- (نور: ١٢) ايمان دارو الله سے وُرو ، جي تلي بلت كهووه تمهارے كام بنا دے گا، تمهارے كناه معاف فرما دے گا' اللہ اور اس کے رسول کا مطیع بست بری کامیابی کا مالک ہے۔ (احزاب: ۵۰) فرمان ہے مومن مرد و عورت کو لاکق ی شیں کہ جب اللہ اور اس کے رسول کا فیصلہ آجائے پھر بھی انھیں اپنے کام کاکوئی اختیار باقی رہ جائے۔ جو بھی اللہ کی اور اس کے نبی التہا کی نافرمانی کرے وہ تھلی مگراہی میں ہے۔ فرمان ہے تمہارے لیے رسول ماتھا کی پیروی ہی بهترین چیز ہے ہر اس مخص کے لیے جس کے دل میں ملاقات اللی کی ترب ہے اور قیامت کی امنگ ہے اور ذکر اللہ کی کثرت ہے- (احزاب: ۲۱) فرماتا ہے ایمان دارو اطاعت کرو اللہ کی اور اطاعت کرو رسول مان کیا کی اور اپنے اعمال غارت نہ کرو۔ (محمد: ٢٢) فرمان ہے ایمان والو! الله سے اس کے رسول سل اللہ است آگے نہ برھو الله کا خوف رکھو الله سنتا جانا ہے۔ (جرات: ١) حفرت حسن مطالعہ فرماتے ہیں آپ کے ذبیحہ سے پہلے ذبیحہ بھی نہ کرو۔ ارشاد اللی ہے اے ایمان لانے والو! اپنی آوازیں نبی کی آواز پر بلند نہ کرو اس کے سامنے آپس کی بلند آوازی کی طرح بلند آوازی نہ کرو ورنہ نیکیاں برباد ہو جائیں گی اور پتہ بھی نہ چلے گا۔ اللہ کے نبی کے پاس جو لوگ اپنی آوازیں بہت رکھتے ہیں ان کے دلوں کی پر ہیزگاری کو جنابِ باری آزما چکا ہے'ان کے لیے مغفرت ہے' ال کے لیے اجر عظیم ہے۔ مختبے جو لوگ حجرول کے بیچھے سے آوازیں لگاتے ہیں ان میں کے اکثر نادان ہیں اگر سے تیرے نکلنے كا قدرك انظار كريلية توسي ان كے حق ميں بهتر تھا' الله غفور و رحيم ہے۔ فرماً تا ہے جو اطاعت كرے الله كى' اس كے رسول اللهام كى الله اس بهتى نهرول والى جنت ميس لے جائے گا اور جو منه موڑ لے اسے دردناك عذاب كرے گا- فرمان ب مشم ب تارے کی جب گرے تمهارا رفیق نہ برکا ہے نہ بے راہ چلا ہے نہ وہ اپنے چاؤ سے بولنا ہے یہ تو وحی ہے جو بھیجی جاتی ہے جے قوتوں والا سکھاتا ہے۔ (جم الله فرماتا ہے جو کچھ تہمیں رسول ملکھیا دیں لے لواور جس سے روکیں رک جاؤ الله سے ڈرو بیشک اس کے عذاب بہت بولناک ہیں۔ (حر: ٤) ارشاد ہے اللہ اور رسول ساتھا کی مانو اگر تم نے تیوری چڑھائی تو ہمارے رسولول کے ذمے بجز تبلیغ کے اور کوئی بلت نہیں۔ (مائدہ: ٩٢) فرماتا ہے اے عقل مندو! الله کا خوف رکھو الله نے تمماری طرف ذکر رسول بھیج دیا ہے جو تمہارے سامنے اللہ کی روش آیتیں تلاوت کرتا ہے تاکہ ایمانداروں کو اور نیک عمل والوں کو اندهربوں سے نکال کر نور کی طرف لائے۔ ارشاد ہے ہم نے بھے گواہ اور خوشخری دینے والا اور ڈرانے والا بنا کر بھیجا ہے تاکہ تم الله پر اس کے رسول اللہ الم ایمان لاؤ اس کی تعظیم و توقیر کرو تم الله کی تنبیج صبح شام برابر کرتے رہا کرو۔ فرمان ہے کیا جو شخص این رب کی طرف کی دلیل پر جو اور اس کے متصل شاہد بھی ہو۔ (عود: ١٤) ابن عباس ر الله فرواتے ہیں سے جریل ہیں اور میں مجاہد کتے ہیں' اس سے پہلے کتاب موی امام و رحمت تھی یہ تو اس پر ایمان لاتے ہیں اور گروہوں میں سے جو اس کا انکار کرے سعید بن جیر روائد فرماتے ہیں اس سے مراد اور دین والے ہیں اس کی سزا جنم ہی ہے۔ تجف اس میں کوئی شک نہ کرنا چاہیے یی تیرے رب کی طرف سے صریح حق ہے۔

حضور طانی کام کونہ کرنا اِس کام کے نہ کرنے کی شرعی دلیل ہے:

نے حضرت لیل بن امیہ کی مدیث ذکر کی ہے کہ میں حضرت ابن عمر المال کے ساتھ طواف کر رہا تھا جب ہم مغربی رکن کے پاس پنیج جو حجراسود کے متصل ہے تو میں نے ہاتھ گھسیٹا کہ وہ بوسہ لیں۔ آپ نے فرمایا کیابات ہے؟ میں نے کما کیا آپ اس ركن كابوسه تبيل ليس كي آپ نے كما بال كيول تنين؟ فرمايا پركياتم نے ان دونوں مغربي ركن كابوسه ليت موئ كمي آپ کو دیکھا ہے؟ میں نے کما نمیں دیکھا' فرمانے گئے پھر ہمارے لیے آپ سے زیادہ اچھی پیروی کس کی ہے؟ اسے چھوڑو۔ چنانچہ ہم نے چھوڑ دیا۔ حضرت معاویہ بناٹھ طواف میں تھے اور وہ ہر ہرر کن کو چھوتے جاتے تھے تو انھیں حضرت ابن عباس فرمایا بیت الله كاكوئی حصة چھوڑنے كے قابل نہيں ليكن جب حضرت عبدالله بن عباس ري الله كاكوئي حصة چھوڑنے كان لكُمْ فِيْ رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً ﴾ (احزاب: ٢١) روهي تو حضرت معاديد رفائد قائل هو كئة اور فرمان لك آپ سيخ بير-اس بیان کے بعد حضرت امام احمد روائلیہ نے اپنی اس کتاب میں ان لوگوں کے خلاف دلائل جمع کیے ہیں جو آیات قرآنی کے ظاہر کو لے کر احادیث نبویہ کی تردید کرتے ہیں جتنے بھی بدند ب لوگ ہیں ان کا وطیرہ یمی ہے کہ متشابہ لے کر ان سے محکمات کو رد کرنے بیٹھ جاتے ہیں یہاں تک کہ اگر انھیں کی محکم کے خلاف کی متشابہ سے کام چلتا نظر نہیں آتا تو محکم سے ہی کوئی متشابہ وصف زبردسی نکال لیتے ہیں اور اس سے محکمات کو رد کرنے بیٹھ جاتے ہیں ان بدند ہوں کے حدیثوں کے ٹالنے کے دو طریقے ہیں۔ ایک تو یہ کہ قرآن کی متثابہ آیوں یا دوسری متثابہ حدیثوں سے رد کریں۔ دوسرے یہ کم محکم کو متثابہ بنادیں اور پھراس کی دلالت کو معطل کر دیں لیکن حق والے اس کے بالکل بر عکس طریقہ رکھتے ہیں صحابہ ' تابعین' ائمہ حدیث' شافعی امام احمد الک ابو صنیفه ابوبوسف بخاری اسحاق وغیره رحمم الله تعالی سب کا طریقه مین تها که متشابه کو محکم کی طرف پھیر دیں ، متابہ کی تغیر محکم سے لیں ، محکم کے بیان کے مطابق متشابہ کو سمجھیں تاکہ دونوں دلالت میں متنق ہو جائیں سارے دلائل مل جائمیں اور مسکلہ حق نتھر آئے۔ متثابہ اور محکم میں تصاد اور فرق نہ رہے کیونکہ در حقیقت سب کلام اللہ اور کلام الرسول ہے۔ معارضے سے اختلاف سے اور آپس کی تکذیب سے پاک ہے بلکہ ایک دوسرے کی تصدیق کرتا ہے سب الله كى طرف سے ہے كوئى اختلاف اور تعارض نسين- يہ بلاتواس كلام ميں ہوتى ہے جو الله كى طرف سے نہ ہو-

جمیہ فرقے کاصاف صاف آیتوں اور حدیثوں کو رَد کرنا: بہت اہم ہے۔ ہر مسلمان کو اس کاعلم ب

حد ضروری اور مفید ہے۔ انسان جس قدر کھانے پینے کا مختاج ہے اس قدر بلکہ اس سے زیادہ اسے اس علم کا حاصل کرنا ضروری اوار مفید ہے۔ اس لئے ہم یمال قدرے تفصیل کے ساتھ اس بات کا بیان کرتے ہیں کہ دیکھو کس طرح لوگوں نے صاف صاف آیتوں اور حدیثوں کو ادھرادھر کی کھیٹچا تانی سے رد کر دیا ہے اور اپنے نہ ہب کو آچھالنے کی کوشش کی ہے۔

جہمیبہ کاصفاتِ باری تعالیٰ سے انکار:
جہمیبہ کاصفاتِ باری تعالیٰ سے انکار:
جہمیبہ کاصفاتِ باری تعالیٰ سے انکار:
جناب میں کی گئی ہے۔ مثلاً آنا لانا آسان دنیا پر اترنا وغیرہ۔ جس طرح ہمیں روزے نماز کی فرضیت اور برائیوں کی حرمت کا علم قرآن و حدیث سے جے۔ اس سے پھھ کم علم ان صفات و افعال جنابِ باری کا قرآن و حدیث سے نہیں۔ جن دلائل اور

الفاظ سے احکام کا فرض و واجب ہونا اور برائیوں کا حرام مروہ ہونا ہمیں شرعی طور پر بتلایا گیا ہے کچھ ان سے کم دلاکل شرعیہ اوصاف و افعال باری تعالیٰ پر نمیں لیکن جہمیہ کی جماعت نے ان سب سے انکار کر دیا اور وہی متشابہ آیتوں کے پیچے لگ کر ان صاف اور محکم آیتوں کو ثال دیا۔ ﴿ لَيْسَ كَمِفْلِهِ شَيْءٌ ﴾ (شوری : ۱۱) ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا ﴾ (مریم: ۱۵) ﴿ قُلْ هُوَاللّٰهُ اَحَدُ ﴾ (افلاص: ۱) لے کر ان تمام حدیثوں آیتوں میں اخمالات نکالنے اور تاویلیں کرنی شروع کر دیں۔ یمال تک کہ ان کی تحریف نے اس محکم کو از قتم متشابہ کردیا۔

جہمید کا اللہ کی بلندی اور عرش نشینی سے انکار: منفقہ سئلہ اور بیان جس میں اللہ تعالیٰ کی بلندی کا اور

اس کے استواء علی العرش کا ثبوت تھا ان جمیہ نے اسے بھی رد کر دیا اور متشابہ آیتیں پڑھ کر پیچھے ہٹ کھڑے ہوئے۔ مثلاً یہ کہ اللہ تہمارے ساتھ ہے جمال بھی تم ہو۔ (مائدہ: ۱۱) ہم تمہاری رگ جان سے بھی ذیادہ قریب ہیں۔ (ق: ۱۹) ہم تمہاری رگ جان سے بھی ذیادہ قریب ہیں۔ (ق: ۱۹) ہم تمہاری سرگوشیاں کرنے والوں کے ساتھ ہم چوتے ہیں اور ہم پانچ کے ساتھ ہم چھٹے ہوتے ہیں۔ (مجاد ای د) اور ان سے کم و بیش کے ساتھ بھی وہ خوں ہوتا ہے جمال بھی وہ ہوں ان کو لے کر پھر بلندی اور عرش کی آیتوں حدیثوں میں کتر ہونت الٹ بلیٹ کرکے آخر انکار کردیا۔

قدریہ کا قدرت الی اور مشیت رب سے انکار:

ریش جو اللہ تعالی کی قدرت پر تھیں کہ وہ تمام مخلوق در جر طرح کی قدرت پر تھیں کہ وہ تمام مخلوق پر ہر طرح کی قدرت رکھتا ہے اور جو وہ چاہتا ہے ہوتا ہے جو نہیں چاہتا نہیں ہوتا۔ ان سب آیتوں حدیثوں کا قدریہ کی جماعت نے انکار کر دیا اور ان کے مقابلے میں متشابہ آئیتیں لے کر ان تمام آیتوں کی غلط تاویلیں کرے آئیس گویا متشابہ کر دیا۔ جیسے فرمان باری کہ تیرا رب کی پر ظلم نہیں کرتا۔ تیرا رب بندوں پر ظلم کرنے والا نہیں ہے۔ تم صرف اپنا انمال ہی کا مدلد دیے جاؤ گے۔

جربیہ کا بندے کے قادر مختار اور اپنی مرضی سے کام کرنے والا ہونے سے انکار: (۳) مثال

بارے کی جتنی آیتیں اور حدیثیں تھیں ان سب کا اس فرقے نے متشابہ آیتیں وغیرہ لے کرصاف انکار کر دیا۔ مثلاً یہ آیت کہ تمہاری منشا کچھ نہیں وہی ہوتا ہے جو اللہ کا چاہا ہوا ہو۔ تم یاد نہیں کرتے مگر یہ کہ اللہ چاہے۔ (دھر: ۳۰) جے وہ چاہے مگراہ کرتا ہے جے چاہے صراطِ متنقیم پر ڈال دیتا ہے۔ (الانعام: ۳۹) وغیرہ۔ پھر ان آیات و احادیث کو جو ان کی اس بدعت کے خلاف تھیں احمالات کی کند ہتھیار ہے اس طرح رگڑا کہ ہر شخص سمجھ سکتا ہے کہ متعلم کا وہ ارادہ ہر گزنمیں جو یہ جاعت ان کو متشابہ کر کے بیان کرتی ہے۔

## خارجیوں اور معتزلیوں کامسلمان گنگاروں کی شفاعت اور اُن کے جہنم سے نکلنے کا انکار:

(۵۰) مثال (۵) نید مسئلہ بھی صاف صاف آیتوں صدیثوں سے ثابت تھا لیکن ان دونوں گروہ نے متثابہ آیات وغیرہ لے کراس سے صاف انکار کر دیا۔ مثلاً بیہ آیت کہ خدایا جے تو نے

الله تعالی کی اونچائی بلندی اور استواء عرش کے دلا کل : چکا ہے لیکن ہم اس پر یمال پھھ مزید روشی والنا چاہتے ہیں جمید اس کے مشکر ہیں۔ جنابِ باری تعالی کا اپنی مخلوق پر بلند ہونا اور اپنے بندوں کے أور ہونا اشارہ طریق سے محکم آیوں اور حدیثوں سے ثابت ہے :

(۱) أوبر ہونے كى صراحت ان لفظوں سے جو ذاتى بلندى كے ليے بى بين فرماتا ہے: ﴿ يَحَافُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فَوْقِهمْ ﴾ (محل: ۵۰) اینے اور والے اینے برورش کندہ رب سے وہ ڈرتے رہتے ہیں۔ (۲) ادات سے علیحدہ اونجائی کا ذکر جیسے آیت : ﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ (انعام: ١٨) وه الله الي بندول ير بلند و بالا ب (٣) اس كي طرف چرصن كي تصريح جيب آیت ﴿ نَعْرُجُ الْمَلَا ثِكَةُ وَالرُّوْحُ إِلَيْهِ ﴾ فرشت اور روح اس كى طرف چڑھتے ہیں۔ حدیث میں ہے جو فرشتے رات كوتم ميں تے وہ الله کی طرف چڑھ جاتے ہیں (٣) اس کی طرف اونچا چڑھنے کی صراحت فرماتا ہے: ﴿ اِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّلِيْبُ ﴾ (فاطر: ۱۰) پاک کلمات اس کی طرف بلند ہوتے ہیں (۵) بعض مخلوق کی اس کی طرف بلندی کی تصریح فرمان ہے ﴿ بَلْ رَفَعَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ ﴾ (نساء: ١٥٨) الله نے مسيح عَالِلَهُ كو اپني طرف أو نچا كرليا۔ فرما تا ہے : ﴿ إِنِّي مُتَوَفِّيْكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ ﴾ (آل عمران: ٢٥) بيس تختي بمريور لين والا مول اور اين طرف بلند چرهان والا مول (١) مطلق اونچائي كي صراحت جو ذاةً قدراً شرفاً مرطرح اونچائی کے تمام مراتب پر دلالت ہے۔ فرمان ہے: ﴿ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْعَظِيمُ ﴾ (شورئ : ٣) وہ بلند اور عظمت والا ہے ﴿ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِين ﴾ (سبا: ٢٣) وه اونچا اور بهت برا ہے۔ ﴿ إِنَّهُ عَلِيٌّ كَبِين ﴾ وه بلند اور برا ہے۔ (٤) اپنے پاس سے كتاب فيح ا تأرف كي صراحت مثلًا: ﴿ تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيم ﴾ ﴿ تَنْزِيْلٌ مِّنْ حَكِيْمٍ حَمِيْدٍ ﴾ (فصلت: ٣٢) ﴿ قُلْ نَوَّلَهُ رَوْحُ الْقُدْسِ مِنْ رَبِّكَ ﴾ (نحل: ١٠٢) بيه كتابَ الله كى طرف سے انزّى۔ حكمت والے تعريفوں والے اللہ نے اتاری- اسے روح القدس نے تیرے رب کی طرف سے نازل کی- اس سے صاف ظاہر ہے کہ قرآن اس سے ظاہر ہوا ہے نہ کہ کسی اور سے اور بید کہ بیر اس کا کلام ہے نہ کہ کسی اور کا۔ دوسرے بید کہ اس کلام اللہ کو اللہ تعالیٰ کے پاس سے اعلیٰ مكان سے كر جبرائيل طابقا رسول الله التي الله ير نازل موئے ہيں۔ (٨) بعض مخلوق كى اس كے پاس مونے كى اور بعض بعض سے زیادہ قریب ہونے کی تصریح جیسے فرمان ہے: ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ عِنْدَ رَبِّكَ ﴾ (الاعواف: ٢٠٦) وہ تیرے رب کے پاس ہیں۔ فرمان ہے: ﴿ وَلَهُ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ ﴾ الخ والانبياء: ١٩) آسان و زمين ميں جو بين سب اسى كے بين اور جو اس كے پاس بين نہ وہ عبادت سے سراونچا کریں نہ تھکیں۔ اس آیت میں ان میں جو اس کے عابد ہیں تفریق قائم کردی۔ ایک وہ جو اس کے یاس ہیں خصوصی ہیں دوسرے وہ جو عمومی ہیں۔ حدیث میں ہے اس کتاب کے بارے میں ہے جو اللہ تعالی نے لکھی ہے کہ وہ اس کے پاس ہے عرش پر ہے۔

(۹) اس بات کی تصریح کہ اللہ تعالی آسانوں میں ہے اس کے دو مطلب اہل سنت کے نزدیک ہیں ایک تو یہ کہ ﴿ فَی ﴾ معنی میں ﴿ علی ﴾ کے ہے دو سرے یہ کہ آسان میں ہے اس کے مواد بلندی اور او نچائی ہے۔ پس آسان پر ہے آسان میں ہے اس کے سوا اور مطلب نہیں ہے۔

(۱۰) استواء کی تصریح۔ جو کہ لفظ ﴿ علٰی ﴾ کے ساتھ ہے اور مختص ہے عرش کے ساتھ جو تمام مخلوقات کے اوپر ہے۔ پھر اکثر لفظ ﴿ ثم ﴾ کی مصاحبت کے ساتھ جو ترتیب و مملت پر دلالت کرنے والا ہے اس طرح بلندی اور اونچائی کی ایسی صراحت ہو گئی ہے کہ اس کے سوا اور کوئی بات مخاطب سمجھ ہی نہیں سکتا اور یقینا اس کا اور کوئی مطلب ہے بھی نہیں۔ (اا)

ہاتھوں کو جنابِ باری میں او نچ کرنے کی صراحت۔ حضور طائع کے فرات ہیں اللہ تعالی اپنے بندے سے حیا کرتا ہے جبہ وہ

ہاتھوں کو جنابِ باری میں اٹھاتا ہے کہ وہ آنھیں خالی بھیردے۔ (۱۳) اس امر کی صراحت کو کہ اللہ تبارک و تعالی ہر رات

ہات ان دنیا پر اتر تا ہے۔ ونیا ساری کے نزوی لیونی اترنا بلندی سے نیجائی کی طرف ہوتا ہے۔ (۱۳) اللہ تعالی کی بلندی کی

طرف حسی اشارہ۔ چنانچہ ساری مخلوق سے زیادہ عارف رہ جو خوب جانے تھے کہ اللہ میں کیا صفتین ہیں اور کن لفظوں کا

اطلاق اس پر درست نہیں لیونی رسول کریم الٹھ کے باللہ تعالی کی طرف اپنی انگی اٹھا کر آسان کی طرف اشارہ کیا اور فرایا

پر وردگار تو گواہ رہ اور بیہ اس مجمع میں فرمایا جس سے بڑا مجمع روئے زمین پر اس وقت جمع نہیں ہو سکتا تھا۔ بیہ اس لیے فرمایا

اور اشارہ کیا تاکہ دنیا جان کے کہ جس رہ نے آپ کو بھیجا ہے جس کی طرف آپ وعوت دیے رہے جے اس وقت آپ

گواہ کر رہے ہیں وہ ساتوں آسانوں کے اوپر عرش عظیم پر ہے۔ اب بتلاؤ کہ حضور ساتھ کا کابیہ اشارہ کرنا صحیح؟ یا جمیہ معزلہ

اور فلاسفہ کی چوں چوں درست؟ (۱۳) اللہ کے لئے لفظ 'کہاں'' کی صراحت۔ جو جمیہ کے نزدیک اللہ کے لیے بولنا بالکل حرام

وار بی جمیعے کہ لفظ 'درکب'' کا استعال ذات باری کے لئے لفظ 'کہاں'' کی صراحت۔ جو جمیہ کے نزدیک اللہ کے کہ اللہ کس اور کب اللہ کی سان میں اس لفظ کو استعال کیا اور بی ظاہر ہے کہ تمام

خلوق سے زیادہ علم رہ ہے کہ کہ اللہ کہال ہے؟ وہ ان کے نزدیک ایسانی برا ہے جیسے وہ جو کہے کہ اللہ کس جو د حضور ساتھ کی ہوں جس جس میاطل اور علو کا شائیہ تک نہ ہو۔ جناب رسول اللہ ساتھ کیا دور بیہ ظاہر ہے کہ تمام

والے جو لفظ اور معنی صحیح جدیثوں میں خود حضور ساتھ کے نے خواہ اور سب سے زیادہ عمرہ بیان والے اور وہ لفظ ہو لئے کہا وہ خواہ اور سب سے زیادہ عمرہ بیان والے اور وہ لفظ ہو گئے

(۱۵) حضور ساتھیا کی گوائی جو سب گواہیوں سے زیادہ کی نودیک بھی فرشتوں کے نزدیک بھی اور تمام مومنوں کے نزدیک بھی۔ جس نے اللہ کے آسان میں ہونے کا بیان کیا۔ آپ نے اس کے ایمان کی گوائی دی۔ حالا نکہ سے کوے اس پر جہنی ہونے کے فتوے بڑ رہے ہیں۔ امام شافعی رفتیے نے صراحت کی ہے کہ جس عورت نے اپ رہ کو آسان میں بتالیا اسے اللہ کے رسول ساتھیا نے ایماندار فرمایا۔ اپنی کتاب میں امام صاحب روفیے باب باندھتے ہیں کہ ایماندار کردن آزاد کرنا۔ پھراس حبین لونڈی کی حدیث ذکر کرتے ہیں جس نے جہیہ نے چرے سیاہ کردیے اور محمد کی جماعت کے چرے نورانی بنا دیے کہ جب اس نے حضور طاتھیا کے اس سوال پر کہ اللہ کمال ہے؟ جواب دیا کہ آسانوں میں تو آپ نے فرایا اسے آزاد کردو سے ایمان والی ہے۔ اس نے رب کو آسان میں بتالیا اور حضور طاقیا کو بغذہ اللہ اور رسول ساتھیا کہ اس نولوں باتھیں ایک ساتھ بیان کیں انمی دونوں کے جموعے کو صادق مصدوق طاقیا کے ایمان قرار دیا۔ (۱۱) دیکھو قرآن کریم میں ہے باتیں ایک ساتھ بیان کیں انمی دونوں کے جموعے کو صادق مصدوق طاقیا کہ جمدے موٹا نی طاق کے فرمایا کہ اللہ آسان میں ہو اور موٹا کے ایمان قرار دیا۔ (۱۱) دیکھو قرآن کریم میں ہے ہوٹا کے باتد مینار بنا کہ میں اس کے ذریع آسان میں انمان کے اللہ آسان میں انمان کے اللہ کو درا جھانگ تو لول میں تو اسے جھوٹا تی جاند مینار بنا کہ میں اس کے ذریع قران اور اسے کھوٹا تی جوٹا تی باند مینار بنا کہ میں ان کے نزدیک بھی آج ہو کے کہ اللہ مان کے نزدیک بھی آج ہو کے کہ اللہ مان کے بند مینا ان کے نزدیک بھی آج ہو کے کہ اللہ مان کی ہوئے تھے۔ ان کے نزدیک بھی آج ہو کے کہ اللہ مان پر ہے جھوٹا ہے پی یہ اور کملی میں تیا اور کملیم اللہ معرت موٹی طابق کی مخالف ہیں اور بھی تمان ان بر ہے جھوٹا ہے پی یہ اور کملیم اللہ معرت موٹی طابق کے مخالف ہیں اور بھی تمان

پڑا' یہ تھی فرشتوں کی مار۔ اگر ان بے سمجھ لوگوں نے جو اس آیت سے سمجھا اسے مان لیا جائے تو دنیا کا ہر قتل بلکہ ہر شراب نوشی ' ہر زنا' ہر چوری' ہر ظلم وغیرہ میں اور اس قتل میں فرق ہی کیا رہ گیا؟ اگر اس کی نبیت بہ سبب اللہ کے خالق ہونے کے ہو تر چیز کا خالق اللہ ہی ہے۔ چر اس بے سود بیان سے کیا فاکدہ؟ اللہ کا کلام اس سے پاک ہے۔ جن کو حضور ساٹھ کیا نے سواریاں عطا فرمائیں اور پھر فرمایا کہ میں نے نہیں بلکہ اللہ نے تہیں سواریاں دی ہیں۔ اس سے بھی وہ مراد نہیں جو یہ سمجھے ہیں بلکہ حقیقت صرف اتن ہے کہ حضور ساٹھ کیا اللہ کے حکم کے جاری کرنے والے سے اور اس کے حکم سے تصرف کرنے والے سے اور اس کے حکم سے تصرف کرنے والے سے دیا ان پر بٹھا دیا پس گویا کہ اللہ ہی نے افھیں سوار کرایا۔ بھی معنی اس دو شری تمماری پیش کردہ حدیث کے بھی ہیں کہ واللہ نہ میں کی کو پچھ دیتا ہوں نہ کسی سے کچھ دو تا ہوں۔

اسی لیے فرمان ہے میں تو صرف بانٹنے والا ہوں۔ اللہ سجانہ وتعالیٰ ہی دینے والا ہے۔ وہ آپ کو تھم فرما تا تھا آپ دے ویا کرتے تھے۔ آپ کی تقییم بھکم رب ہوتی تھی۔ اس طرح عزل کی بابت آپ کا فرمان جو ہے وہ بھی اسباب کے خلاف نہیں۔ مطلب یہ ہے کہ جب اللہ تعالی کا کسی بچے کو پیدا کرنے کا ارادہ ہو چکا ہے تو کوئی نہ کوئی قطرہ اس خاص پانی کا بے خری میں اندر چلا جائے گا اور اس کم سے کم مقدار سے بچہ ہو جائے گا۔ ہرپانی سے تو بچہ ہونا ضروری نہیں لیکن اس سے بید کسے ثابت ہوا کہ جماع اولاد کاسب ہی نہیں؟ اسے بچہ ہونے میں کوئی تاثیری نہیں؟ خاوند کا وطی کرنا نہ کرنا بچہ ہونے میں برابر ہی ہے؟ یہ تو بالبداہت غلط ہے۔ اس طرح آپ کا فرمان کہ متعدی مرض اور شگون کوئی چیز نہیں اگر بالفرض اس سے مراد سبب کا انکار ہی ہو تو بھی ہر سبب کا انکار تو نہ ہوا بلکہ زیادہ سے زیادہ ان دونوں سببوں کا اسباب شرمیں سے نہ ہونا ثابت ہوتا ہے کیے ہو گا جبکہ حدیث کی دلالت ہی نہیں۔ ہال اس میں البتہ مشرکین کے اس عقیدے کی تردید موجود ہے کہ وہ اس سبب کو دائی اور اثر سے الگ نہ ہونے والا مانتے تھے لیکن سے مطلب نہیں کہ سبب کو کوئی اثر ہی نہیں نہ سے مطلب ہے کہ سبب خود فاعل خود مخار اور مستقل ہے۔ سنوسب کے بارے میں اوگوں کے تین طبقے ہیں۔ ایک جماعت تو اسے بالکل مانتی ہی نہیں۔ دوسری جماعت اسے ایسا مانتی ہے کہ نہ اس میں تغیر آئے نہ کبھی سببیت زائل ہونہ اس جیسایا اس سے بھی براسب اسے دفع کر سکے۔ طبائعیہ منحمین اور دہریہ کاندہب یی ہے۔ تیسری جماعت جو دراصل سی اور ان دونول کے درمیان ہے جو افراط و تفریط سے پاک ہے جو رسولوں کی زبانی ثابت ہے جو عقل حس اور فطرت کے مطابق ہے وہ یہ ہے کہ اسباب میں تو ثابت لیکن ان میں اثر انداز اللہ تعالی ہے جب جاہے ان سے وہ سبیت چھین لے۔ یہ بھی ہے کہ اس جیسے یا اس سے قوی اور اسباب ہوں اور باوجود اس کی سبیت کے وہ اس پر غالب آگراہے دفع کردیں۔ جیسے کہ بہت سے برے اسباب توکل اور دعا خیرات اور ذکر اللی استغفار اور آزادگی گردن وغیرہ نیکی سلوک اور بھلائی سے دفع ہو جاتے ہیں اور اللہ تعالی ان کی برائیوں سے اینے بندوں کو بچالیتا ہے۔ با او قات بہت سے نیک اسباب موجود ہوجاتے ہیں اور نیکی گویا ثابت ہو جاتی ہے لیکن پھرانسان سے بعض بد کام ایسے ہو جاتے ہیں کہ وہ سب نیک اسباب سوکھ جاتے ہیں' اثر جاتا رہتا ہے اور انسان خیر سے خال رہ جاتا ہے۔ اس طرح بعض او قات برے کام اور برے اسباب جمع ہو جاتے ہیں اور قریب ہوتا ہے کہ انسان پر ان بدیوں کی وجہ سے آفت آجائے لیکن پھرنیکیاں اور نیک اسباب جمع ہو کر اس بدی کو دفع کر دیتے ہیں اور انسان بال بال پج جاتا ہے۔ اتن صاف بات کانہ سمجھنے والا اپنی عقل اور اپنے ایمان کانوحہ کرنے والا ہے۔ اسے علم و عقل سے نفع اٹھانا آتا ہی

**سير\_** والله المستعان وعليه التكلان\_

جہمیہ کاکلام اللی سے انکار:

نے کلام کیا' وہ کلام کرتا ہے' اس نے فرمایا' وہ فرماتا ہے' اس نے فرمایا' وہ فرماتا ہے' اس نے خردی اور خزدیتا ہے اس نے امرو نمی کی اور حکم دیتا ہے اور منع فرماتا ہے۔ وہ راضی ہوا اور راضی ہوتا ہے وہ خوش خبری دیتا ہے وہ ڈراتا دھمکاتا ہے۔ وہ ہوشیار کرتا ہے وہ اپنی بلت پہنچاتا ہے وہ ان کے لئے وہ چیزیں بیان کرتا ہے جو ان کے بچاؤ کا ذریعہ نہیں۔ وہ آواز دیتا ہے اور اس نے سرگوشی کرتا ہے۔ اور اس نے سرگوشی کی ہے۔ وہ وعدے دیتا ہواور وعدے اس نے دیتے ہیں۔ قیامت کے دن وہ آپ سوال کرے گابندوں سے خطاب فرمائے گا۔ ترجمان بغیر خود آپ سوال جو اب کرے گابندہ اس سے بار بار کے سے گا۔ یہ کلام کے طرح طرح کے طریقے جناب باری قادرِ کل کی ذاتِ پاک سوال جو اب کرے گابندہ اس سے بار بار کے سے گا۔ یہ کلام کے طرح طرح کے طریقے جناب باری قادرِ کل کی ذاتِ پاک ہو مائیں افسوس کہ ان سب جابت شدہ معین اور مضبوط صاف اور کھلی دلیوں کو ان لوگوں نے رد کر دیا اور صاف اٹکار کر یا صرف منشابہ کو لے کر کہ اللہ کے مثل کوئی چیز نہیں۔

(۱۵۷) مثال (۱۱) ان لوگوں نے اللہ کے محکم قول کو رد کر دیا جو فرماتا ہے خبردار ہو اسی کی خلق صفاتِ اللي كاانكار : ہے اور اسی کا امر ہے۔ (الاعراف: ۵۴) میری بات ثابت ہو گئی۔ (محدہ: ۱۳) کمہ دے کہ اسے روح القدس نے تیرے رب کی طرف سے حق کے ساتھ نازل کیا ہے۔ (نمل: ۱۰۲) اللہ نے موی مالی سے بات چیت کی۔ (نیاء: ۱۸۲) میں نے تخفے لوگوں پر برگزیدہ کرلیا اپنی رسالت اور اپنے کلام کے ساتھ۔ وغیرہ و فیرہ۔ ان سب کے مقابلے میں انھوں نے متشابہ آیت لے لی- مثلاً اللہ ہر چیز کا خالق ہے- (رعد: ١١) يد قول رسول كريم كا ہے- (الحاقد: ٣٠) جواب ان دونوں آیتوں کا جواب بھی لگے ہاتھوں سن کیجئے۔ یہ آیتیں دراصل جارا مسلک ثابت کرتی ہیں اللہ تعالیٰ جل جلالہ کی تمام صفتیں اس کے نام کے مسٹی میں داخل ہیں۔ اللہ اس کا نام نہیں جو نہ سمع و بھر رکھتا ہے 'نہ حیات و کلام رکھتا ہے 'نہ علم ر کھتا ہے۔ یہ رب العالمین نہیں ہے۔ اللہ تعالی کا کلام اس کا علم'اس کی حیات'اس کی قدرت'اس کی مثیت'اس کی رحمت غرض اس کے پاک اور بے مثل کل اوصاف اس کے نام کے مسٹی میں داخل میں۔ اللہ تعالی خالق کل ہے لیکن اللہ نام ہے مع صفات و کلام کے باقی سب مخلوق ہے۔ قرآن کی اضافت جو رسول کی طرف دو سری آیت میں ہے۔ یہ صرف تبلیغ کے باعث ہے نہ کہ ایجاد قرآن فعل رسول ہو۔ خود رسالت اس امری مقتضی ہے کہ رسول سی المالیا اس کا کلام سائے جس نے اسے بھیجا ہے اگر بھیجنے والے کا کوئی کلام ہی نہیں تو رسول ملٹھیلم پنچائے گاہی کیا؟ اور رسول وہ بنا کیسے؟ اور کیوں؟ اسی لیے ہم کہتے ہیں اور جارے ساتھ سلف کی ایک بری جماعت ہے کہ جس نے اللہ تعالیٰ کے متکلم ہونے کا انکار کیا اس نے ایک نہیں بلکہ سب رسولوں کی رسالت کا انکار کیا۔ رسالت رسول التی ایم کا منصب تو یمی ہے کہ سیجے والے کا پیغام اور اس کا کلام بینچائے پس جمیہ اور ان جیسوں نے ان محکم آیتوں کو متشابہ ولیلوں سے رد کر دیا پھران محکمات کو سب کو متشابہت بنا کر اس درجے گرے کہ اللہ کو کسی فعل کا فاعل ہی نہ رکھانہ اس کے لیے کلام کا کرنا ثابت رکھا بلکہ نعوذ باللہ صاف کمہ دیا کہ کلام الله فعل الله سب مخلوق ہے اور الله سے جدا ہے۔ پھر بتلاؤ سے صفت اللی کیے رہا؟ جناب باری کی صفت تو وہی ہو سکتی ہے جس كاقيام اس كى ذات ياك سے مو- نه وه كه جس كاقيام اس كى ذات سے نه مو- جہنم میں ڈالا اسے رسوا کر دیا۔ (آلِ عمران : ۱۹۲) میہ آیت کہ جس نے نافرمانی کی اللہ کی اور اس کے رسول ملٹی کی اور اس کی حدول سے آگے نکل گیا اسے اللہ تعالی ابدی آگ میں ڈال دے گا وغیرہ وغیرہ۔ (نباء : ۱۳) انھوں نے بھی اور فرقوں کی طرح شفاعت کی آیتوں حدیثوں کی بے جا تاویلیس کرکے ان محکمات کو متشابہ کر دیں۔

جہمیہ کا دید ار باری تعالی سے انکار:

اور بہت ہی تھیں جو بیان کر دی تھیں اور باد پکارتی تھیں کہ مومن قیامت کے مدیثیں آیتیں تو بہت ہی واضح بالکل صاف قیامت کے میدانوں میں اور جت میں دیدار باری تعالی کریں گے لیکن اس گروہ نے متشابہ آیتیں لے کر ان صاف آیتوں کا قطعی انکار کر دیا۔ مثلاً فرمانِ اللی اے آئھیں نہیں پا سمتیں اور وہ آٹھوں کا ادراک کے ہوئے ہے۔ (انعام: ۱۹۳) حضرت موکی طابق سے فرمان اللی کہ تو جھے ہرگز نہیں دکھ سکتا۔ فرمان اللی کی انسان کی یہ شان نہیں کہ اللہ اس سے باتیں کرے بجوی کے یا پردے کے بیچے سے یا قاصد بھیج اور وہ باجازت اللی اس کی طرف جو اللہ چاہے وی کرے۔ (خوری : ۱۵) وغیرہ وغیرہ۔ انھیں لے کرجو محکمات آیتیں وغیرہ تھیں انھیں متشابہ کردیں اور پھرسب کو جواب دے بیٹھے۔

بیشار آینوں حدیثوں کا جو اللہ تعالی کے فاعل مختار ہونے کی تھیں انکار:

ہیشار آینوں حدیثوں کا جو اللہ تعالی کے فاعل مختار ہونے کی تھیں انکار:

فی شانِ ﴾ ہردن اے ایک شان ہے اور آیت تہارے اعمال اللہ آپ دیکھے گا اور اس کا رسول شہرے اللہ کا امر جبکہ وہ کی چنے کا ارادہ کرے ہی ہے کہ کمہ دے ہو جا وہ ہو جا تا ہے جب موکی طبیق وہاں آئے تو آواز دی گئے۔ (ط: ۱۱) فرماتا ہے جب اس کے رب نے پہاڑ پر بخل کی تو اے گلاے کوئے کر دیا۔ فرماتا ہے جب ہم کی ہمتی کی ہلاکت کا ارادہ کر لیتے ہیں تو اس کی کھلی نافرمائی کرتے ہیں۔ (اسراء: ۱۱) فرمان ہے اس مورت کا قول اللہ تعالی نے اپنی فرمانی کے اس مورت کا قول اللہ تعالی نے اپنی شہرے اور ہم مالدار غنی ہیں۔ (آل عران: ۱۸۱) حدیث میں ہے ہمارا رب عزوجل ہر رات آسان دنیا کی جو کتے ہیں کہ اللہ تو فقیر ہے اور ہم مالدار غنی ہیں۔ (آل عران: ۱۸۱) حدیث میں ہے ہمارا رب عزوجل ہر رات آسان دنیا کی جو کہ ان کے پاس فرشت آجائیں یا خود تیرا پروردگار ہی آجائے۔ کی طرف اتر تا ہے۔ ارشاد ربانی ہے آج میرا رب الیا غضبناک ہے کہ نہ الیا اس سے پہلے ہوا نہ اس کے بعد۔ حدیث میں ہے جب بندہ الحمد نہ برار سے زیادہ ہیں اور جن میں اللہ تعالی کی ان پاک اور بے مثل صفوں کا ہوت ہے۔ لیکن ان سب گو جب بہری منا اور ان محکمات کو متشاب سے رد کر دیا۔ جو آیت: ﴿ لَا آجِتُ الْافِلِيْنَ ﴾ (الانعام: ۲۱) ہے۔ میں غائب ہو بانے والوں کو پیند نہیں کرتا۔

الله عزوجل کے کام حکمت سے خالی نہیں ہوتے اس کا انکار آیت اور حدیثیں بکڑت اس بارے میں مرائح میں میں ہیں کہ اللہ عزوجل کے کام حکمت سے خالی نہیں ہوتے اس کا انکار مصلحوں سے پر ہوتا ہے۔ اس کا وجود عدم میں ہیں کہ اللہ سجانہ وتعالی جو کچھ کرتا ہے وہ خاص حکمتوں اور بڑی بڑی پاکیزہ مصلحوں سے پر ہوتا ہے۔ اس کا وجود عدم سے بہتر ہے لام تعلیل کا شرعی اور قدری امور پر اس قدر داخلہ ہے کہ اس کا گنا خارج از امکان ہے ان سب کو متشابہ آیت: ﴿ لاَ يُسْئَلُ ﴾ لے کررد کردیا اور سب کو متشابہ کہ کر ہاتھ جھاڑ گئے۔

(۱۵۴) مثال (٩) بهت سي وه دليليس جو اسباب كے شوت ير تحيس انھوں نے رو شرعی اور قدری اسباب کا نکار: کردیں۔ مثلاً بہ سب اس کے کہ تم کرتے تھے۔ (العکبوت: ۸) بہ سب اس ك كم تم كماتے تھے۔ (يونس: ٥٢) به سبب اس كے جوتم نے اپ ہاتھوں كيا۔ به سبب اس كے جو تيرے ہاتھوں نے آگے بھیج رکھا تھا۔ (ج : ١٠) بدسب اس کے کہ تم اللہ پر ناحق کتے تھے۔ (انعام : ٩٥) تم اس کی آیوں سے جی چراتے۔ یہ اس لیے کہ انھوں نے حیاۃ دنیا کو آخرت پر پیند کیا۔ بیر اس لیے کہ اللہ کی اتاری ہوئی کو انھوں نے ناپیند کیا پس ان کے اعمال غارت ہوگئے یہ اس لئے کہ تم نے آیات الی کا فراق بنالیا۔ اس سے اللہ تعالی راہ دکھاتا ہے انھیں جو اس کی رضامندی کی پیروی كريس سلامتى كى رابيں- اس سے اكثر كو مراہ كرتا ہے اور اس سے اكثر كو ہدايت كرتا ہے- ہم آسان سے بابركت بارش برساتے ہیں اور اس سے ہرفتم کے پیل اُگاتے ہیں۔ (ق : ٩) ہم نے تہمارے لیے اس سے باغات اگائے تھجوروں کے بھی اور انگوروں کے بھی۔ (المؤمنون : ١٩) ان سے جماد کرو اللہ أخميس تممارے ہاتھوں سزا دے گا۔ (توبہ : ٣٣) شمد ميں لوگوں ك لیے شفا ہے۔ جو قرآن ہم اتار رہے ہیں وہ مومنوں کے لیے شفا اور رحمت ہے ان کے علاوہ اور بھی بہت سی آیتیں اور حدیثیں ہیں جو سبیت کو ثابت کرتی ہیں لیکن ان لوگوں نے متشابهات کے پیچے بڑ کر ان سب کو رد کر دیا۔ مثلاً آیت کیا اللہ کے سوا اور کوئی خالق ہے؟ (اسراء: ٨٢) اور آیت تو نے أخسین قتل نمین کیا بلکہ اللہ نے أخسین قتل کیا تو نے ككر نمین بھيكے جبکہ تھینکے تھے بلکہ اللہ نے تھینکے۔ (الانقال: ۱۷) حدیث میں ہے میں نے تہیں سوار نہیں کرایا بلکہ اللہ تعالی نے تہیں سوار كرايا- حضور مانيكم كا فرمان ہے ميں كسى كو تهيں ديتا نه كسى سے روكتا موں- عزل كاسوال جس في كيا اسے حضور مانيكم ف جواب میں کما کیے جالیکن اگر مقدر میں اولاد ہے تو ہو کرہی رہے گا۔ حدیث میں ہے ایک کی بیاری دو سرے کو نہیں لگتی نہ شگون کوئی چیزہے۔ آپ کا فرمان کہ اچھا پھر پہلے بیار کو کس کی بیاری لگی؟ آپ کا فرمان کہ اگر اللہ تعالیٰ پھل کو روک لے۔ ہیہ نہیں فرمایا کہ ٹھرروک لے یا پھلوں کو آفت پنچ۔ الغرض ایسی ہی متشابہ دلیلیں لے کرمحکم کاانکار کر دیا۔ ان دلیلوں سے تو صرف میں ثابت ہوتا ہے کہ اسباب کا مالک خالق اللہ تعالی ہے وہ ان میں متصرف ہے جب جاہے سبب کو اثر انداز ہونے دے جب چاہے اس میں سے اثر الگ کر دے جیسے آگ میں سے جلانے کا اثر اس نے اپنے خلیل حضرت ابراہیم علائل کے آگ میں ڈالے جانے کے وقت بالکل سلب کرلیا آگ محضری اور سلامتی کی چیزین گئی۔

منکرین اسباب کے ولا ممل کا جواب :
اسباب کے قائل اللہ کے سواکی اور کو بھی خالق ہونے کی دلیل پیش کرتے ہو تو کیا منکرین اسباب کا خالق مانتے ہیں؟ ہرگز خیس بلکہ وہ تو اسباب کا خالق مالک بھی اللہ ہی کو جانتے ہیں اللہ تعالیٰ نے قتل کی اور کنکر چیسکنے کی نسبت جو اپنی طرف کی ہے۔ افسوس تم نے اس آیت کی فقہ و فہم کی طرف غور ہی نہیں کیا۔ یہ تو حضور میلائل کا زبردست معجزہ ہے اس سے خطاب خاص ہے اہل بدر کے لئے۔ اس طرح آپ کا کنکریوں کی مضی چیسکنا ہے کہ اللہ تعالیٰ قادر و قیوم نے اسے مشرکوں کے منہ پر ماری یہ کام حضور ملائلا کی قدرت سے خارج تھا اس لیے اس کی گفی کی اور اپنی طرف اس کی نسبت کی اور چو کئہ مضی بھر کر کنکریاں آپ نے چیسکنے کی نسبت آپ کی طرف کی۔ اس طرح جس قتل کی نبی ہو وہ قتل ہے جو ان کنکریاں آپ نے چیسکنے کی نبیت آپ کی طرف کی۔ اس طرح جس قتل کی نفی کی ہے وہ قتل ہے جو ان صحابی ہیں' ان میں سے کوئی کسی کافرسوار کے پیچے لگنا تھا کہ وہ دیکھتا تھا کہ اچانک اس کا سرکٹ کر اس کے قدموں میں گر

انبیاء سلطم کے خلاف ہیں اسی لیے ائمہ سنت انھیں فرعونیہ کتے ہیں۔ یہ تو جمیہ سے بھی بدتر ہیں جمیہ ذات اللی کو ہر جگہ موجود مانتے ہیں اور بہ تو اسے بالکل معطل ہی مانتے ہیں اور ایسے اوصاف کا اطلاق کرتے ہیں کہ گویا ایک عدم محض کا نام اللہ ہے۔ بچ تو یہ ہے کہ جو جماعت اللہ تعالی کو جس طرح مانے گی وہ یقیناً ان سے تو بہتر ہی ہوگی (۱۵) نمایت واضح بہت صاف اور صرح دلیل ایک یہ بھی ہے کہ معراج والی رات بار بار رسول محترم طاق کے حضرت موئی طلائل کے پاس آتے ہیں اور وہ فرماتے ہیں پھر واپس نیچ اترتے ہیں وہ پھر جانے کو ہیں گیر اپنے رب کی طرف اور اس سے تخفیف طلب کرو آپ لوٹے ہیں پھر واپس نیچ اترتے ہیں وہ پھر جانے کو کہتے ہیں آپ پھر چڑھے پھر موئی طاب کی طرف آتے۔

(۱۵۹) مثال (۱۳۳) خود جنابِ باری کا ارشاد اور اس کے رسول محترم ملتی کا فرمان ہے کہ مومن الله دیدار باری تعالی : تعالی کو اس طرح ظاہر تھلم کھلا دیکھیں گے جینے دوپر کے وقت کے سورج کو اور جینے چودھویں رات کے چاند کو۔ یہ وہ الفاظ ہیں کہ آئے ساف صاف صراحاً کی چیز کے دیکھنے کے لیے ہی بولے جاتے ہیں۔ دیکھنے والا دوسری کی چیز کو دمکھ رہا ہے جو اس سے استے ہی فاصلے پر ہے کہ سے اسے صیح طور پر دمکھ لے مخلوق ان الفاظ سے اس مطلب کے سوا اور کوئی مطلب نہیں سمجھتی۔ اب کوئی بتلائے کہ کیا یہ لوگ اپنے نیچے سے اللہ کو دیکھیں گے؟ یا پیچھے سے و کیصیں گے؟ یا آگے کی طرف سے دیکھیں گے؟ یا واکیں جانب سے دیکھیں گے؟ یا اپنی باکس طرف سے دیکھیں گے؟ یا اپنے اویرکی طرف؟ آخرجب دیدار ہو تاہے تو کسی نہ کسی طرف تو ضرور ہو گااور طرف یہ چھ بی ہیں۔ ہمارے نزدیک تو دلاکل کی بنا پر صحیح ہیں ہے کہ مومن اپنے رب کو اپنے أوپر ديكھيں گ۔ جيسے كه حضرت جابر بناتي وغيرہ كي مديثوں ميں ہے كه جنتي اپی نعتوں اور راحتوں میں مشغول ہوں گے کہ ایک نور اوپر سے حیکنے لگے گایہ اپنے سر اُوپر کو اٹھائیں گے تو دیکھیں گے کہ الله تعالى ان كى طرف ان كے أور سے دكيو رہا ہے وہ فرمائے گا اے اہل جنت! تم ير سلام مو پھر آپ نے آيت: ﴿ سَلاَمٌ قَوْلاً مِنْ رَّبِّ رَّحِيْمٍ ﴾ (الليّ : ٥٨) كى الماوت كى- اس كے بعد ان سے بردہ مو جائے گا اور اس كى رحمت و بركت ان ك گھروں میں باقی رہ جائے گی۔ یاد رکھو دیدار کا اقرار کرتے ہوئے تو بلندی کا انکار ہو نہیں سکتا۔ یہ اور بات ہے کہ ایک مصیبت پر دوسری بھی اختیار کر لو اور میں جہیہ کو کرنا بھی بڑا۔ برخلاف ان کے اہلسنت نے دونوں باتوں کو مانا اور دونوں کو بیج جانا۔ ہال ان کے درمیان ایک مذبذب جماعت وہ بھی رہی جو نہ ادھرنہ ادھروہ دیدار کی قائل ہے اور بلندی کی مشر ہے۔ خلاصہ کلام یہ ہے کہ ان تمام قسمول کے ولائل سے اللہ کی بلندی اور اونچائی ابت ہے اور بیہ تمام ولائل ابت صحیح اور صریح ہیں' اگر اُٹھیں جمع کیے جائیں اور ہر ہرفتم کی آیتیں حدیثیں انٹھی کی جائیں تو ایک ہزار تو ضرور ہو جائیں گی جن میں سے ہرایک سے اللہ سجانہ وتعالی کی اپنی مخلوق پر او نجائی اور باندی ثابت ہوگی اور اس کاعرش پر مستوی ہونا ثابت ہو گا۔ جميه ان سب كو چھوڑ ديتے ہيں اور مشاب آيوں كو لے كران محكمات كو جواب ديتے ہيں مثلاً: ﴿ وَ هُوَ مَعَكُمْ أَيْنَمَا كُنْتُمْ ﴾ (حديد: ٣) جال تم مو وه تمهارك ساته ب اور ان كا آخرى بيثوا تواس كى ترديد مين : ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَخْذُ ﴾ (اخلاص: ١) اور ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ ﴾ (شورى : ١١) بهى روه ديتا ہے۔ چران سب قسموں كو متشابہ سے ساقط كرديتے ہيں محكم پر أضيس مسلط كر ویتے ہیں پھر محکم کو مشابہ کردیتے ہیں پھر کبھی تو ان سے اپنا باطل عقیدہ فابت کرنے بیٹے جاتے ہیں کبھی اس سے حق کو دھکے ويے لگتے ہیں۔ ادنی سی نگاہ والا بھی جانا ہے کہ اس کی دليليں جتنی ظاہر ہیں اتنی کسی اور کی سیں۔ ان دلائل سے يہ مضمون جس قدر واضح ہے کس اور سے نہیں پھر انھیں مشابہ قرار دینے کے توبیہ معنی ہوئے کہ سارا قرآن ہی مشابہ ہے بلکہ ساری

شریعت ہی متشابہ ہے کوئی مسئلہ محکم دلیل سے ثابت ہی نہیں اور یہ مان لینا یہ بھی مان لینا ہے کہ ایسے دین سے تو ب دین ہونا ہی اچھا اس شریعت کے آنے سے تو اس کانہ آنا اچھا۔ جس نے دنیا کو کلاے کر دیا کسی مسئلے کو کھول کر وضاحت سے کھلے لفظوں میں بیان ہی نہ کیا۔ ایسے اینہ سے بندھے اور بھر م بھرے الفاظ کے کہ جو جو چاہے مطلب سمجھے اور جو چاہے کھیا نہ کی شریعت کے ساتھ یہ نداق تو کفر چاہے کھینے تان کر ثابت کر لے عقل و فکر قیاس و گمان ہی پر مدار ٹھرا۔ اعوذ باللہ ۔ اللہ کی شریعت کے ساتھ یہ نداق تو کفر سے کم نہیں۔ ہم مثبت القلوب اللہ تعالی سے دعا کرتے ہیں کہ وہ ہمارے دلوں کو اپنے دین پر اور اپنے نبی کے ساتھ بھیجی ہوئی ہدایت بر اور اپنے دین پر اور اپنے نبی کے ساتھ بھیجی ہوئی ہدایت بر اور اپنے دین پر فابت قدم رکھے۔ ہدایت کے بعد ہمارے دل شیڑھے نہ کر دے۔ وہ اللہ قریب و نزدیک ہوئی ہدایت کے اور ذعاؤں کا سنے والا اور انتھیں قبول فرمانے والا ہے۔

رافضیوں کی ترویلہ:

رافضیوں کی ترویلہ:

س لیجے۔ انھوں نے بھی پی چال چلی ہے 'ای راہ گے ہیں۔ یی دوڑ دوڑے ہیں اور صری کر صحیح محکم معلوم صاف صاف واضح آیتوں حدیثوں کو متثابہ سے رد کر دی ہیں۔ صحابہ کرام ری شام کی شام کی شام ان کے انہوں کی معافی میں 'ان سے محبت رکھنے کے وجوب میں 'ان کی انباع میں 'ان کے لیے استغفار کرنے میں اور ان کی افترا میں جتنی دلیلیں تھیں سب کا انھوں نے انکار کر دیا ہے اور اس کی ان کے ہاتھوں میں دلیل بھی کرنے میں اور ان کی افترا میں جنی دلیلیں تھیں سب کا انھوں نے انکار کر دیا ہے اور اس کی ان کے ہاتھوں میں دلیل بھی کی مثابہ چیز ہے۔ کتے ہیں کہ حضور مالی ہی کردنیں مارنی شروع کر دو۔
اس فتم کی متثابہ دلیلیں لے کر محکم دلیلوں کو رد کر دیں۔ اس طرح اس پاک جماعت کے ایمان و افعال وغیرہ جو محکم صری دلیلوں سے ثابت تھے آئھیں متشابہات کے پیچے لگ کر رد کر دیا۔

ہم مانتے ہیں تو پھر یہ ناپاک کلمہ زبان سے کیوں نکالیں؟ کہ حدیث سے قرآن پر زیادتی قرآن کا لئے ہے اور یہ حرام ہے۔ (۹) تم مانتے ہو ہم بھی مانتے ہیں کہ رمضان المبارک میں جو اپنی ہیوی سے دن کے وقت روزے کی حالت میں مجامعت کرے اس پر کفارہ آتا ہے۔ یہ صرف حدیث میں ہی ہے سارے قرآن میں یہ مسئلہ نہیں۔ پھر تم نے اپنا اصول بمال کیوں ترک کیا؟ پچ تو یہ جھوٹ کے پاؤں نہیں ہوتے۔ من گھڑت اصول ہر جگہ نہیں چلتے اس میں بھی قرآن پر سراسر اور صراحناً زیادتی ہے۔ (۱۰) قرآن نے عدت کے مسئلے کو بیان فرمایا ہے تم اس میں یہ زیادتی کرتے ہو کہ عورت سوگ بھی کرے فرمایے کہیں سے حکم قرآن میں بھی ہے؟ نہیں بلکہ حدیث میں ہے لی معلوم ہوا کہ جو مسئلہ قرآن میں نہ ہو اور حدیث میں ہو اور اس کے یہ حراث پر زیادتی ہو جاتی ہے اور ایہ لئے اس سے قرآن پر زیادتی ہو جاتی ہے اور یہ لئے اس حدیث میں ناقابل عمل ہیں۔

(۱۱) سب مانتے ہیں اور حدیث میں ہے کہ مسلمان کافر کا اور کافر مسلمان کا وارث نہ ہو گا۔ ظاہر ہے کہ یہ بھی قرآن یر زیادتی ہے۔ (۱۲) لڑی کے ساتھ بوتی کو مال میراث میں سے چھٹا حصتہ دلوانے کا تھم رسول سٹھیل ہے اور کتاب اللہ پر زائد ہے باوجود اس کے اسے سب مانتے ہیں۔ (۱۳) قید میں جو عورت آئے اسے ایک چف تک ٹھرانا یہ بھی حدیث میں ہے اور زیادتی ہے کلام اللہ شریف پر لیکن سب مانتے ہیں۔ (۱۴) جو مسلمان کسی کافر کو جماد میں قتل کرے اے اس کا کل مال اسباب دے دیا جائے گا یہ بھی حدیث میں ہے سب اس کو لیتے ہیں طالانکہ کتاب اللہ پر یہ صریح زیادتی ہے۔ کیونکہ قرآنِ كريم ميں غنيمت كے مال كى تقيم كا حكم ہے۔ (١٥) سكے بھائى وارث ہوں گے نہ كه سوتيلے۔ ايك انسان اپنے سكے بھائى كا وارث ہو گانہ کہ اپنے سوتیلے بھائی کا جو ایک باپ دو مال سے ہو۔ یہ بھی حدیث میں ہے قرآن میں نہیں۔ بلکہ قرآن پر بد صری زیادتی ہے لیکن سب اسے مانتے ہیں۔ اس طرح کی اور بھی ایس بست حدیثیں ہیں اگر ہم ان سب کو بیان کریں تو مضمون بہت طویل ہو جائے گا تاہم ان کابیان پورا نہیں ہو گا۔ سنواے تقلید پہندو! سنو! ہمارے دل سنتوں کی عظمتوں سے ر بیں ہمارے سینے حدیث کی قبولیت کے لئے کشادہ ہیں۔ واللہ ہم سے یہ بھی نہ ہو سکے گاکہ اپنے پیغیر معصوم مالی ان حديثوں كو محض يد كمد كر چھوڑ ديں كد ان سے كلام الله ير زيادتى طابت موتى ب (مسلمانو! آؤ مارى اس كلتے كى بات ير بھى غور کرو پھر انصاف کرو کہ کیا تمہارے فقہاء نے جویہ بات تمہیں کی ہے کسی طرح بھی دین کی بات اور مسلمان کے مانے کے قابل بات موسكتى ب؟ وه عجيب لطيفه بيب كم كيا الله كى كتاب يركائل ايمان تهمارا بى ب؟ يا رسولِ مقول ما فيلام كاجمى تفا؟ اگر سے جواب ہو کہ واقعی تم حضور سائلیا سے بھی زیادہ کتاب اللہ کے قدر دال اور اس پر ایمان رکھنے والے ہو تو ہم خاموش ہو جاتے ہیں اور اگر آپ کا یہ جواب نہ ہو اور واقعہ میں کسی ایماندار کا یہ جواب نہیں ہو سکتاتو پھرتم ہی ہلاؤ کیہ خود رسول الله الله الله المات يد زياد قي كتاب الله يركول كى؟ آپ ف الله كى باتين بقول تهمارے منبوخ كيے كردي؟ كلام الله ك ظلف آپ نے کیوں کیا؟ منصب رسالت کا تقاضا تو یہ تھا کہ کتاب اللہ کو مانتے نہ کہ اسے چھوڑ کر اس کے خلاف احکام ایجاد كرتے؟ سمجھ اوكم تمهارے اس اصول نے تمهيس كمال سے كمال پنچايا؟ فنعوذ بالله من شرور انفسنا الغرض جم توبيد عقیدہ رکھتے ہیں کہ کوئی صحح مدیث قرآن کے خلاف نہیں۔ تہارے یہ سے سے خود تراشیدہ اصول البتہ خلاف قرآن ہیں۔ ہم تو حضور ما اللہ سے جو خابت ہو تو سرآ تکھوں پر چڑھا لیتے ہیں اور پھر سرآ تکھوں پر بٹھا لیتے ہیں۔ ہم یہ سے خسیس نکالتے کہ بیہ قرآن کے موافق ہے اور یہ مخالف ہے۔ کچھ حدیثیں ایس ہی اور بھی سن او اللہ ہمیں تمہیں اپنے ہی ساتھ کا سا اور پورا

تابعدار بنا دے- (١٦) حديث ميں ہے كه باپ سے اولاد كا قصاص ند ليا جائے۔ جمهور امت اسے مانتی ہے۔ سب كا غرجب يى ہے حالاتکہ قصاص کاعام تھم قرآن میں موجود ہے۔ اب بتلاؤ کہ بیر زائد از قرآن حدیث کیول مانی گئی؟ (۱۷) تم بھی مانتے ہو اور اور لوگ بھی مائتے ہیں کہ مجوسیوں سے جزید لینا جائز ہے طالائکہ یہ حدیث میں ہے اور قرآن سے یہ یقینا زیادہ چیز ہے۔ (۱۸) بالكل واضح چيز ليجے قرآن ميں چور كے باتھ كاشنے كا حكم ہے۔ ليكن حديث ميں ہے كه دوسرى مرتبه كى چورى مين اس كا پاؤل کاٹا جائے تم ہم سب اے مانے ہیں چریمال یہ عذر تمماری طرف سے کیوں پیش نہ کیا گیا کہ یہ قرآن پر زیادتی ہے اور اس سے قرآن کامنسوخ ہونالازم آتا ہے اور قرآن مدیث سے منسوخ نہیں ہو سکتا للذا ہم اس مدیث کو نہیں مائے؟ (١٩) تم بھی مانتے ہو اور دوسرے لوگ بھی کہ زخم جب تک بھرنہ جائے اس کا قصاص نہ لیا جائے یہ حدیث ہے اور قرآن سے زائد ہے۔ (۲۰) پرورش کے احکام کی حدیثیں سب لیتے ہیں اور وہ یقینا قرآن پر زیادتی کی ہیں۔ (۲۱) تم اور جمهور مانتے ہو کہ جس عورت کا خاوند انقال کر گیا ہو وہ اپنے مکان پر ہی عدت گزارے یہ بھی حدیث ہے اور قرآن پر زیادتی ہے۔ (۲۲) برسول کی گئتی پر اور زیر ناف کے بال اگنے پر جوان ہونے کا قول حدیث سے ہی فابت ہے اور تم ہم سب مانتے ہیں کیا یہ قرآن پر زیادتی میں؟ اگر میں تو درا وہ آیت پڑھ دوجس میں یہ ہو قرآن نے تو بلوغت کی علامت صرف احتلام کو بتلایا ہے۔ (۲۳) جو ؤمد وار ب وبی نفع کا مالک ب بیر حدیث بھی قرآن سے زائد بے لیکن تم اور دوسرے لوگ اسے لے رہے ہو۔ پھر بیر حدیث بھی ضعیف ہے۔ (۲۳) حدیث شریف میں ہے۔ رسول الله مالله عن اس چیز کی تع سے منع فرما دیا جو چیز موجود تہ ہو یہ بھی قرآن پر زائد ہے لیکن تم ہم سب مانتے ہیں یہ بطور نمونہ کے دو درجن حدیثیں ہوئیں جنھیں اُمت مانتی ہے اور جو مساكل ان مين بين وه قرآن مين نيين- اس فتم كي احاديث كي نبعت اتنا اور سن ليج كه اگر بالفرض بم يدند كيس كه اليي حدیثیں اور ایسے احکام ان احکام کی نسبت بھی زیادہ ہیں جو قرآن میں ہیں تو بھی کم از کم ید کے بغیر ہم نمیں رہ سکتے کہ کم از تم ان سے م لا مرکز نہیں اگر حفیوں کے اس بے جان مسلے کو مان لیا جائے تو آج سینکروں ہزاروں حدیثوں سے ہاتھ جمالی پایں گے۔ اس اصل کو مان لینے کے صاف معنی یمی ہیں کہ حدیث رسول فائل کو مطلقانہ مانا جائے۔ کیونکہ زائد از قرآن حديث نه لي جائے گي تو وي حديث لي جائے گي جو مطابق قرآن ہو يعني علم حديث قرآن ميں موجود ہو تو پھر كويا قرآن بي ا مانا گیا نہ کہ حدیث- اللہ کے رسول ساتھا کی پیشین گوئی کہ ایسا ہو گا کہ قرآن کو لوگ کیس اور میری حدیث کو چھوڑیں بید پوری ہونی تھی اور پوری ہو کر رہی- حفیوں کے اس اصول نے حدیثوں کو ترک کیا۔ فلا جول ولا قوة الا بالله-

(۱۲۵) وه حدیثیں بھی سُن کیجے جو قرآن پر زائد ہیں' ثابت اور سیجے بھی نہیں پھر بھی حنی

## أتحين مانت بين:

یماں تک تو ہم وہ حدیثیں لائے جو مشترک تھیں۔ لیکن اب آپ تعب سے سنیں گے کہ حفیوں نے اپناس اصول کی ان موقعوں پر بھی چھوڑا ہے جہاں اضیں کوئی ٹوٹی پھوٹی گری پڑی ضعیف اور غیر ٹارٹ خدیث بھی مل گئ اور تھی وہ قرآن ہے زائد گران کا فدہب اسے لیئے سے بنا تھا۔ تو نہ اُنھوں نے یہ پرواہ کی کہ یہ قرآن پر زیادتی ہے نہ یہ پرواہ کی کہ اس سے امارا اصول ٹوٹنا ہے نہ یہ پرواہ کی کہ یہ حدیث بھی ثابت نہیں۔ مثال کے طور پر کے حدیث بھی طاحظہ فرمائے۔ (۱) کہتے ہیں و تر واجب ہے حالانکہ یہ زیادتی ہے قرآن پر اور اس روایت سے یہ لیا جاتا ہے جس میں ایکے حد اختلاف ہے۔ (۲)

نہیں پس اگر بالفرض قرآن میں کسی جگہ بھی نیت کا عکم ہی نہ ہوتا اور صرف حدیث ہے ہی نیت کا مسکلہ ثابت ہوتا تو بھی
اس کا وجوب نائخ قرآن نہ کہا جاتا۔ گو زائد ہوتا۔ اگر یہ مان لیا جائے کہ جو چیز حدیث سے واجب ہے اور قرآن سے واجب
نہیں وہ قرآن کی نائخ ہے تو تو اکثر سنتیں باطل ہو جائیں گی اور سرپیرسے اکھڑ جائیں گی ان حفیوں کے بعض فقہاء نے یہ بھی
کہا ہے کہ یہ اللہ کی کتاب پر زیادتی ہے اس وجہ سے قبولیت اور عمل کے قابل نہیں۔ اسے تو ہمارا صرف یہ کہہ دینا کافی ہو
گاکہ تم جیوں کی فدمت میں اللہ کے رسول ملتھ کے ہیں فرما گئے ہیں کہ لوگو سنو میں قرآن دیا گیا ہوں اور اس کی طرح مانے
کے اعتبار سے بالکل ہمرنگ ایک اور چیز بھی دیا گیا ہوں۔ قریب ہے کہ پیٹ بھرے مند نشین لوگ ایسے بھی آئیں ہو تم سے
کے اعتبار سے بالکل ہمرنگ ایک اور چیز بھی دیا گیا ہوں۔ قریب ہے کہ پیٹ بھرے مند نشین لوگ ایسے بھی آئیں ہو تم سے
کے اعتبار سے بالکل ہمرنگ ایک اور چیز بھی دیا گیا ہوں۔ قریب ہے کہ پیٹ بھرے دار جس چیز کی حرمت اس میں پاؤ اسے
کم سے بھریں کہ اسی قرآن کو لازم پکڑے رہو جو اس میں طال پاؤ اسے حلال سمجھو اور جس چیز کی حرمت اس میں پاؤ اسے
حرام جانو۔ سنو میری امت کے لوگو سنو پالتو گدھے تم پر حرام ہیں' ہر ایک کچلی والا در ندہ تم پر حرام ہے' معاہدے والے کافر

ایک روایت میں ہے قریب ہے کہ کوئی اپنے چھر کھٹ پر چڑھ بیٹھے اور میری حدیث من کر کھنے گئے کہ میرے اور تمہمارے درمیان کتاب اللہ ہے ہم تو جو چیز اس میں حلال پائیں گے اسے حلال جانیں گے اور جو اس میں حرام پائیں گے حرام سمجھیں گے۔ یاد رکھو اللہ کے رسول طالبہ کا حرام کردہ ایسا ہی ہے جیسا اللہ کا حرام کردہ۔ امام ترفی روایتے ہیں یہ حدیث میں ہے رسول اللہ طالبہ فرماتے ہیں اس کی سند صحیح ہے۔ ایک حدیث میں ہے رسول اللہ طالبہ فرماتے ہیں اس کی سند صحیح ہے۔ ایک حدیث میں ہے رسول اللہ طالبہ فرماتے ہیں میں تم میں دو چیزیں اپنے بعد چھوڑ کر چلا ہوں ان دونوں کے ہوتے ہوئے تم گراہ نہ بنو گے اور بید دونوں جدا نہ ہوں گی۔ یہاں تک کہ میرے پاس حوض کو ٹر پر آئیں۔ کتاب اللہ اور میری حدیث۔ پس جن دو چیزوں کو اللہ نے جمع کی ہیں ان میں جدائی حرام ہم ان میں سے ساوت تھا دو سری میں ہے ان میں سے سکھنا کہ آیک دو سری سے رد ہوتی ہے یہ بھی حرام ہے بلکہ یوں ماننا چاہیے کہ ایک میں سکوت تھا دو سری میں بیان ہو گیا۔ جن لوگوں نے یہ اصل نکان اور اسے قاعدہ بنایا ہے وہ بھی اسے نبھا نہیں سکے بلکہ ہم نے غور سے دیکھا اور گنا تو بھی ہیں جمال اجماع ہے اور وہ بھی ہیں جمال اختلاف کیا ہے۔ ان میں بہت سے وہ مقامات بھی ہیں جمال اجماع ہے اور وہ بھی ہیں جمال اختلاف کیا ہے۔ ان میں بہت سے وہ مقامات بھی ہیں جمال اجماع ہے اور وہ بھی ہیں جمال اختلاف کیا ہے۔ اور وہ بھی ہیں جمال اجماع ہے اور وہ بھی ہیں جمال اختلاف کیا ہے۔ ان میں بہت سے وہ مقامات بھی ہیں جمال اجماع ہے اور وہ بھی ہیں جمال اختلاف کیا ہے۔ اور وہ بھی ہیں جمال اختلاف کیا ہے۔ ان میں بہت ہے۔

بلکہ یہ دراصل قرآن کے احکام پر عمل ہے۔ اللہ ہی نے ہمیں اپنے رسول ساتھ کی تابعداری کا تھم دیا ہے۔ اگر اس طرح کے باطل قوہمات پھیلا کر ایسی حدیثوں کو ہم نے رد کر دیں تو پھر ہم نہیں سمجھ سکتے کہ اطاعت رسول ساتھ کیا گیا گیا ہوا ہی اگر حدیث کے مانے کے لیے قرآن کے لفظوں کی مطابقت شرط ہے تو یمی کیوں نہیں کہہ دیتے؟ کہ اطاعت رسول ساتھ حرام محض ہے۔ جب تمہارا یہ اصول مان لیا جائے کہ جو حدیث قرآن پر زیادہ ہو وہ نہ مانی جائے تو پھر حضور ساتھ کی مخصوص اطاعت کا کوئی صیغہ ہی نہ رہا۔ ہم تو صاف کہیں گے۔ گو تم بڑا مانو کہ اس سے زیادہ بے ادبی کسی اُمت نے اپنے پیغیر کی نہ کی ہو گی۔ کیوں حفور اُنے اللہ اُن (نباء: ۸۰) جس نے موال ساتھ کیا کی اس نے اطاعت رسول ساتھ کیا گا اللہ اُن (نباء: ۸۰) جس نے اطاعت رسول ساتھ کیا کی اس نے اطاعت اللہ کی۔ اس نے اطاعت اللہ کی اس نے اطاعت اللہ کی۔ اس نے اطاعت اللہ کی اس نے اطاعت اللہ کی۔ اس نے اطاعت اللہ کی اس نے اطاعت اللہ کی اس نے اطاعت اللہ کی اس نے اطاعت اللہ کی۔ اس است اللہ کے اس است اللہ کی اس نے اطاعت اللہ کی اس نے اطاعت اللہ کی اس نے اطاعت اللہ کی۔ اس نے اطاعت اللہ کی۔ اس نے اطاعت اللہ کی اس نے اطاعت اللہ کے اس نے اطاعت اللہ کی اس نے اطاعت اللہ کی۔ اس نے اسابھ کی اس نے اسابھ کی اس نے اسابھ کی اس نے اسابھ کی اس نے اطاعت اللہ کیا۔ اس نے اسابھ کی اس نے اطاعت اللہ کی اس نے اسابھ کی کے اس نے اسابھ کی اس نے اسابھ کی اس نے اسابھ کی اس نے اسابھ کی اسابھ کی کی اس نے اسابھ کی اس

## (۱۹۴۷) حنفیوں کا ہینے اصول کو تو ژنااور ان حدیثوں کو مانناجو کتاب اللہ پر زیادتی کی ہیں: <sup>(۱)</sup>

حدیث میں ہے کہ جو عورت کی کے گرمیں ہو اس کی موجودگی میں اس کی بھیتی اور بھائی سے نکاح نہیں کر سکتا۔ حالانکہ قرآن میں اس کا بیان نہیں لیکن تم اور ہم سب اسے مانتے ہیں۔ پھر تمہارا وہ اصول کیا ہوا کہ قرآن پر زیادتی والی حدیث نہیں مانی جائے گی معلوم ہوا کہ چونکہ وہاں اس اصول کو ماننے سے فقہ کا وہ مسئلہ بنا تھا اس لئے مان کر فیت کا مسئلہ جو حدیث سے ثابت تھا تو ڑ دیا اور بہاں چونکہ حنی فدہب بھی خالہ بھائی اور پھو پھی بھیتی کے جمع کرنے کو حرام کہتا تھا اس لیے اپناوہ اصول بہاں تو ڑ دیا۔ (۲) نسب کی وجہ سے جن عورتوں سے نکاح حرام ہے۔ حدیث میں ہے کہ ان تمام عورتوں سے بوجہ رضاعت یعنی عورت کے دودھ پلانے کے بھی نکاح حرام ہے۔ قرآن میں اس کا بیان نہیں۔ قرآن میں صرف دودھ پلانے والی کی اور دودھ بین اور دودھ کی وجہ سے جن کی اور دودھ بین اور دودھ کی وجہ سے جن عورتوں سے وہ رشتہ ہوا جو رشتے حرام ہیں ان سب عورتوں سے نکاح حرام ہے۔ فرماسے یہاں تمہارا وہ اصول کمال گیا؟ بات

نیت کے مسلے کو فقہ نے معین امام کے مشہور و مسلم مذہب نے نہیں مانا اس لیے جھٹ سے ایک اصل بناکر اس حدیث کو روکر دیا یماں چو نکہ مانا ہے اس لیے اس اصل کی طرف نگاہ اُٹھاکر بھی نہ دیکھا۔ (۳) اسی طرح خیار شرط کی حدیث حدیث کو مدیث بھی تہیں مسلم ہے حالا نکہ وہ زیادتی ہے قرآن پر۔ (۵) وطن میں اقامت ہونے کی حالت میں رہن رکھنے کا جواز بھی حدیث سے قابت ہے حالا نکہ وہ زیادتی ہے فرآن میں رہن کا جواز اسی وقت ہے تو جب کہ انسان حالت سفر میں ہو۔ پس اگر تہمارا وہ اصول صحیح ہے تو یمال اسے برطرف کیوں کر دیا؟ (۱) دادی کی میراث کی حدیث بھی اسی طرح زیادتی ہے قرآن پر لیکن تم خود اسے مانتے ہو۔ (۷) حدیث میں ہے کہ جب لونڈی آزاد ہو جائے تو اس کاجو نکاح فلام سے ہوا ہے اس کی بابت اسے اختیار ہے اگر چاہے باقی رکھے اگر چاہے فنخ کر دے لیخی تو ٹر دے کئے یہ قرآن میں کمال ہے؟ یمال بھی تم نے کہ بابت اس حدیث کو لیا ہے جو صراحاً قرآن پر زیادتی ہے (۸) جاؤ سارا قرآن ٹولو کہیں بھی حائفہ عورت کو نماز روزے سے ممانعت کی بابت ماتی ہو تو جے قرآن میں نیت کرنے کی حدیث کو مائنے ہوئے تہمیں پس و پیش کیوں ہے؟ قرآن میں خیش کی صدیث کو مان لیا وضو اور عسل میں نیت کرنے کی حدیث کو مائنے ہوئے تہمیں پس و پیش کیوں ہے؟ قرآن میں حیش کی حدیث کو مائنے ہوئے تہمیں پس و پیش کیوں ہے؟ قرآن میں حیش کی حدیث کو مائنے ہوئے تہمیں پس و پیش کیوں ہے؟ قرآن میں حیش کی حدیث کی میافت کرنا یہ قرآن پر زیادتی نہیں؟ جب ہے اور اسے حالت میں صرف ہم بسری کی ممانعت ہے پھر کیا نماز روزے کی بھی ممانعت کرنا یہ قرآن پر زیادتی نہیں؟ جب ہے اور اسے حالت میں صرف ہم بسری کی ممانعت ہے پھر کیا نماز روزے کی بھی ممانعت کرنا یہ قرآن پر زیادتی نہیں؟ جب ہے اور اسے حالت میں صرف ہم بسری کی ممانعت کرنا یہ قرآن پر زیادتی نہیں کو جب ہے اور اسے حالت میں صرف ہم بسری کی ممانعت ہے پھر کیا نماز روزے کی بھی ممانعت کرنا یہ قرآن پر زیادتی نہیں؟ جب ہے اور اسے حالت میں صرف ہم بسری کی ممانعت کرنا بیر قرآن پر زیادتی نہوں کیا کی خور سے اس کی خور اسے کیٹ کو خور سے اس کی خور کیا کی قرآن پر زیاد کی ممانعت کرنا بیر قرآن پر زیادتی کی خور کی کی ممانعت کرنا بیر قرآن پر زیاد کی کی ممانعت کرنا بیر قرآن پر زیاد کی ممانعت کرنا ہیں قرآن پر زیاد کی میں کی کور کی کی کی کی کی کی کی کی کی کیٹ کی کی

مان لیا جائے کہ صحابہ بھی تھی کے آپس کے جھڑوں میں ان کی نہتے بھی تیک فہ تھی اُو بھی زیادہ سے زیادہ وہ ایک گناہ کے مرتکب ہوئے لیکن کیا کسی کہ کا گناہ شرعاً معاف ہی ضمی ہوتا؟ جو یہ لوگ ان کے پیچے پڑ گئے اور ان کے دھوبی بن بیٹے ان کی شکیاں جو گناہ ممکن ہے گیاں جائے گی؟ پس یہ دونوں جماعتیں ان کی شکیاں جو گناہ ممکن ہے گیاں جائے گی؟ پس یہ دونوں جماعتیں رافضی اور خارجی اس میں شریک بین کہ محکم کو منتابہ کے پیچے چھوڑ دوا۔ مسلمانوں کو کافر کما ان پر تکواریں چلائیں اہل ایمان کو قتل کیا اور اہل شرک کو چھوڑا۔ الغرض دنیا وین کا فیاد ای میں ہے کہ متشابہ کو لے کر محکم کو کوئی چھوڑ دے۔ رائے قیاس کو قرآن و حدیث پر مقدم کرے خواہش کو شریعت سے آگے کر دیے اللہ ہمیں تو فیق خیر دے۔

(۱۹) کمی کام حنی ندہب کے مقلدین نے کیا کہ صریح آیوں اور مدیثوں کو متشابہ کے پیچے پر کررد کردیا۔ مثال

(۱۹۲) مقلدين حنفي مذهب كاحديثوں كونه ماننا:

کے طور پر مندرجہ ذیل حدیثیں و کھو۔

(۱) حدیث میں صاف ہے کہ نماز کے ہر ہر رکن میں اطمینان واجب ہے۔ نماز گی صحت اور نماز کا ہونا ای پر موقوف ہے جیسے حدیث میں ہے رسول اللہ لڑھی فراتے ہیں کہ وہ قماز قبیل جس میں نمازی اپنی پیٹے کو رکوع سجدے میں درست اور مطمئن نہ کر دے۔ جس محض نے رکوع سجدے میں اطمینان کے بغیر نماز پڑھی تھی اسے آپ نے فربایا جاؤ پھر سے نماز پڑھو تم نے نماز نہیں پڑھی۔ اسی طرح آپ کا فرمان ہے کہ پھر رکوع کر عمال تک کہ تو رکوع میں اطمینان حاصل کرے۔ یہ حدیثیں تمارے سامنے ہیں اور بالکل کھلے لفظوں میں اعلان کرتی ہیں کہ نماز بغیر اطمینان کے نمیں ہوتی شری نماز کا نام بھی اس نماز پر جنیں بولا جاتا جس میں رکوع سجدہ اظمینان و آرام سے نہ ہو۔ حضور سٹھیا نے صاف تھم دیا کہ اطمینان کیا کر۔ لیکن حقی ان تمام حدیثوں کو نہیں مانتھ اور صاف تھہ دیتے ہیں کہ قرآن میں مطلق رکوع سجدے کا تھم ہے اس تعتاب سے ان محکمات کو روکر وسیح ہیں۔

 اکتفاکرنے کا اس سے جو اسے آسان ہو۔ بسرصورت بیہ حدیث اس مسلے میں متشابہ کے تھم میں ہے جس سے محکم پر کوئی اثر منیں پڑتا لیکن حفیہ نے اسے سارا بنا کر صاف حدیثوں کو جواب دے دیا۔ (میں کتا ہوں کہ اعرابی والی روایت کو پیش کرنا حدیث کے علم سے مسکینی کا پردہ فاش کرنا ہے۔ اعرابی والی روایت ابوداؤد میں موجود ہے اور اس میں رسول اللہ مالی کیا کا صاف فرمان موجود ہے کہ سورہ فاتحہ پڑھاکر مترجم)

(۱۷) جو تھا مسکلہ:

نماز سلام کا پھیرنا ہے۔ آپ فرمات ہیں تم میں سے ہرایک کو بید کافی ہے کہ فتم کام پھیرنے پر ہے۔ حضور مٹھی کا فرمان ہے کہ فتم ماریک پوتھا مسکلہ:

نماز سلام کرے السلام علیکم ورحمتہ اللہ۔ السلام علیکم ورحمتہ اللہ۔ پس آپ نے بتلا دیا کہ اس کے سوا اور چیز کفایت نہیں کرے گا۔ لیک حفورات ان صاف اور صریح حدیثوں کو نہیں مانے ان کی فقہ کا مسللہ ہے کہ سلام نہ بھی پھیرے نو نماز ختم ہو جائے گی ان تمام محکمات کو وہ متشابہ سے رد کر دیتے ہیں مثلاً ابن مسعود بلاٹھ کا قول کہ جب تو یہ کہ لے تو تو نے اپنی نماز پوری کرلی متشابہ کے ساتھ مثلاً اعرابی والی روایت میں سلام کا ذکر حضور سے بیا کے الفاظ میں نہ ہونا۔

(۱۸) وضو اور عسل میں نیت کا ضروری ہونا تھلم کھلا صریح میں کئی حدیثوں سے ابت ہے۔

(۵) بانچوال مسلم:

فرمانِ اللی ہے سب کو صرف بی تھم ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لیے دین کے کاموں میں اخلاص والے ہو جائیں۔ حضور ساٹیلیا فرماتے ہیں ہر انسان کے لیے وہی ہے جس کی وہ نیت کرے۔ فلا ہر ہے کہ جس نے نیت ہمیں کی ناپا کی کو ہٹانے کی نہیں تھائی ان دلیوں کے مطابق اس کا بے وضو ہونا بلا نیت کے نہ ہے گا۔ لیکن حفی حضرات وضو اور عسل میں نیت کو فرض نہیں مانتے ان دلیوں کو متشابہ سے رد کر دیتے ہیں مشلاً فرمانِ اللی کہ جب تم نماز کے لیے کھڑے ہو تو وضو کر لیا کرو کہتے ہیں کہ اللہ نے نیت کا تھم نہیں دیا۔

(۱۶۳) حفیوں کے اس اصول کی تردید کہ قرآن پر زیادتی حدیث سے نہیں ہو سکتی: کے ہیں

اگر ہم نیت کو واجب کیں تو قرآن پر زیادتی ہو جائے گی اور یہ سنخ کے تھم میں ہے اور حدیث سے قرآن کی آیت منسوخ نہیں ہو گئی یاد رہے کہ یہ تین مقدمات ہوئے۔ اقل تو یہ کہ قرآن نے نیت کو واجب نہیں کیا۔ دو مرے یہ کہ اگر حدیث سے نیت کو واجب مان لیا جائے تو اس سے قرآن کی یہ آیت منسوخ ہو جائے گی۔ تیسرے یہ کہ حدیث سے قرآن کی آیت منسوخ نہیں ہو گئی۔ اس سے قرآن کی آیت منسوخ نہیں ہو گئی۔ اس اپنے اصل پر انھوں نے بہت سے واجبات کو گرا دیا اور بہت سی حدیثوں کو نال دیا۔ چسے سورہ فاتحہ کا پڑھنا۔ اطمینان کرنا۔ نماز کو لفظ اللہ اکبر سے شروع کرنا۔ نماز کو سلام پر جتم کرنا وغیرہ وغیرہ ہم چاہتے ہیں کہ اس اصل کی اصلیت بھی ناظرین پر واضح کر دیں تاکہ حدیثوں کی تردید کی بلاسے امت محفوظ رہ سکے۔ ہم کتے ہیں کہ ان تینوں مقدمات کا کئی آیک جگہ صادق آنا بالکل متصور نہیں۔ بلکہ یا تو یہ کل غلط ہیں یا بعض غلط ہیں۔ وضو کی آیت کے بارے میں مقدمات کا کئی آیک جگہ صادق آنا بالکل متصور نہیں۔ بلکہ یا تو یہ کل غلط ہیں یا بعض غلط ہیں۔ وضو کی آیت کے بارے میں عبادت سے اللہ کی نزد کی کی نیت نہیں کی وہ جو بجالائے گا وہ اطاعت ہی نہیں نہ وہ شار میں آنے کے لائق ہے۔ باوجود کی عبادت سے اللہ کی نزد کی کی نیت نہیں کی وہ جو بجالائے گا وہ اطاعت ہی نہیں نہ وہ شار میں آنے کے لائق ہے۔ باوجود کی عبادت سے اللہ کی نزد کی کی نیت نہیں کی وہ جو بجالائے گا وہ اطاعت ہی نہیں نہ وہ شار میں آنے کے لائق ہے۔ باوجود کی ماضنے جائے تو پیدل ہو جا اور جب جاڑا آئے تو پوسٹین خرید لے وغیرہ۔ تو ظاہر ہے کہ اس سے اور تیاری کا انکار مُراد

کتے ہیں کہ نبیذ لینی تھجور کے شیرے سے وضو جائز ہے۔ حالانکہ علاوہ اس کے کہ بیہ قرآن پر زیادتی ہے بیہ روایت بجائے خود بھی ضعیف ہے۔ (۳) حفیوں کا ند ہب ہے کہ دس درہم سے کم کا مهر نہ ہونا چاہئے۔ حالانکہ بیہ بھی صراحتاً قرآنِ کریم پر زیادتی ہے۔ پھراس میں جو روایت ہے وہ قطعاً صحیح نہیں ہے۔

الزار) اصول اور حدیث پر تقلید کو ترجیح دینے کی ایک واضح مثال :

الزار) اصول کو ہوا میں اٹراے پھرتے ہیں لیکن پھر آپ یہ منظر تعجب ہے دیکھیں گے کہ جمال کی حدیث نے ان کے بختہ اس طرح خراب کی خالفت کی کہ انھوں نے پھرتے ہیں لیکن پھر آپ یہ منظر تعجب ہے دیکھیں گے کہ جمال کی حدیث نے ان کے بختہ اور ثابت شدہ حدیث ہی بری طرح خرل – (۱) حیح بختہ اور ثابت شدہ حدیث ہے کہ اللہ تعالیٰ کے رسول محترم حضرت محمہ مصطفیٰ طریقیا نے ایک گواہ اور قتم پر فیصلہ کیا۔ لیکن چو مکہ حظیٰ ذہب اس کے خلاف تھا اس لیے گھنے ٹکا کر پوٹے ٹیک کر اس حدیث کا خلاف کرنے اور اے توڑنے مرو ڑنے اور رکرنے کیلئے گھنیوں پیٹے گئے اور ایک دم آواز اٹھائی اور سب نے مل جل کر ہائک لگائی کہ صاحب اگر اس حدیث کو مان لیس تو قیامت قائم ہو جائے گی اس سے قرآن پر خیادتی لازم آئے گی اور پھراس سے قرآن کی آیت کا منسوخ ہونا لازم آئے گا۔ اس لیے ہم اے نہیں مانتے۔ بہت خوب اور کیوں جناب پھراسے صحابہ رئی آئے نے اور جمہور تابعین نے اور ائمہ نے کیوں اس لیے ہم اے نہیں مانتے۔ بہت خوب اور کیوں جناب پھراسے صحابہ رئی تھی کے اور جمہور تابعین نے اور ائمہ نے کیوں اور کیوں جناب پھراتی کی ایرت کی بہت می صورتوں وغیرہ پر تم نے فیصلے دینے کیوں شروع کر دیے؟ حالا نکہ کتاب اللہ پر زائد ہیں اور پھر حدیث میں بھی نہیں ہیں۔ الغرض اگر تقلید نہ ہوتی تو یہ بدحواسیاں بھی نہ ہوتیں یہ سازے پاپڑ تقلید کو نبھانے کے لیے بیلے حدیث میں بھی نہیں ہیں۔ الغرض اگر تقلید نہ ہوتی تو یہ بدحواسیاں بھی نہ ہوتی یہ سازے پاپڑ تقلید کو نبھانے کے لیے بیلے جارہے ہیں۔

ان کی طرف ہے اگر کہا جائے کہ وہ دیاں جو تران پر زیادہ ہیں (ا) جو مدیثیں جو قرآن پر زیادہ ہیں (ا) جو تران کی اس مسکلے کی وہیلیں :

ہوتی ہیں جس ہے قرآن نے کوئی تعرض ہی نہیں کیا (۳) اور بھی قرآن کے کی تھم کو مغیر کرنے کے لیے ہوتی ہیں۔ ہم پہلی دو قسموں کو تو برابر مانے ہیں ان میں کوئی جھڑا نہیں ہے تو بالانفاق جست ہیں بال تیسری قشم محل نزاع ہے ہے نص قرآن پر صرح زیادتی ہے۔ شخ ابوالحن کرخی اور حقیوں کی ایک جماعت کا یمی نہ بہ ہے کہ اس سے قرآن کی آئیت منوخ ہو جاتی ہے۔ اس سے قرآن کی آئیت منوخ ہو جاتی ہے۔ اس لیے وہ کتے ہیں کہ زانی کو کو ڈوں کی قرآنی سزا کے ساتھ جلاوطنی کی بھی سزا کو ملا لینا قرآنی سزا کو منوخ کر دیتا ہے۔ بالکل ای طرح جس طرح تہمت کی حد کے ای کو ڈوں کے ساتھ جیس اور ملائے جائیں۔ ابو بکر رازی کا قول ہے کہ جب بالکل ای طرح جس طرح تہمت کی حد کے ای کو ڈوں کے ساتھ ہیں اور ملائے جائیں۔ ابو بکر رازی کا قول ہے کہ زیادتی آئی ہے تو نئے نہ ہو گا اور اگر اس کے درود کی تاریخ معلوم نہیں تو آگر ایسی جست ہے دارد ہوئی ہے تھم کے تقرر کے پہلے بی آئی ہے تو نئے نہ ہو گا اور اگر اس کے درود کی تاریخ معلوم نہیں تو آگر ایسی جست ہے دارد ہوئی ہے کہ اس جیسی سے نص طابت مانیں گے اور اگر اصول مسادت دے نص کے ساتھ جو اس سے بالکل جداگانہ ہو تو ہم اسے اس سے کم درجے کی طابت مانیں گے اور اگر اصول کی دلالت ان دونوں باتوں میں سے ایک پر بھی نہ ہو تو واجب ہے ہے کہ ان دونوں کا ایک ساتھ دارد ہونا ایک جو دور س کا ایک ساتھ داروں کا ایک ساتھ داروں کا ایک ساتھ داروں ایک میں ہے اور اصولا ایک کو اور سے تاخیر کی تاریخ تاریخ میں ہے اور اصولا ایک کو دونوں تائم مقام خاص عام کے کر دی جائیں جب کہ ان کی تقدیم تاخیر کی تاریخ تاریخ میں م

قاضی نہیں بنا سکتے تو دونوں کا استعال ایک ساتھ ہی ہو گا اور اگر نص کا ورود ہونا ایسی جہت ہے ہو جو موجب علم ہو جیسے قرآن یا حدیث مستفیض اور زیادت کا ورود اخبار آحاد کی جہت ہے ہو تو ان حدیثوں کا نہ تو اس قرآنی آیت سے الحاق جائز ہو گا اور نہ ان پر عمل جائز ہو گا۔ ہمارے بعض اصحاب کا یہ خیال بھی ہے کہ زیادت اگر مزید علیہ کے حکم کو متغیر کر دے اور تغیر شرعی ہو اس طرح کہ اس سے پہلے کا کام اگر کیا جائے تو وہ مغیر نہ ہو بلکہ اس سے کرنا پڑے تو بیشک یہ ننخ ہو گا۔ جیسے صبح کی دو رکعتوں میں ایک اور رکعت کا ملا لینا اور اگر وہ مزید علیہ کا حکم نہیں بدلتا اس طرح کہ اس سے پہلے جو تھا اس کو کرلیا جائے تو وہ شار میں آئے اور نئے سرے سے کرنا واجب نہ ہو تو یہ نئے نہیں۔

اُنھوں نے جلاوطنی کا وجوب کو ڑوں کے ساتھ اور اس (۸۰) کو ڑے جو حد کے ہیں ان کے ساتھ کے اور ہیں (۲۰) کے وجوب کو ننخ نہیں مانا۔ اس طرح کسی شرط کا وجوب جو اس عبادت سے الگ ہو وہ بھی ننخ نہیں جیسے نماز کی فرضیت کے بعد وضو کی فرضیت اور اس میں تو اختلاف بھی نہیں کہ کسی عبادت پر دوسری عبادت کا وجوب مرگز نشخ نہیں ہے جیسے کہ نماز کے وجوب کے بعد زکوۃ کا وجوب۔ ای طرح اس میں بھی کوئی اختلاف نہیں کہ پانچ نمازوں کے واجب ہونے پر چھٹی نماز کی فرضیت بھی ننخ نہیں۔ بحث طلب زیادتی صرف وہ ہے جو تین جگہ تغییر کردے۔ معنی میں اسم میں اور تھم میں۔ معنی میں تغیر ہونے سے معنی ننخ ابت ہو جائے گاس لیے کہ وہ ازالہ ہے اور زیادتی جس پر ہوئی ہے اس کے شار کا تھم زاکل ہو جاتا ہے۔ اور بلا زیادتی کے اسے نے سرے سے کرنا واجب ہو جاتا ہے وہ خود بورا واجب باتی سیس رہنا بلکہ زیادتی اسے بعض واجب کردیتی ہے اور صرف ای پر اختصار کرنے سے انسان گنگار ہوتا ہے طالاتکہ اس زیادتی سے پہلے صرف میں کافی تھا۔ بد کھلا سے ہے اور اس پر گناہ کا ترتب یقین ہے کیونکہ یہ تابع معنی ہے اور کلام اسی شرعی زیادتی میں ہے جو تھم شرعی کوبدل دے کسی اور شرعی دلیل کے ساتھ جو اس کے بعد کی ہو اور اس پر زیادتی کرتی ہو۔ ہال ان تینول اوصاف میں سے کوئی وصف بھی مختل ہے تو ننخ نہ ہو گا۔ اگر بیر زیادت کسی تھم شرعی کو متغیر شیں کرتی بلکہ اصلی برآت کو ہی سرے سے اُٹھا دیتی ہے تو اس کا سنخ نہ ہونا ظاہر نے جیسے ایک عبادت کے بعد دوسری عبادت کا حکم۔ اس طرح اگر زیادت بھی ساتھ ہی ساتھ ہے تو بھی وہ اس تھم کی جس پر زیادتی کی گئی ہے ناسخ نہ ہو گی کو تھم میں تغیر تبدل بھی ہو جائے۔ بلکہ یہ تقیید یا تخصیص کمی جائے گی- لیکن جبکہ اصلی تھم جس پر زیادتی ہو رہی ہے وہ کتاب اللہ سے فابت ہو یا حدیث متواتر سے فابت ہو تو خبر آحاد سے اس پر زیادتی مقبول نسیں۔ ہاں اگر وہ بھی خبر آحاد سے ہی ثابت ہو تو پھر مقبول ہے۔ اگر قتم اوّل میں ہم دیکھیں گے کہ خبرواحد سے زیادتی ہے اور اس کی قبولیت پر اُمت متفق ہے تو ہم جان لیں گے کہ بد زیادت مزید علیہ کی مقارن سے لینی اس کے ساتھ ہی ساتھ ایک ہی زمانہ اور ایک ہی وقت میں ہے تو یہ شخصیص ہو جائے گی نہ کہ ننخ۔ خبرواحدے نص پر زیادت کے قبول نہ کرنے کی دلیل بھی سنتے جائے۔ ہم کتے ہیں کہ اگر سے زیادتی بھی اس کے ہمراہ ہوتی توجو اس اصل کو نقل کرتا ہے وہ اسے بھی اس کے ساتھ ہی بیان کر دیتا۔

اسے تو طبیعت باور نہیں کرتی کہ ایک عظم جس میں کوئی اور زیادتی بھی موجود ہو اسے تو رسول اللہ ملتھ این فرمادیں اور اس زیادتی کو چھوڑ دیں بلکہ ضروری ہے کہ اس مزید علیہ کے بیان کے ساتھ ہی ساتھ اس زیادتی کو بھی بیان فرما دیں۔ اگر بیان فرما دی ہے تو کوئی وجہ نہیں کہ نقل کرنے والے اصل کو بیان کر دیں اور زیادتی کو حذف کر دیں۔ اگر اصل عظم قرآن میں ہو اور زیادتی حدیث سے ہو تو بھی عقل باور نہیں کرتی کہ نی ملتھ کے قرآن میں ہو اور زیادتی حدیث سے ہو تو بھی عقل باور نہیں کرتی کہ نی ملتھ کے قرآن عظم تو تلاوت فرما دیں اور اس زیادتی کو

اس کے ساتھ بیان نہ فرمائیں کیونکہ صرف اصل تھم کی آیت کی تلاوت اس پر عمل واجب کر دیتی ہے جیسے کہ قرآن میں زانی مرد و عورت کو سو کو ڑے مارنے کی حدیمان ہوتی ہے اب اگر ہم مان لیس کہ اس کے ساتھ ہی جلاوطنی بھی حد شرعی میں داخل ہے تو بالکل نامکن ہے کہ حضور مالی اس آیت کی تلاوت کرکے اس کے ساتھ ہی اسے بھی بیان نہ فرمائیں اس لیے کہ آپ کا اسے پڑھنا اور بیان زیادتی سے خاموثی اختیار کرنا ہم پر تو یہ واجب کر دیتا ہے کہ آیت میں موجود ہے اس کے مصداق پر ایمان لائیں اور یہ عقیدہ رکھیں کہ صرف کوڑے ہی پوری حدہے اگر اس کے ساتھ جلاوطنی بھی مانی جائے تو کوڑے بعض مد ہو جائیں گے مد کامل صرف کوڑوں کا لگنانہ رہے گا۔ جب بیہ ہے تو اب اس کے ساتھ جلا وطنی کی زیادتی يقيناً ناجائز رہے گی بجراس صورت کے کہ ہم آیت کو منسوخ مان لیں۔ اس لیے حضور ساتھیا کا فرمان کہ اے انیس تم صحبی اس کی بیوی کے پاس جاؤ اگر وہ اقرار کرے تو اسے رجم کر دو بیر ناسخ ہے حضرت عبادہ بن صامت بولفتر والی حدیث کاجس میں ہے کہ شادی شدہ مردوعورت پر سو کوڑے ہیں اور رجم- اسی طرح حضور التھیا نے حضرت ماغر بی اللہ کو رجم کیا اور انھیں کوڑے نہیں لگوائے یس اسی طرح واجب ہے کہ زانی کو سو کوڑے لگانے کا قرآنی تھم ناتے ہو جلا وطنی کا جو آپ کے فرمان میں ہے کہ دونوں کنوارے ہوں تو ایک سو کوڑے اور سال بھر کی جلاوطنی۔ مقصود بیہ ہے کہ اگر بیر زیادتی آیت قرآنی کے لفظوں کے ساتھ ہی ثابت ہوتی تو تلاوت کے بعد ہی حضور ﷺ ذکر کر دیتے اور وہ نقلاً ہم تک بھی پہنچ جاتی۔ نہ آمخضرت اس كے بيان سے چوكتے نہ راوى اس كى نقل ميں بحل كرتے- يہ بالكل محال ہے كہ يہ جانتے ہوئے كہ حد ان دونوں ك مجموعے کا نام ہے پھروہ آدھا حصہ نقل کریں اور آدھا چھوڑیں حالانکہ حضور ملٹی کیا سے انھوںنے دونوں ہی سنے ہوں پس اس زیادتی پر عمل محال ہے بجزاس صورت کے کہ اصل کی جو جت ہے وہی اس کی بھی ہو۔ جب جت آحاد احادیث ہے منقول ہے تو اگر اصل سے پہلے کی ہے تو اصل خود اس کی ناتخ ہے اور اگر اصل کے بعد کی ہے تو جو نکہ اس سے قرآن کی آیت کا منسوخ ہونالازم آیا ہے اس لیے بیہ ترک کر دی جائے گی۔ ہاں اگر اصل بھی خبر آحاد ہے ہی ثابت ہو تو بیہ زیادتی بھی ثابت مان لی جائے گی اور الحاق کر کے نفخ کا مان لینا جائز ہو جائے گامور اگر اصل کے ساتھ ہی ایک ہی خطاب میں وارد ہے تواس کانام نشخ ہی نہیں یہ بیان ہے۔

(۱۲۸) حفیول کی ان تمام ولیلول کے بمترین اور صحیح جوابات بہلا جواب:

چوڑی تحریر کا یہ ہے کہ تم نے آپ اپنا بنا بنا بنا بنا ایک ہی جھکے میں توڑ دیا۔ اس اصل کو سب سے پہلے تم نے ہی جھوڑا۔ دیکھو(۱) تم نے اس ضعیف اور بالکل ضعیف بلکہ غیر ثابت حدیث کو لیا جس میں نبیز مجبور سے وضو کرنے کابیان ہے۔ کجبور کے شیرے سے وضو کرنا یہ یقینا کتاب اللہ پر زیادتی ہے اور زیادتی بھی وہ جو تھم کتاب کو متغیر گردیتی ہے۔ اللہ سجانہ وتعالی نے اس مخص کو اپنی نہ ملے تیم کا تھم دیا ہے۔ اس حدیث کو لینے سے تو اس مخص کے لیے یہ تھم ثابت ہوتا ہے کہ وہ نبیز سے وضو کر این نہ ملے تیم کا تھم دیا ہے۔ اس حدیث کو لینے سے تو اس مخص کے لیے یہ تھم ثابت ہوتا ہے کہ وہ نبیز سے وضو کر اس سے اٹھ جاتا ہے اور یہ اس حدیث سے جو محض غیر ثابت ہے بیٹینا زیادتی کتاب اللہ پر ہوتی ہے اور تھم شرعی اس سے اٹھ جاتا ہے اور یہ اصل تھم کے مقارن بھی نہیں نہ اس کے درجے کی ہے۔ بٹلاؤ تماری برسوں کی محت کی جن چنائی عمارت کو تم نے آپ ہی اس حکم کے مقارن بھی نہیں نہ اس کے درجے کی ہے۔ بٹلاؤ تماری برسوں کی محت کی جن چنائی عمارت کو تم نے آپ ہی ایک جھکے میں گرا دیا یا نہیں؟ اچھا اور سنو (۲) و تر کے وجوب کی حدیث تم نے لی ہے باوجود یکہ وہ تھم شرعی کو اُتھا دینے والی ہے اور وہ یہ ہے کہ پانچ نمازیں ہی پورا واجب ہیں۔ ان پر اقتصار کرنے سے گناہ نہ ہو گا اور صرف ان کا بجالانا فریضہ صلوٰۃ ہے اور وہ یہ ہے کہ پانچ نمازیں ہی پورا واجب ہیں۔ ان پر اقتصار کرنے سے گناہ نہ ہو گا اور صرف ان کا بجالانا فریضہ صلوٰۃ

ے فارغ ہونے کیلئے کافی ہے۔ لیکن تم نے اس حدیث کو لے کروٹر کو بھی واجب مان لیا۔ اب سنو کہ جس نے یہ زیادتی کی اس نے اور زیادتیاں بھی کی ہیں پھر کیا وجہ؟ کہ اسے مانا جائے اور سب کو دھکے دیئے جائیں جو اس کے ہاقل ہیں اننی کی نقل سے اور حدیثیں بھی ہمیں پپٹی ہیں جو اس طرح زیادتی کی ہیں۔ بعض کے راوی اس حدیث کے راویوں سے بھی زیادہ تقہ اور سے ہیں۔ اور اس زیادتی ہیں ان کی حدیث قائل قبول رکھی اور سے ہیں۔ جس اللہ نے اپ نا مانگیا کی اطاعت ہم پر فرض کی ہے اور اس زیادتی ہیں ان کی حدیث قائل قبول رکھی ہے۔ جس اللہ نے ہم سے صاف فرما دیا ہے کہ حہیں جو کھ میرا رسول سے کہا دے تم لے لیا کروای نے یہ زیادتی اپ ای واجب اللطاعت پیغیر مان ہی زبانی ہم پر مقرر کردی ہے۔ سنو پروردگار عالم نے شریعت کے مسائل بتانے کا منصب آپ ہی کو دیا ہے جس طرح ابتداء آپ شریعت مقرر کرسکتے ہیں اس طرح کلام اللہ شریف کا بیان بھی آپ اللہ کا بتلایا ہوا کر سکتے ہیں۔

ئن لو آپ کا کل فرمودہ اللہ کی طرف سے ہے۔ تم نے زیادتی کے جتنے طریقے بتائے ہیں وہ سب قرآن کے بیان میں واخل ہیں اور بیان قرآن ان سب کو شامل ہے۔ عمیس یاد ہے؟ سلف صالحین تو ہر حدیث کا مصداق کلام الله میں یا لیتے تھے۔ کیاتم حفیوں میں سے ایک بھی مرہانی فرماکر ہمیں میہ وکھا سکتا ہے ؟ کہ ان پاکباز سلف نے کسی حدیث کے متعلق کما ہو کہ سے زیادتی ہے قرآن پر اس لیے ہم اسے قبول نہیں کرتے؟ اس کاسننا اور ماننا ہمارے ذمے نہیں؟ حضور النہایم کا جو ادب ان کے دلوں میں تھا عدیث کی جو عظمت ان کے سینوں میں تھی وہ اس سے بہت زیادہ تھی اور بہت بڑی تھی کہ کسی حدیث کو ٹالنے کے لیے وہ کوئی حیلہ گھر لیں۔ (۳) کیوں جی آخر اس کی کیا وجہ؟ کہ طواف کا ذکر قرآن میں ہے لیکن تعداد نہیں تو حدیث سے تم نے تعداد لے لی۔ (۴) نماز کا ذکر قرآن میں ہے لیکن رکعتوں کی تعداد مذکور نہیں تو تم نے اسے بھی حدیث ے لے لیا۔ لیکن پھر جب رکوع سجدے میں اطمینان کا ذکر حدیث میں آیا' سور و فاتحہ کا تعین حدیث میں آیا' نیت کا حکم حدیث میں آیا تو تم نے ان سب کو ٹال دیا حالانکہ جیسے تعداد طواف اور تعداد رکعت نماز مراد اللی کا بیان تھا اس طرح بیہ تنوں علم بھی مُراد اللی کے بیان میں ہی تھے۔ بتا رہے تھے کہ یہ عبادت اس طرح بندوں پر واجب ہے اسی طریق کا نام بیان ہے جو حدیث سے ہوتا ہے تمام وجوہ اور طور طریقے حدیث شریف بیان کرتی ہے یمال تک کہ جو مسائل صرف حدیث سے بی ایتدائی جوت کے ساتھ ہوتے ہیں وہ بھی اس طریق پر ہیں۔ اس لیے حضور سی اطاعت کا عام تھم اللہ تعالیٰ کی طرف ے ہوا۔ جس طرح کہ اس نے خود اپنی اطاعت کا عام تھم دیا ہے۔ پس حضور ساتھ نے جن احکام قرآنی کا بیان فرمایا ہے وہ سب ماننے کے اعتبار سے مکسال ہیں جن کوئم نہیں مانتے وہ اور نماز و زکوۃ جج و طواف سب کے بیان کا ایک ہی تھم ہے۔ ایک میں کسی چیز کی مراد کابیان ہے اور دوسرے میں اس کی عمومیت کابیان ہے۔ قرآن میں ہے "یا تو الله تعالی ان کے لیے کوئی راہ نکال دے" ای کا بیان اور محض بیان آمخضرت التی ایم کی حدیث میں ہے کہ سال بھر کی جلاو طنی۔ بلکہ خود حدیث میں ہے کہ بیہ جلاوطنی کا آپ کا تھم بیان ہے اس راہ کا جس کا مجمل ذکر قرآنِ کریم میں ہے۔ پھر بید کمد کراسے رو کرنا کیسے جائز ہو گا؟ کہ یہ مخالف قرآن ہے معارض قرآن ہے۔ اگر اسے مان لیس تو قرآن کا تھم باطل ہو تا ہے۔ واللہ! یہ تو حقیقت کو الث دینا ہے۔ تھم قرآنی عام ہو خاص ہو سب کا قبول کرنا ہم پر واجب ہے فرض ہے اس کی مخالفت حرام ہے بالکل حرام ہے اگر ہم نے اس مدیث کا خلاف کیا تو یقینا ہم نے قرآنِ کریم کا خلاف کیا اس کے حکم سے الگ ہو گئے بلکہ اس میں قرآن کا بھی خلاف ہے حدیث کا بھی خلاف ہے۔ اللہ ہمیں اس سے بچائے۔

یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول مٹھیا کا منصب ہی تبلیغ کرنے والے اور بیان کرنے والے کا (۱۲۹) جواب (۲) :

رکھا ہے۔ پس آپ سی آپ سی آپ سی آپ سی آپ سی است کے لیے جو بھی شری احکام بیان فرمائے ہیں وہ سب اللہ کی طرف سے ہیں ہی اس کی شریعت اور اس کا دین ہے پس جو قرآن آپ سی اس کی وضاحت اور جو احکام خود آپ بیان فرمائیں دونوں وجوب انباع میں اور مخالفت کے حرام ہونے میں بالکل کیسال ہیں اس کی وضاحت اور سنیے۔

الله سجانه وتعالى نے جمیں نماز کے قائم رکھے 'زلوۃ کے دینے 'بیت الله کا حج کرنے ' رمضان کے (+21) جواب (سم) : روزے رکھنے کا حکم فرمایا ہے۔ ان سب چیزوں کی مقدار ان کی صفتیں ان کی شرائط سے سب الله اصل علم واجب الاطاعت اس طرح اس کی تفصیل بھی۔ اس طرح جناب باری نے اپنی اطاعت کے ساتھ ہی اپنے رسول سلیکم کی اطاعت کا بھی تھم دیا ہے تو جو کچھ رسول سلیکم بیان فرمائیں وہ تفصیل و بیان ہے اس کی اطاعت کا جس کا تھم اللی ہمیں ہو چکا ہے اس کی قبولیت بھی اس طرح واجب ہے جس طرح اصل عظم کی قبولیت واجب ہے۔ ان میں کوئی فرق نہیں۔ آخضرت التيال كي اس فتم كي حديثين كئي طرح كي موتى بين- ايك تونفس وي كاييان آپ كي زبان (اك) جواب (م) : سے ظاہر كرنے سے جبكہ وہ مخفى تھى۔ دوسرے اس كے معنى اور تفير كابيان ان كے ليے جو اس ك محاج تھے۔ جيب كه آيت : ﴿ وَلَمْ يَلْبِسُوآ إِيْمَانَهُمْ بِظُلْمٍ ﴾ (انعام: ٨٢) كي تفير من آپ نے بتلايا كه يمال ظلم سے مراد شرك ب اور آيت: ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَّسِيرًا ﴾ (اشقاق: ٨) من آپ نے فرمايا كه آسان حاب سے مراد صرف سامن بين كرنا ب ﴿ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمْ الْحَيْطُ الْالْيَصُ مِنَ الْحَيْطِ الْأَسْوَد ﴾ (بقره: ١٨٧) ك بيان من آئ ف فرمايا ك مُراداس سے صلى كى سفيدى اور رات كى سياى ہے۔ آيت : ﴿ وَلَقَدْ زَاهُ نَزْلَةً أُخْرَى ﴾ (جم : ١١١) كى تفيريس آپ نے فرمایا کہ اس سے مراد حضرت جرائیل علائلہ کا دیکھنا ہے۔ ﴿ أَوْيَا تَتِي بَعْضُ اَيَاتِ رَبِّكَ ﴾ (انعام: ١٥٩) كى تفير مين آپ نے فرمایا کہ اس سے مراد آفاب کا مغرب سے نکانا ہے۔ ﴿ مَفَلا كَلِمَةً طَيْبَةً ﴾ الخ ابراہيم: ٢٣) كى تفيرين فرمايا كه ياك ورخت سے مراد درخت تھجور ہے۔ ﴿ يُعَبِّتُ اللَّهُ ﴾ الخ کی تفيرين فرمايا كه يه ثابت قدى منكر كير كے جواب سوال ك وقت کی ہے جبکہ مردے سے اس کی قبریں پوچھا جاتا ہے کہ تیرا رب کون ہے؟ تیرا دین کیا؟ ﴿ زَعَدْ ﴾ (بقرہ: ١٩) کی تفسیر کے بارے میں آپ نے فرمایا کہ وہ ایک فرشتہ ہے جو بادلوں پر مقرر ہے۔ آیت : ﴿ وَلاَ يَتَّخِذَ بَعْضَنَا بَعْضَا أَزْبَابًا مِّنْ دُوْنِ اللَّهِ ﴾ (آلِ عمران: ١٢) كى تفييريس فرماياكم كسى عالم كے كينے سے حلال حرام صرف اس كے قول پر بلا دليل مان لينا بھى انھيس الله بنا لینا ہے آیت ﴿ من قوة ﴾ کی تفیرین فرمایا که اس سے مراد دشمان رب سے مقابلے کیلئے تیر اندازی سیسنا ہے۔ آیت: ﴿ مَنْ يَعْمَلْ سُوْءً ا يُجْوَر بِهِ ﴾ (نساء: ١٢١١) كي تفييرين ارشاد مواكه بربربرائي كابدله ملف عد مراد مسلمان كو دنياكي زندگی میں تکلیفوں کا پنچنا ہے۔ ﴿ وَ زِبَادَةٌ ﴾ (يونس: ٢١) كى تفير ميں فرماتے ہيں اس سے مراد ديدار اللي ہے۔ وعاكى تفير میں فرمایا کہ دعا عبادت ہے: ﴿ إِذْبَازُ النَّجُوْمِ ﴾ (طور: ٣٩) کی تغییر میں فرمایا کہ صبح سے پہلے کی دو رکعات ہیں۔ ﴿ إِذْبَارُ السُّحُوْدِ ﴾ إن : ٣٠) كى تفيرين فرمايا كه اس سے مراد مغرب كے بعد كى دو ركعتين بين اور بھى اس كى مثالين بت ى پيش کی جاسکتی ہیں۔

تيرے آپ كاعمل كر كے بتانا۔ مثلاً جس مخص نے آپ سے اوقات نماز دريافت كيے تو آپ نے ان وقتوں ميں نماز

ادا كركے اسے دكھا دى۔ چوتھے ان احكام كابيان جو آپ سے دريافت كئے گئے قرآن ميں نہ تھے پھر قرآن ميں ان كابيان نازل ہوا۔ جیسے کہ آپ مالی اللہ سے سوال ہوا کہ جو مرد اپنی بیوی پر زنا کی تھت لگائے اس کا کیا تھم ہے؟ تو قرآن میں لعان کی آیتیں اتریں وغیرہ-پانچویں اس کابیان جو آپ سے پوچھا گیا اور وحی اتری لیکن وہ قرآن میں نمیں جیسے کہ آپ مٹھیا سے سوال ہوا کہ جو مخص خوشبولگائے ہوئے ہو اور جبہ پینے بوئے ہو اور اجرام میں ہو؟ اسى وقت وحى اترتى ہے کہ وہ جبد الاردے اور ظوق خوشبو دھو ڈالے۔ چھٹے آپ کا خود ابتداء بغیر کس سائل کے سوال کے احکام بیان فرمانا۔ مثلاً آپ نے گدھوں کی حرمت 'متعد کی حرمت' مدینے شریف کے شکار کی حرمت 'عورت کو اس کی پھو پھی اور خالہ پر نکاح میں لانے کی حرمت وغیرہ بیان فرمائی۔ ساتویں خود آپ کا اپ فعل سے کسی کام کے جواز کا بیان کہ آپ اے کریں اور اپی پیروی سے کسی کو نہ روکیں۔ آٹھویں کسی کو کوئی کام کرتے دکیو کر آپ کا باوجود جانے دیکھنے کے اسے برقرار رکھنا۔ نویں کسی شے سے حرام کرنے سے آپ کاچپ رہ کراہے مباح کرنا کو لفظوں میں اس کی اجازت نہ دی ہو۔ دسویں قرآن کا کسی چیز کے واجب ہونے یا حرام ہونے یا مباح ہونے کا حکم دینا۔ لیکن اس حکم کی جو شرطیں موافع قیود اور مخصوص او قات و احوال و اوصاف ہوں ان کابیان اپنے نی سٹھا پر رکھنا اور آپ ہی کو اس کے بیان پر مامور کرنا جیسے قرآن کا فرمان ہے کہ ان کے سوا اور عور تیں تم پر حلال کر دی گئی ہیں۔ لیکن میہ حلت موقوف ہے شروط نکاح پر اور مواقع نکاح کے نہ ہونے پر اور اس کے وقت کے آنے پر اور محل کی اہلیت کے ہونے پر پس جبکہ حدیث ان میں سے کسی چیز کا بیان کرے تو وہ قرآن پر زائد چیز نہیں کہ ننخ ابات ہو۔ گو ظاہری اطلاق اس سے اٹھ جاتا ہو۔ پس بی تمام قتمیں ایک ہی طرح کی ہیں اور قرآن کے احکام کا صحح بیان ہے۔ دیکھو فرمان قرآن ہے کہ لڑی لڑکے اگر ورث یائیں تو ایک لڑے کو دو لڑکیوں جتنا دیا جائے۔ (نماء: ۱۱) لیکن حدیث شریف میں ہے کہ قاتل اور کافر اور غلام وارث نہ ہوں گے۔ پس یمال بھی قرآن پر زیادتی ہے۔ لیکن آیت قرآن منسوخ نہیں۔ بلکہ یوں کہنا چاہیے کہ قرآن نے صرف ولادت کا بیان کیا تھا۔ شقت نے وصف ولادت کے ساتھ ہی دین کا ایک ہونا علامی کا نہ ہونا اور قامل نہ ہونا بھی بیان کر دیا۔ وہ تو کم غنیمت ہے کہ تمہارے ندہب نے اسے مان لیا ہے ورنہ تم تو اپنا وہی اوچھا ہتھیار یمال بھی استعال کرتے اور صاف کمہ دیتے کہ یہ قرآن کے لفظوں پر صریح زیادتی ہے اور قرآن سُنت سے منسوخ نہیں ہو سکتا۔ چنانچہ ایسے جن مواقع پر تمهارا ندہب حدیث کے مطابق نہ تھا تم نے یمی کما اور ان حدیثوں کو رد کر دیا۔ اللہ سے ڈرو اور حدیث کو کهیں بھی رد نہ کرو۔

یہ تو بتلاؤ کہ اس زیادتی کو تم جو برعم خود سن کھتے ہو اس سے تماری مراد کیا ہے؟ کیا یہ کہ اصل

(۱۲) جواب (۲):

تھم جس پر یہ زیادتی ہے بالکل ہی باطل ہو گیا؟ یعنی وجوب یا اباحت یا حرمت ہٹ گئی؟ یا یہ کہ کسی شرط قید حال مانع وغیرہ کے ہو جنے سے اس کا کوئی وصف بدل گیا؟ یا ان دونوں سے عام تمہاری مُراد کیا ہے؟ پیطا ہر ہے کہ حصر عقلی سے ان تین صور توں کے سوا اور کوئی صورت ہو نمیں علق۔ اب ہم کہتے ہیں کہ اگر اول شق مُراد ہے تو یہ زیادتی چونکہ ایی ہے ہی نمیں اس لیے اسے نامخ کہا ہی نہیں جا سکتا اور اگر دوسری شق مُراد ہے تو پیشک ہے واقع ہے لیکن نہ تو اس سے اصل تھم باطل ہو تا ہے نہ اٹھ جاتا ہے نہ اس کامعارضہ ہو تا ہے بلکہ زیادہ سے زیادہ ہیہ ہے کہ بیہ زیادتی اصل کے ساتھ مثل شرط کے مانع کے قید کے خصوصیت کے ہو جاتی ہے۔ ظاہر ہے کہ ان میں سے کوئی چیز ننخ نہیں جس سے اوّل کا باطل ہونا اور اس کا سرے سے اٹھ جانا لازم آتا ہو۔ ہاں اگر بطور سلف کننخ کاعام معنی مُراد لے کر یعنی رفع ظاہر بہ سبب شخصیص تو نقیید و شرط و مانع اسے بھی سنخ کما جائے تو کوئی حرج نہیں اس معنی میں تو استناء کو بھی سنخ کما گیا ہے تو اگر تم بھی سنخ سے یمی مراد لیتے ہو تو اصطلاح میں اور صرف نام رکھ لینے میں ہمیں کوئی جھگڑا نہیں۔ اگر نتخ ہے ہی مُراد ہے تو پھراس ننخ میں کوئی حرج نہیں اس کی وجہ ہے حدیث کو رد کر دینا کسی طرح جائز نہیں ایسے ننخ کے جائز ہونے پر اُمت کا انفاق ہے۔ جس میں اختلاف ہے۔ وہ ننخ بیر ہے کہ اصل تھم اٹھ جائے ایسے ہی جیسے کہ گویا وہ تھاہی نہیں دو شقیں تو یہ ہو گئیں اب شق سوم کی نسبت سنیے۔ اگر تمہاری مُراد سنخ سے عام ہے یعنی بھی اصل سے علم کا اٹھ جانا اور بھی مطلق کا مقید ہو جانا عام کا خاص ہو جانا' شرط کی زیادتی کا ہو جانا' کسی مانع کا بردھ جانا تو ہم کہیں گے کہ تم نے اپنے اس کلام میں دونوں قسموں کو خلط ملط کر دیا یعنی مقبول مردود دونوں کو جیسے کہ بیان ہو گا پس الفاظ ہی سے شان نہیں ہوتی۔ تم زیادتی کا نام جو چاہو رکھ لو ہم تو یمی کہیں گے کہ اس نام سے تم حدیثوں کو باطل کر دینے کی دھت چھوڑو۔ اپنی طرف سے نام گھڑلینا' اصول وضع کرلینا اور پھرانھیں لے کر حدیثوں کو تو ڑنے بیٹھ جانا به کوئی احقی خصلت نهیں۔

. مُكلف كاعقيده اس كے اطلاق و عموم كا جو بے وہ مقيد ہے اس كے ساتھ كه اس كے ظاہر كو اُٹھا (120) جو اب (٨): دينے والى كوئى دليل وارد نہيں ہوئى۔ جيسے كه منسوخ كے ساتھ اس كاعقيده ہو تا ہے ہي ايك انسان كر سكتا ہے اور يمي ممكن بھى ہے نہ كہ اس كے سوا اور كوئى چيز۔

کسی عبادت کے ساتھ اس کے بعد کسی شرط کے ملانے کا وجوب شخ نہیں کما جا سکتا۔ گو وہ بغیراس

(۲۷ا) جواب (۹) :

شرط کے جائز ہی نہ رہے جیسے کہ خود تمہارے بزرگوں نے صراحت سے کہا ہے اور یبی حق بھی ہے پس ای طرح ہر زیادت ہے کہ اس سے ننخ نہیں ہوتا۔ بلکہ شرط جب ناسخ نہیں تو زیادتی بطور اولی ناسخ نہیں۔ اس لیے کہ ایجاب شرط سے نفس مشروط اور اس کے غیرسے کافی ہونا اٹھ جاتا ہے اور ایجابِ زیادۃ سے صرف اس چیز کاناکافی ہونا ثابت ہوتا ہے جس پر زیادتی کی گئی ہے۔

تمام لوگ متفق ہیں کہ ایک عبادت کے بعد دو سری عبادت کا علم پہلی عبادت کا تاہم کہا عبادت کا نائخ نہیں اور (کے ایک ایوائی اور ایسا ہونے سے پہلی عبادت منبوخ نہیں جملہ احکام شرع ایک ساتھ مشروع نہیں ہوئے بلکہ یکے بعد دیگرے احکام اعلم الحکام الحکم الحاکمین اللہ نے اثارے۔ ہر علم اپنے سے پہلے کے علم پر زیادتی تھی۔ اس دو سرے علم سے پہلے وہ پہلا تھم پورا واجب تھا اور صرف اس کو واجب ماننے والے کے ذے کوئی گناہ نہ تھا۔ لیکن دو سرا تھم آنے کے بعد دونوں تھروا اور اقل تھینا گناہ سے بری نہیں رہا تحکموں میں تغیر ہوا اور اقل تھینا گناہ سے بری نہیں رہا بوجود اس کے اس نیادتی کو کسی نے منبوخ اور ناسخ میں داخل نہیں کیا اس لیے کہ اس کے وجوب وغیرہ کا علم باقی ہے اس طرح جو زیادتی متعلق اس کے ہو جائے جس پر نیادتی کی آئی ہے یہ بھی اس کی ناسخ نہ ہوگی۔ اس لئے علم کو اُٹھا نہیں دیتی بلکہ اس کے ساتھ کچھ اور اضافہ کر دیتی ہے۔

مانا کہ اگر زیادتی کسی تھم خطابی کو اُٹھا دے تو وہ فنخ سمجھی جائے گی۔ لیکن جلاوطنی کی زیادتی اور تھم (کے اللہ اللہ اور تھم کے موافع ہیہ تھم خطابی کو اُٹھا نہیں دیتے گو تھم استعجاب اُٹھا دیں۔

کے شرائط اور تھم کے موافع ہیہ تھم خطابی کو اُٹھا نہیں دیتے گو تھم استعجاب اُٹھا دیں۔

تم جو کتے ہو کہ پہلا تھم پورا واجب تھا اور صرف وہی کافی تھا اور اس پر اختصار کرنے والے پر کوئی افراد اس کے افغالا اس کے مقید نہیں نہ ان سے یہ مُراد ہے۔ سنو عبادت کے کافی ہونے سے مطلب صرف اتنا ہی ہے کہ ذمہ انسانی بری ہو جائے جب اسے وہ کر چکا یہ تھم بجالایا۔ اس کے کرنے والے پر سے خدمت کے ہمٹ جانے کا مطلب اس قدر ہے کہ امرِ اللی کا بجلانے والا یہ ہوگیا اب اس کے ذمے کوئی خدمت نہیں۔ مانا کہ زیادتی نے یہ متعلقات دور کر دیۓ لیکن اس تھم کو اس زیادتی نے نہیں اُٹھایا۔ جس پر مزید علیہ کے لفظوں کی دلالت ہے۔

سنو قرآن کی آیوں کی شخصیص حدیث شریف ہے ہو سکتی ہے اس پر اجماع اُمت منعقد ہو چکا (۱۸۰) ویکل نے چند رشتے حرام کر کا تہمارے لیے حلال ہے۔ لیکن حضرت محمد طراتیا فرماتے ہیں ان کے علاوہ بھی دو رشتے اور حرام ہیں یعنی ایک نکاح میں پھو پھی بھیتی کا جمع کرنا اور خالہ بھانجی کا جمع کرنا۔ (۲) قرآن کریم میں عام طور پر فرمانِ اللی ہے کہ اولاد کا ورید اتنا اتنا۔ لیکن حدیث میں ہے کہ اگر کسی مسلمان کی اولاد کا فرہ تو اسے اس مسلمان کا درید نہ ملک کا فرماتے ہیں کہ پھل افظوں میں فرما دیا ہے کہ چور کے ہاتھ کاٹ دو خواہ وہ مرد ہو خواہ عورت ہو۔ لیکن حضور ورید نہ نہ کی اگر کسی میں ہاتھ نہیں کائے جائمیں گے۔ ان مسائل کو جو قرآن سے نیا گرر بھی چکا ہے۔ نیا درید کی جور کے ہاتھ کی جور کے ہاتھ کا بیان اس سے پہلے گرر بھی چکا ہے۔ نیا دیا تھی سب مائل میں یہ شخصیص جائز رکھی گی حالا نکہ پہلے حکم کے جو الفاظ شے اس کا پچھ حصد اس سے اُٹھ گیا اور اس

ے اس کے معنی میں قدرے کی بھی آئی۔ جب یہ جائز ہے تو پھروہ زیادتی کیوں جائز نہ ہو؟ جو مدلول کی کسی چیز کو نہیں ہٹاتی اور نہ اس میں کوئی کمی کرتی ہے۔

زیادتی کی وجہ سے اس چزکو مرفوع ماننا جس پر زیادتی کی گئی ہے یہ سرے سے درست ہی ہمیں نہ (۱۸۱) دیل (۱۲۳):

الکا دیل (۱۲۳):

الکا دیارہ ہورہ جائے اور اس میں زیادتی ہوتوکوئی نہیں کہتا کہ تھیلی میں اس زیادتی سے پہلے جو تھا وہ جاتا رہا۔

زیادتی سے اس چیزی جس پر زیادتی ہوئی ہے تاکید اور اس کابیان بڑھ جاتا ہے جیسے علم وہدایت و ایمان رس جاتا ہے جیسے علم وہدایت و ایمان ور الله اللہ اللہ اللہ اللہ ہے کہ تو ہم سے دُعاکر کہ پروردگار میرا عِلم بڑھا۔ (ط: ۳۳) فرماتا ہے ایمانداروں کا ایمان اور تسلیم ہی بڑھتی ہے۔ (الاحزاب: ۲۲) فرماتا ہے ہم نے ان کی ہدایت اور زیادہ کردی۔ (کف: ۱۳) ارشاد ہو اللہ تعالی ہدایت والوں کی ہدایت بڑھا دیتا ہے۔ (مریم: ۲۱) ٹھیک اس طرح واجب پر واجب کی زیادتی قوت و تاکید و جوت کو بڑھا دیتی ہے نہ کہ اسے منسوخ کرکے اسے ہٹا دے اور خصوصاً اس وقت جبکہ وہ منصل ہی ہو جیسے شرط و جزاکا اتصال تو اور بھی قوت و شوت و تاکید بڑھ جاتی ہے۔ پس زیادتی کو ناتخ بتلانا اسے باطل کرنے والی کمنا اس سے تو یوں کمنا جو ہم

حقیقت ننخ اور دراصل منوخ ہونے کے معنی یہ ہیں کہ پہلا تھم ممنوع ہو جائے اس سے روک (۱۸۳) ولیل (۱۲) : دیا جائے۔ زیادتی جمال ہوتی ہے وہاں یہ بات نہیں پائی جاتی اور جب حقیقت ننخ موجود نہیں پھر اسے منسوخ کمنا یہ تو محض دھیگا مشتی ہے۔

المرای اوجه (کا):

التی منسوخ میں تافی کا ہونا اور ان میں جمع کا ہونا کال ہونا ضروری ہے۔ یہ دونوں باتیں زیادتی میں المرای وجہ (کا) وجه (کا):

المرای وجه (کا):

المر نیادتی ہوئی ہے۔ نیادتی اس چیز ہے منافاۃ نہیں رکھتی جس پر زیادتی ہوتی ہے۔ نہ ان دونوں کا اجتماع کال ہے پھر ہم نہیں سمجھ سکتے کہ زیادتی کو نشخ کنے والے کس راہ چل رہے ہیں اور زیادتی کو نشخ کس دلیل پر بتا رہے ہیں؟

المر زیادتی کو نشخ انا جائے تو دو صور تیں ہیں یا تو وہ خود انفرادی حیثیت میں نشخ ہوگی یا مزید علیہ ہے منیہ تنما زیادتی کا نشخ نہیں۔ اس کی تفصیل سنے تنما زیادتی کا نشخ نہ ہونا تو ظاہر ہے اس لیے کہ دراصل وہ کوئی مستقل تھم ہی نہیں وہ تو تھم میں اس کے تابع ہے جس پر زیادتی کی جا رہی ہے۔ مزید علیہ ہے مل کر بھی نائخ نہیں اس لئے کہ مزید علیہ ہے زیادتی مل کر ایک شفیقت خابت ہے اگر اس میں نشخ بانا جائے تو یہ لازم آئے گا کہ ایک شے خود ہی نائخ ہے اور خود ہی منسوخ ہے خود ہی ایک حقیقت خابتہ ہے اور خود ہی اس کے جواب میں تم میں ہے کہ سکتے ہیں اور خود ہی اس کے جواب میں تم میں ہے کہ سکتے ہیں کہ نشخ تھم فعل پر بھی واقع ہو تا ہے بغیر اس کے کہ خود اس پر اور اس کی صورت پر واقع ہو تو ہم کہ سکتے ہیں کہ سے میں کہ سے جیس کہ سے جس کہ نشخ تھم فعل پر بھی واقع ہو تا ہے بغیر اس کے کہ خود اس پر اور اس کی صورت پر واقع ہو تو ہم کہ سکتے ہیں کہ سے مخفل ہے نظر کہ مزید علیہ نے خود ہی تاکم ہیا ہوں ہو تو ہم کہ سکتے ہیں کہ سے مخفل بے فاکدہ بات ہے اس صورت میں بھی الزام اپنی جگہ پر ہی قائم ہے کیونکہ اس بانا پر بھی یہ لازم آئے گا کہ مزید علیہ نے خود ہی

اپنائی تھم اور اپنی ذات منسوخ کر دی۔ جبکہ وہ منفرد ہو تو اس نے خود اپنے تنین غیرجائز کر دیا اس کے بعد کہ وہ اس سے

عبادت کا نقصان اس کے بقایا کا نشخ نہیں ہو تا اس طرح ہے اس پر زیادتی بھی اس کا نشخ نہیں ہوتی بلکہ

(۱۸۲) وجه (۱۹) :

بيلے حائز تھا۔

نقصان سے زیادتی اولی ہے۔

سنے حصر عقلی کے ساتھ زیادتی اور وہ چزجس پر زیادتی ہوتی ہے اس کے نفح کی چار صور تیں ہو سکتی المکے کافی ہونے کا۔ یا اس کے دوجوب کی نائخ نہیں کوئی چوتھی صورت۔ اب آپ یمی مسئلہ لیجئے بیٹی زائی کو سو کو ڑے تو اس کے ساتھ کی جلاوطفی اس کے وہوب کی نائخ نہیں اس لیے کہ وہ خود بجنسہ موجود ہے اور عدم وجوب زائد کی بھی نہیں اس لئے کہ بیہ رفع ہے تھم عقلی بیٹی براتو اصلیہ کا۔ اگر اسے نئے مانا جائے تو لازم آئے گا کہ کلمہ توحید کی شمادت کے بعد کے جننے فرائض ہیں جو کیے بعد دیگرے نافل ہوئے ہیں یہ سب اپنے سے پہلے کے کل احکام کے نائخ انے وہیں۔ رہی کوئی چوتھی صورت سو وہ غیر متصور اور غیر معقول ہے اس لئے اس پر کوئی تھم نہیں لگایا جا سکتا۔ اگر کہا جائے کہ نہیں چوتھی صورت بھی معقول اور متصور ہے اور وہ یہ کہ بغیر زیادتی کے اصل پر اختصار ہو اس لیے جا سکتا۔ اگر کہا جائے کہ نہیں چوتھی صورت بھی معقول اور متصور ہے اور وہ یہ کہ بغیر زیادتی کے اصل پر اختصار ہو اس لیے کہ ذیادتی کے ساتھ اس کا نیخ ہو جاتا ہے اور وہ یعنی غیر اور وہ بیا کہ بغیر نیادتی کے اصل پر اختصار ہو اس لیے کہ دنیادتی کے ساتھ اس کا نیخ ہو جاتا ہے اور وہ یعنی نین کہ اس کے سوا اور پچھ واجب نہ ہو وہی پورا واجب ہو سو یہ صورت تو ہماری تین صورتوں کے سوا ہو جہ بو سو یہ صورت تو ہماری تین صورتوں عقلہ سے میان کرنے میں دو چزیں ہو جاتی ہیں؟ یا چیزایک ہی رہتی ہے۔ میں موجود ہے۔ البنۃ تم نے اسے دو سرے لفظوں میں پیش کیا ہے سو کمی عقلہ سے دریافت کر لو کہ ایک مقصود کو دو عبارتوں سے بیان کرنے میں دو چزیں ہو جاتی ہیں؟ یا چیزایک ہی رہتی ہے۔

. دیکھو ناسخ منسوخ کے لیے بیہ ضروری ہے کہ وہ دونوں ایک ہی جگہ وارد ہوں منسوخ اگر ثبوت کا (۱۸۸<u>) وجہد (۲۱) :</u> طالب ہو تو ناسخ اس کے اٹھ جانے کا اور منسوخ اگر اٹھ جانے کا حکم دیتا ہو تو ناسخ نہ اٹھنے کا اب ہتلاؤ کیا زیادت میں یہ بات ہے؟ جب نہیں تو پھر زیادت کو منسوخ کمناعلمی قاعدے کی روسے محض جھوٹ ہے۔

سنو زائد اور مزید علیہ دو دلیلیں ہیں دونوں مستقل ہیں دونوں دو الگ الگ تھم ہیں دونوں پر عمل (۱۸۹) وجہ (۲۲):

میکن ہے پھر دونوں ہیں سے ایک کو لغو و باطل کر دیٹا دونوں ہیں جنگ کرانا ہے کون سا انصاف ہے؟ اللہ کی طرف سے جب دونوں ہیں تو دونوں کو ماننے سے کون سی چیز مانع ہے؟ دونوں حق ہیں دونوں ماننے کے لاکن ہیں دونوں پر عمل واجب ہے دونوں میں سے کسی کو بھی لغو و باطل قرار دیٹا اللہ کے سامنے سرکشی کرنا ہے ہاں اللہ کی طرف سے ہی اگر کوئی تھم اٹھ جائے تو اور بات ہے ناتخ منسوخ ہیں جمع ہو ہی نہیں سکتی اور ذیادتی اور مزید علیہ میں نہ صرف ہے کہ جمع ہو سکتی ہے بلکہ بید دونوں مل کر ایک ہیں۔ یہ کس کسلمان کو جائز نہیں کہ ایک تھم کو تو مانے اور دو سرے کو لغو کر دے اللہ ہمیں توفیق دے۔ آمین۔

(۱۹۰) سر وجہ : اگریہ مان لیا جائے کہ ایک گواہ اور قتم پر فیصلہ کرنا قرآن کا ناتئے ہو جاتا ہے۔ جلا وطنی کو مان لینا اور ۱۹۰) سر وجہ : سو کو ژوں کے عکم قرآنی کا ناتئے ہو جاتا ہے تو کیا نبیز سے وضو کرنا قرآن کا ناتئے نہیں ہو تا؟ بلکہ انگیار قتم سے اور معاقد سے بھی قرآن منسوخ ہو جائے گاہے خود تم باننے ہو۔ پس یہ عجب انصاف ہے کہ تمہاری رائے سے تمہارے قیاس سے اور ضعیف سے ضعیف حدیثوں سے تو کتاب اللہ کا لننے جائز ہو؟ اور صحیح مضبوط ائل حدیثوں سے بی چیز حرام ہو جائے۔ گی نہیں کما تی جائے ہم کتے ہیں کہ تقلید شری امر نہیں بلکہ خلاف شرع امر ہے اللہ بچائے۔ اور اور کا خودی صرف تقلید کی وجہ سے ہے اس لیے ہم کتے ہیں کہ تقلید شری امر نہیں بلکہ خلاف شرع امر ہے اللہ بچائے۔ اور

اگرتم این ان مان ہوئے مقامات پر ان چیزوں کو جو قرآن پر زائد ہیں نائے نہیں مانے تو بھی فیصلہ ہے کہ نہ یہ زیادتی وہاں نائے تھی نہ یمال ہے جیسے وہاں تم نے مان لیا ایسے ہی یمال بھی مان لو اللہ عمیس توفیق دے۔

اگر وہ حدیثیں جنھیں تم نے یہ کہ کررد کردی ہیں کہ ان سے کلام اللہ پر زیادتی لازم آتی ہے اگر (اور اللہ بر زیادتی لازم آتی ہے اگر (اور اللہ بر زیادتی اللہ بر زیادتی لازم آتی ہے اگر (اور اللہ بر اللہ ب

تمہارے ہاں کا مسلم ہے کہ وس درہم سے کم کا مر نہیں ہوتا۔ یہ صریح زیادتی ہے کلام اللہ اور مرمقرر کیا ہے کوئی حد نہیں بتلائی تھوڑا بہت سب مرہو سکتا ہے لیکن تم نے قرآن پر زیادتی کی اور وہ بھی صرف اپنے قیاس سے اور وہ قیاس بھی محض غلط اور خلاف قیاس۔ پھر جو روایت کی وہ نہ صرف شعیف بلکہ باطل اور بالکل ہی غیر ہاہت۔ جبکہ تم نے اس جیسی ضعیف اور بے جان چیز سے قرآن پر زیادتی کر کی اور سے بلکہ باطل اور بالکل ہی غیر ہاہت۔ جبکہ تم نے اس جیسی ضعیف اور بے جان چیز سے قرآن پر زیادتی کر کی اور سے قرآن کی کوئی پرواہ نہیں کی تو پھر ان حدیثوں سے جو صریح ہیں 'صحیح ہیں' مضبوط ہیں' واضح ہیں ہمیں کیوں روکتے ہو؟ آگر واقعی ان سے قرآن کا منسوخ ہونالازم آتا ہے تم تو ان سے بہت کرور چیزوں کو قرآن کا سے خان چیز ہیں ان میں سے اور عمل میں لے آئے اور اگر اس سے سخ ہابت نہیں ہوتا تو پھر جیسے ان مسائل میں سخ نہیں ان میں بھی نہیں۔

م کتے ہو کہ طواف کے وقت باطہارت ہونا واجب ہے اس لئے کہ حدیث میں ہے کہ طواف (۱۹۲۰) ۲۹ ویں وجہ : بیت اللہ نمال ہے ہم کتے ہیں پھریہ بھی تو قرآن پر زیادتی ہے قرآن میں طواف کا حکم ہے لیکن طواف کے لیے طمارت کا حکم نہیں پھرتم نے اسے نائ قرآن یہاں کیوں نہیں بانا؟ اور شاہر وقتم سے فیصلہ کرنے کو زائد از قرآن کہ کررد کیوں کردیا۔

مراف المال المال

تم کتے ہو کہ تین دن ہے کم کے سفر میں مسافر روزہ افطار نہیں کر سکتا نہ نماز قصر کر سکتا ہے ۲۹(۱۹۲) وجہ: علائکہ قرآن میں ہے: ﴿ مَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَّرِيْطًا اَوْ عَلَى سَفَو فَعِدَّةٌ مِّنْ اَيَّامِ اُخَرَ ﴾ (بقرہ: ۱۸۳) تم میں سے جو بیار ہو' جو سفر میں ہواس کے لیے اور دنوں میں اس گنتی کو پورا کر دینا ہے پس قرآن نے تین دن کی کوئی قید نہیں لگائی تم نے ایک فضول قیاس اور غیر ثابت مقدار کو لے لی اور اس سے کھلے نزانوں قرآن پر زیادتی کرلی نہ اسے ننخ مانا نہ اسے ناجائز سمجھا۔ پھر پھی ہم نے کیا اور کیا صبح اٹل بے حد مضبوط حدیثوں سے تو تم نے ہائے وائے شروع کر دی۔

چور کا ہاتھ کاٹنا قرآن میں موجود جو مال جلد گرنے والا ہو اس کاچور بھی شرعاً بقیناً چور کین تم (194) \* اوس وجہ نے کہا کہ پھل کے چور کا ہاتھ نہیں کاٹنا چاہیے اس لیے کہ حدیث میں ہے کہ پھل میں اور درخت تھجور کے گودے میں ہاتھ کا کٹنا نہیں ظاہر ہے کہ یہ قرآن سے زیادتی ہے لیکن تم نے اسے مان لیا پھراور جگہ اسے نہیں مانے اور کمہ دیتے ہو کہ اس سے قرآن کی آیت منسوخ ہو جائے گی یہ کیوں؟

(19A) حنیوں کی دور نگی اور اضطرابی حرکتیں (اساویں وجہ):

ہونکہ عماے پر مسے حفی نہ بہ موجود ہوں صحیح اور صریح ہے کسی طرح علل نہیں سکتے تو سوچ ہے کہ کر کہ دیا کہ بھی اس سے قرآن پر زیادتی لازم آتی ہے قرآن میں سرپر مسے کرنے کا تھم ہے۔ (مائدہ: ١) نہ کہ عماے پر۔ لیکن کی زیادتی قرآن پر چڑے کی جرابوں پر مسے کرنے میں بھی تھی اس لیے کہ قرآن میں پرول کے دھونے کا تھم تھاتو وہاں گردن جھاکر حدیث کو لے لی اس لیے کہ یمال لینے سے ذہب بنا ہے وہاں چھوڑ نے سے ذہب بنا ہے کہ یمال لینے کہ یمال کے کہ یمال اینے کہ وہاں گردن جھاکر حدیث کو لے لی اس لیے کہ یمال لینے کہ اب کی حدیثیں تو متواتر ہیں اور عماے کے مسے کی حدیثیں الی نئیں 'یاد رہے کہ یہ مفت کی تھائیں تھائیں تھائیں سے ہوا کہ ہم جو کہو چل جرانے کیا جہوائی فائر ہیں۔ دئیا میں حدیث اور طرق حدیث کے واقف کاروں کا ابھی انا کال نہیں ہوا کہ تم جو کہو چل جائے۔ سنو دونوں حدیثیں بوری طرح مشہور ہیں' دونوں کے طریق روایت بہت سے ہیں دونوں کے خرج کئی ایک ہیں دونوں کا جو کہ جڑے کہ چڑے کی جرابوں پر مسے کی حدیث متواتر ہو اور سانے پر مسے کی حدیث خرواحد ہو نہیں بلکہ دونوں کیاں ہیں۔

تم نے آپ ایک ہی عورت کی شمادت رضاعت کے بارے میں ولادت کے بارے میں ولادت کے بارے میں عورتوں (199) ۲۰۰۲ ویں وجہ نے کے عیوب کے بارے میں قبول کی ہے باوجود کیہ وہ قرآن پر زیادہ ہے اور جو حدیث اس بارے میں ہے وہ اتنی صحح بھی نہیں جتنی صحت شاہد و قتم وغیرہ کی حدیث میں ہے لیکن تم نے یہاں بھی وہی دو رکھی برتی چو نکہ عورت کی شمادت ان مقامات پر قبول کرنا تممارے فد جب میں تھا اور گواہ اور قتم کے بعد فیصلہ کرنا تممارے فدجب کے ظاف تھا اس لیے تم نے اقل تو مان کی اور دو سری کو دھکے دے دیے۔ اللہ سے ڈرو یہ اضطرابی حرکتیں حقیقت میں نگاہوں سے مخفی نہیں رہ سکتیں۔

تم نے اس ثابت اور صحح حدیث کو رد کر دی جو رسول الله ما آیا نے فرمائی ہے کہ پانچ مرتبہ (۲۰۰) ساسا ویں وجہ : جب تک بچہ کی عورت کا دودھ نہ بے وہ عورت اس پر حرام نہیں ہوتی ایک دو دفعہ کا چکی لگانا موجب حرمت نہیں تم نے یمال تو ہمی کمہ دیا کہ اس سے قرآن پر زیادتی لازم آتی ہے۔ لیکن جمال تممارا مسئلہ تھا وہال تم نے جھاؤیان ڈال کر اسے لیا۔ حالا نکہ وہ حدیث بھی غیر ثابت اور مسئلہ قرآن سے زیادتی والا۔ لینی تم نے کما کہ دس درہم سے کم مر کامقرر کرنا جائز نہیں ہمی حکمت تم نے اس مسئلے میں برتی کہ جب تک دس درہم کی چوری نہ ہو ہاتھ نہ کاٹا

جائے اور کہ دیا کہ یہ تو بیان ہے۔ کیونکہ لفظ سارت میں اجمال ہے اس کا بیان حدیث میں ہے۔ واہ واہ۔ یمال بیان ہو گیا اور رضاعت کے مسلے میں بیان نہ بنا وہاں بھی ہو قرآن میں اجمال ہے 'فرمان ہے : ﴿ وَاُمَّهَا اُنْکُمُ الاَّ بِی اَرْضَعْنَکُمُ ﴾ (نساء: ٣٣) بناؤ جو جو توجیہ تم چور کے حکم میں کرو گے کیا اس حکم رضاعت میں نہیں ہو سمتی کیئن تم تو ہی امریا چال چلو گے ایک قدم اوھر ایک اوھر- رضاعت کے مسلے کو ماننے سے فدہب ٹوٹنا ہے اس لیے اسے نہیں مانا چوری کی حد مقرر نہ کرنے سے فدہب ٹوٹنا ہے اس لیے اسے نہیں مانا چوری کی حد مقرور نہ کرنے سے فرہب ٹوٹنا ہے اس لیے حدیث کی تقییل کے ڈھنڈورے کے لیے تم فرہب ٹوٹنا ہے اس لیے اس لیے اس میں قرآن پر زیادتی ہوتی ہے نے ایک ظاہری آڑ اور بات بنا لی کہ ہم نے رضاعت کو پانچ سے مقید اس لیے نہیں کیا کہ اس میں قرآن پر زیادتی ہوتی ہے اب جب تم سے کما گیا کہ چوری میں دس درہم کی قید کیوں لگائی یہ بھی تو قرآن پر زیادتی ہے تو تم اپنا سا منہ لے کر پیٹھ گئے اب جب تم سے کما گیا کہ چوری میں دس درہم کی قید کیوں لگائی یہ بھی تو قرآن پر زیادتی ہے تو تم اپنا سا منہ لے کر پیٹھ گئے لیکن پھر ذہبی تعصب نے اچھالا لیا تو تم نے کما کہ یماں تو بیان ہے لیکن ہم کہتے ہیں بھی بیان رضاعت کے مسلے میں بھی ہے لئنہ ہدایت کرے۔

کڑے کی جرابوں پر مسے کرنے کی حدیث کو تم نے مان کر نہیں دی اور اسے میں اور اسے جو کھور کے میں میں اور اسے جو کھور کے قرآن پر زیادتی کہ کر مردود کر دی لیکن پھر حرام شراب سے جو کھور کے شیرے کی تھی جس میں نشہ پیدا ہو گیا تھا تم نے وضو کرنا جائز بتلایا حالا نکہ یہ حدیث ثابت ہی نہیں اور اس میں نہ صرف یہ کہ قرآن پر زیادتی ہوتی ہو بلکہ قرآن کا بلکہ سارے دین کا خلاف ہوتا ہے۔ سوچو اور سمجھو اور تعصب کو چھوڑو۔

میت کی طرف سے روزے اور ج کی حدیث کو تم نے مروو کر دی اور ج کی حدیث کو تم نے مروود کر دی اور ہی ہتھیار حدیث کے کہ انسان کے لیے وہی ہے جو عمل وہ کرے (جم: ۳۹) لیکن ہم تے ہوچھتے ہیں کہ پھراس فض کی طرف سے تم نے ج کی انسان کے لیے وہی ہے جو عمل وہ کرے (جم: ۳۹) لیکن ہم تم نے پوچھتے ہیں کہ پھراس فض کی طرف سے تم نے ج کی کام جائز کیے کہ دیے جو مدہوش پڑا ہوا ہے۔ اسے تم نے قرآن پر زیادتی گیوں نہ کی؟ یمال تو تم نے دامن حدیث میں پناہ لی۔ اچھاکیا لیکن پھراور جگہ اس پردے کو چاک کیوں کر دیا؟ تم نے کہا کہ جو خطا سے کی کو قل کر دے اس کی دیت اس کے اصلی مال باپ کے رشتے داروں پر ہے کیونکہ حدیث میں ہی ہے بہت اچھاچھا چٹم ما روشن دل ماشاد۔ لیکن کیا ہم بادب عرض کریں کہ یمال وہ قرآنی آیت کیا ہوئی؟ قرآن میں تو تھا کہ کی کا بوجھ کی پر نہیں جو مخص جو کرے وہ اس پر ہے۔ مورش کریں کہ یمال وہ قرآنی آیت کیا ہوئی؟ قرآن پر نہیں کی بلکہ اجماع سے کی ہے تو ہم کمیں گے کہ جھوٹے ہو یہ بیں حضرت عثان تی دیاتھے جو تابعین میں سے ہیں اور فقہا میں شار کیے جاتے ہیں' وہ فراتے ہیں کہ اس صورت میں دیت تاتی پر بہی ہو دیتے ہم مانے لیتے ہیں کہ اس پر اجماع ہوا تو طبح ہوگیا کہ قرآن پر خمی مانے لیتے ہیں کہ اس پر اجماع ہوا تو طبح ہوگیا کہ قرآن پر حدیث سے زیادتی کرنے کے جواز پر اُمت کا اجماع ہوا تو خوبی کہ تی کہ اس پر اجماع ہوا تو طبح بھی مان لو چلو جھڑا گیا ہے مسئلہ بھی صاف ہوا ہوگی اور پھر تھایہ کا قصہ بھی کٹ گیا۔ آؤ بعنگیر ہو جگہ بھی مان لو چلو جھڑا گیا ہے مسئلہ بھی صاف ہوا ہوگی اور پھر تھایہ کا قصہ بھی کٹ گیا۔ آؤ بعنگیر ہو جگہ بھی مان لو چلو جھڑا گیا ہے مسئلہ بھی صاف ہوا ہو کی اور بھر تھایہ کا قصہ بھی کٹ گیا۔ آؤ بعنگیر ہو جگہ بھی مان لو چلو جھڑا گیا ہے مسئلہ بھی صاف ہوا ہو کی صاف ہوا ہوگی اور پھر تھایہ کا قصہ بھی کٹ گیا۔ آؤ بعنگیر ہو

تم نے صلیح حدیث شریف کورد کردیا کہ احرام والے کو جمال وہ روکا جائے حلال ہو جانا چاہیے (۲۰۹۳) ۱۳۹ ویں وجید : تم نے کمایہ تو قرآن پر زیادتی ہو جاتی ہے 'اس لیے ہم اسے نہیں مانے قرآن میں ج عمرے کے پورے کرنے کا تھم موجود ہے۔ (القرة: ۱۹۱) پھریہ حدیث ہم کیسے مان لیں؟ لیکن ہم کہتے ہیں کہ پھر لبن مخل کی تحریم کی

حديث تم نے كيول مان لى؟ وہ بھى تو قرآن پر زيادتى ہے۔

شرمگاہ کو چھو لینے ہے وضو کی حدیث اور اونٹ کے گوشت کھانے ہے وضو کی حدیث اور اونٹ کے گوشت کھانے ہے وضو کرنے کی حدیث اور (۲۰۴۲) کے ۲۰ وس وجہ نے تم نہیں مانے اور کہتے ہو کہ یہ قرآن پر زیادتی ہے اللہ تعالی نے صرف پافانے ہے وضو کو گیے تو ڑ دیا؟ قے ہے وضو کو گئے تو ڑ دیا؟ ہے ہے وضو کو گئے تو ڑ دیا؟ ہے تھے کر دی؟ اور کیوں کر دی؟ ہم ہے اگر کوئی پوچھے تو ہم تو اس سمجھ کو سلجھا سکتے ہیں۔ بات یہ ہے کہ شہیں تمہارے امام سے غرض ہے تمہارا ایمان ہے کہ حدیث سے تو قرآن پر زیادتی نہیں ہوتی لیکن تمہارے امام کوئی اوئی سا مخبض بھی کہہ دے تو تم فوراً مان لیتے ہو دل سے مان لیتے ہو اور زبان سے کہ دیتے ہو کہ واہ بھلا یہ کوئی فلط بات کہ سکتے ہیں؟ ضرور کوئی دکیل ان کے پاس ہوگی۔ اس وقت تو تم دلیری سے قرآن کا بھی مقابلہ کرنے کو پیٹے جاتے ہو۔ لیکن جب کی حدیث کو اپنے امام کے قول کے خلاف پاتے ہو تو بیسیوں ممکن چلوں سے بلکہ ناممکن کرنے کو پیٹے جاتے ہو۔ لیکن جب کی حدیث کو اپنے امام کے قول کے خلاف پاتے ہو تو بیسیوں ممکن چلوں سے بلکہ ناممکن کو صراحتاً قرآن پر زیادتی ہے اور زیادتی جو ہائے ہائے غضب ہو جائے گاس حدیث کو مانا اور کلام اللہ روٹھا بلکہ چھوٹا۔ یہ چھوٹا۔ یہ تو صراحتاً قرآن پر زیادتی ہے اور زیادتی تو ہوئی جاور صدیث سے تھوٹا۔ یہ تو آن منسوخ نہیں ہوتا پس پس اس حدیث کو لیتا ناجائز۔ ہو آئا مقلدہ اپنے ایمان کو شولو کہ قول امام پر دل کھل گیا مخالفت قرآن کی بھی پرواہ نہ کی اور حدیث رسول ملٹائیا پر دل بھل گیا تاش نے۔ ہوگیانہ مانے کے سو حیلے تراش لئے۔

جنابت کے عنسل میں حنی زیادتی ہے۔ یہاں تو مان لیا اور وضو کرتے ہوئے ٹاک میں پائی چڑھانا واجب مانا ہے حالانکہ یہ حدیث میں موجود ہے اسے قرآن پر زیادتی ہے۔ یہاں تو مان لیا اور وضو کرتے ہوئے ناک میں پائی دینے کا حکم جو حدیث میں موجود ہے اسے قرآن پر زیادتی کمہ کر چھوڑ دیا دونوں چیزیں جدیث سے ثابت دونوں چیزیں قرآن سے زاکد کوئی فرق دونوں میں نہیں لیکن حفیوں کے انصاف کا ماتم دیکھئے کہ ایک کو مانا ایک حدیث مقبول ایک مردود۔ وجہ اس کے سوا پچھ نہیں کہ فقہ کی کابوں کا بیہ مسللہ ہے وہ نہیں جو تھا اس کے لیے کمہ دیا کہ ہم حدیث کو مانتے ہیں جو نہ تھا وہال حدیث سے صاف انکار کردیا۔ فالی الله المشتکی۔ یہ تو صرف حیلہ سازی ہے کہ ہم اس جدیث کو اس لیے نہیں مانے کہ قرآن پر زیادتی لازم آتی ہے۔ ہم کتے ہیں پھرایی ہی حدیث کو اور جگہ کیوں مان لیا؟ خیر تم جو چاہو کرو ہم تو یہ ایمان رکھتے ہیں کہ پیغیر خدا ساتھ کیا گی ثابت غیر منبوخ حدیث ایک بھی قابل رد نہیں۔

کی بھی تو صرف قیاس سے جو محض فاسد اور واہی ہے۔

حدیث میں ہے اور حدیث بھی بالکل صحیح اور صریح ہے کہ جس عورت کو آخری طلاق ہو گئی اس کے خلاف ہے اگر اسے لیس تو قرآن کا منسوخ ہونالازم آتا ہے لیکن ایک ضعیف اور غیر صحیح حدیث کو لیے کرتم کہتے ہو کہ لونڈی کی عدت دو حیض ہیں اور اس کی طلاقیں بھی دو ہی ہیں بتلاؤ کیا ہے قرآن پر زیادتی نہیں ہے؟ اور قطعاً ہے لیکن تہماری ہے اصولی کا بیر صاف نمونہ ہے کہ کمیں جم نہیں سکتے۔

تم نے اللہ کے ساتھ اجابی اللہ کے سے پنجبر ساتھ کے حدیث کو رو کر دیا جس میں ہے کہ مقول کا وارث تیوں الادم) اس وجہ : چیزوں میں سے ایک کا مخار ہے یا تو دیت لے لے۔ یا تصاص لے لے۔ یا معاف کر دے۔ تم نے کمہ دیا کہ یہ قرآن پر زیادتی ہے۔ لیکن پھر تم نے ایک بدترین وائی فاسد اور محض غلط قیاس لے کراپنے ہاں کا مسئلہ بنالیا کہ اگر کسی نے دو سرے کو برا سارا پھر مار کراس کا دماغ پاش پاش کر دیا کہ بھیجا نکل کر زمین پر گر پڑا تو بھی اس پر قصاص کہ اگر کسی نے دو سرے کو برا سارا پھر مار کراس کا دماغ پاش پاش پاش کر دیا کہ بھیجا نکل کر زمین پر گر پڑا تو بھی اس پر قصاص نہیں۔ حالا نکہ جس سے تم اس شری مسئلے میں بھاگے سے وہی یماں بھی ہے۔ قرآن پر زیادتی اس سے بھی ہو رہی ہے دیکھو قرآن میں تو ہے : ﴿ فَمَنُ اعْمَدُی عَلَی اللہ اللہ عَلَی اللہ اللہ کے بدلے جان ہے اور آیت میں ہے : ﴿ فَمَنُ اعْمَدُی اللہ اللہ کے رسول ساتھ ہے کہ اللہ کی خلاف کیا اور ایماں بھی خلاف مسئلے کو لے لیا۔ اللہ کے رسول ساتھ ہے کا وہاں بھی خلاف کیا اور ایماں بھی خلاف کیا۔ بی ہے تقلید کے ساتھ اتباع نبوی جمع نہیں ہو سی ۔

حدیث کو آزادی سے مان سکو گے اور ان پر عمل کر سکو گے۔ واللہ! یہ تقلید تو ہر جگہ سبز باغ دکھا کر تہمیں حدیث سے ہٹاتی اور قول ائمہ و فقهاء کی طرف جھاتی رہے گی جس جیلے سے ہو سکے گا حدیث کی توڑ مروڑ کرتی رہے گے۔

اللہ جانتا ہے کہ تم نہ صدیث کو مائے ہو اللہ جانتا ہے کہ تم نے تو اپنے ہاں کے مسائل سے دنیا کو منوا ذیا ہے کہ تم نہ صدیث کو مائے ہو اللہ کا مہام من ہو ہو اگر کوئی آبت اس کے موافق مل گئی پھول گئے اگر الموافق آئی بھول گئے۔ اگر کوئی صدیث مطابق نظریزی بغلیں بجانے گئے اگر طاف دکھائی دی ڈنڈے بجانے گئے۔ دیھو اپنا طریقہ عمل دیھو۔ بالکل صبح صاف صریح صدیث میں تفاکہ جس نے اپنے جانور کا دودھ تھن میں روک کر دو سرے کو دھو کہ دے کہ تین دن میں دھوک کو ظاہر ہونے پر واپن کر دے ادار ساتھ ہی ایک صلی تھجور کا دے دے۔ لیکن آو! تم اس صدیث کے منکر بلکہ مخالف ہو بلکہ دشن بن بیٹھے ہو۔ نمایت بے شری اور بح حیائی کے ساتھ اسے دھی دے دیے ہو اور دنیا کے سامنے اپنے اسلام کا ثبوت دینے کے لیے اور اپنے عیب کو چھپانے کیلئے کہ ساتھ اسے دھی در ایک تعمیں گئی ہو کہ ہم اسے اس لیے نمین لیت کہ مخالف قرآن ہے ' ذا کدا قرآن ہے۔ لیکن ہم کہتے ہیں کہ پھر کیا وجہ کہ تم کے یہ مسئلہ نکالا کہ لڑائی میں چور کے ہاتھ نہ کا شنے چائیس کیا یہ قرآن پر زیادتی نہیں کرتے اس لیے کہ یمال غلاف کرنے میں قد کا مسئلہ بنا ہو کہاں خلاف کو ظاہر تک نہیں کرتے اس لیے کہ یمال غلاف کرنے میں قد کا مسئلہ بنا ہے وہاں خلاف نہ کرنے میں بنا تھا اور در اصل خلاف ولاف ولاف کو اتنا تھیٹے ہو کہ کہتے ہو کہ دار الحرب میں بھی میں اگر یہ مان بھی لیں تو پھر یمال کیا ہو گیا؟ تم تو اپنے اس خلاف ولاف ولاف کو اتنا تھیٹے ہو کہ کہتے ہو کہ دار الحرب میں بھی صد ساقط ہے۔

تم نے ایک ضعف اور باطل روایت کو لے کر کما کہ جو مجھلی پانی کے تھیڑوں سے پانی میں مر الالا) کم وال مسئلہ: جائے وہ حلال نہیں۔ کیوں صاحب کیا یہ قرآن کے خلاف نہیں؟ کیا قرآن میں یہ آیت نہیں؟ کہ : ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ صَیْدُ الْبَحْوِ وَ طَعَامُهُ ﴾ (ما کدہ: ۹۱) صحابہ کرام رُحیات فرماتے ہیں کہ اس آیت میں سمندر کا شکار حلال ہے اس سے مراد تو وہ جو زندہ ہاتھ گے اور اس کا طعام حلال ہے اس سے مراد وہ جو اس میں مرگیا ہو۔ حصرت صدیق رہائے ' اس سے مراد تو وہ جو زندہ ہاتھ گے اور اس کا طعام حلال ہے اس سے مراد وہ جو اس میں مرگیا ہو۔ حصرت صدیق رہائے کہ علاوہ حدیث کے حضرت ابن عباس رہی و فیرہ سے اس آیت کی کی تفیر معقول ہے۔ تہمارا یہ مسئلہ خلاف قرآن ہونے کے علاوہ حدیث کے بھی خلاف ہے۔ پس یمال تم نے حدیث چھوڑی ترآن

چھوڑا ' موافقت حدیث مع قرآن بھی چھوڑا۔ اور اپنے ندہب کے بدلنے کو تم نے گوارا نہ کیا ہے ہے تقلیدی حرکت۔

م نے یہ تحدیث لے کی کہ ہرایک کچلی والا در ندہ اور ہرایک پنج والا پر ندہ حرام ہے۔ ٹھیک (سا۲) ۲۱ موال مسئلہ:

ہم بھی اسے لیتے ہیں لیکن ہم کتے ہیں کہ یہاں تمہارا وہ اصول کہاں گیا؟ یہ بھی تو قرآن پر زیادتی ہے۔ اگر یہ باوجود زیادتی ہونے ، باوجود نائخ ہونے کے قابل تقیل و تسلیم ہے تو وہ حدیث بھی الی بی ہے جس میں ہے کہ گھوڑا حلال ہے لیکن افسوس کہ تم نے اسے نہ مانی اور کہ کہ دیا کہ وہ مخالف قرآن ہے اور ذائد از قرآن ہے حالانکہ جھوٹ ہے ' نہ قرآن کے خالف ہے ' نہ قرآن کے خالف ہے ' نہ قرآن پر زیادتی ہے۔ جو کیفیت حرمت ورندوپر ند کی حدیث میں تھی وہی اس

قاتل کو ورثے سے محروم کرنے کی حدیث اپنے لڑکے کے قاتل کے قصاص نہ لینے کی حدیث تم اس کا اور کا دیث تم اس کے حدیث تم اس کے معروم کرنے کی حدیث تم اس کے معروب کے اور صحت سند میں بھی بید حدیثیں ایسی بہت صاف نہیں ہیں۔ لیکن پھر تم نے اس حدیث کو رد کر دی جس میں ہے کہ آنخضرت ما تھا ہے خضرت صفیہ وہ آپ کو آزاد کیا اور اس آزادی کو ان کا ممر مقرر فرمایا اور اس سے وہ آپ کی بیویوں میں داخل مو کی لیکن تم اسے نہیں مانتے اور کوئی بات نہیں۔ اور کوئی بات نہیں۔

حدیث میں ہو جہ اسلام کی جات ہے۔ صراحاً قرآن پر زیادتی ہے لیکن نہ تو اس کے ضعف پر تم نے نظر کی نہ اس کی زیادتی ہے لیکن نہ تو اس کے ضعف پر تم نے نظر کی نہ اس کی زیادتی قرآن نے تہیں روکا۔ تم نے تو اس صدیث کو لے کر کمہ دیا کہ اس میں دلالت ہے کہ زبردستی اکراہ کی جالت میں کوئی دلاتی دے تو بھی ہو جائے گی۔ لیکن پھر تم نے اس صدیث کو نہ کی جن میں صراحت مع جمعت ہے کہ جس کا دیوالیہ نکل جائے اور اس کے پاس کمی کا مال پہنسہ ہو تو جس کا وہ مال ہوئی جن تما اس کا حقد ارجے ہے گئی کوئکہ قرآن میں ہے اپ آئیں کے مال باطل سے نہ کھاؤ۔ (البقرة: ۱۸۸۸) مسلمان بھائیو یہ تو صرف ڈھونگ ہے کہ اس لیے حدیث کو نہیں لیتے کہ قرآن چھوشا ہے۔ نہیں بلکہ صاف بات ہے کہ اس لیے نہیں لیتے کہ قرآن چھوشا ہے۔ نہیں بلکہ صاف بات ہے کہ اس لیے نہیں لیتے کہ ذہب ٹوشا ہے۔ تم آپ خور کرو کہ یہ حدیث تو بالکل قرآن کے اس فرمان کے موافق ہے کیونکہ ایک محفص نے اسے مال دیا ہے اس کی قیمت اسے نہیں بپنی مال بجنسہ دیوالئے کے پاس ہو قران کی مال سے نہ دیوالئے کے پاس ہو تو اس میں سے دیا گیا تو اس کی ممانعت قرآن میں ہے کہ کسی کا مال باطل سے نہ دیوایا گیا اور دو سرے قرض خواہوں کو اس میں سے دیا گیا تو اس کی ممانعت قرآن میں ہے کہ کسی کا مال باطل سے نہ دوایا گیا اور دو سرے قرض خواہوں کو اس میں سے دیا گیا تو اس کی ممانعت قرآن میں ہے کہ کسی کا مال باطل سے نہ لو۔

قرآن نے سے فرمایا ہے کہ جو باتیں انسانوں کی ہوں ان کی پابندی نہیں ہو سکتی نہ وہ نبھ سکتی ہیں۔

(۲۱۲) میں وجہ نے تقلید خود انسانی اختراع ' پھر جو اصول نکالے گئے وہ صرف تقلید کی بنیاد کو مضبوط کرنے کے لئے۔

اس لیے نہ تقلید نبھ سکی نہ اصول قائم رہ سکے۔ جس کا امام ہو تو اس کی قرآت اس کی قرآت ہے۔ اس مدیث کو حفی حضرات سب لیتے ہیں اور مطلق خیال نہیں کرتے کہ اس سے قرآن پر زیادتی لازم آتی ہے اور سے ہمارے اصول کے خلاف ہے۔

قرآن میں ہے انسان کے لیے وہی ہے جو خود اس کا اپنا عمل ہو۔ یمال تو اصول تو ڑا حدیث کی (حالانکہ حدیث میں وہ ہے ہی فرسی جو سے اور صریح بھی ہے اور صریح بھی ہے اس میں بہیں جو سے لے دہے ہیں نہ حدیث میں جو اور شابت ہے) لیکن اب اور حدیث آئی جو صبح بھی ہے اور صریح بھی ہے ' اس میں

ہے کہ موت کے بعد بھی احرام کا تھم باقی رہتا ہے موت احرام کو تو ڑتی نہیں۔ اسے حفیوں نے نہیں لیا اور یہاں اپنے اس ترک کردہ غلط اصول کی پناہ پکڑی اور کہا کہ بیہ حدیث قرآن پر زیادتی کی ہے۔ کیونکہ قرآن میں ہے تہمیں تہمارے اعمال کا بدلہ ہی طے گا۔ حدیث میں بھی ہے کہ انسان کے مرتے ہی اس کے اعمال منقطع ہو جاتے ہیں۔ دیکھا آپ نے وہاں ضعیف حدیث کے لینے سے اور آیت قرآنی کا خلاف کرنے سے ذرہب بنا تھا تو یوں کرلیا یہاں حدیث کو چھوڑنے اور اسے صاف جواب دینے سے ذرہب بنا تھا تو یوں کرلیا یہاں حدیث کو چھوڑنے اور اسے صاف جواب دینے سے ذرہب بنا تھا تو یہ کرلیا غرض ذرہب سے ہے۔

اعضاء وضو کے دھونے میں ایک کے بعد دوسرے کا دھونا واجب قرار دیتے ہوئے آخضرت کا دھونا واجب قرار دیتے ہوئے آخضرت کے بعد دوسرے کا درا ساحصہ سادہ چھوڑ دیا کے دیا ہے ہوئے اپنے قدم کا درا ساحصہ سادہ چھوڑ دیا تھا کہ وضو اور نماز کو لوٹاؤ۔ چونکہ یہ مسئلہ حفی نہ بہ کے ظاف ہے اس لیے حفیوں نے اس مدیث کو نہیں مانا اور جواب میں یہ عذر کیا کہ یہ کتاب اللہ سے زیادہ ہے۔ لیکن حفی نہ بہ کا مسئلہ ہے کہ کم سے کم مدت حیض کی تین دن ہے اور زیادہ سے زیادہ دس دن۔ اس کے ٹابت کرنے کے لیے جھٹ سے ایک ضعیف مدیث کو لے لیا۔ طالا تکہ یہ بھی قرآن پر زیادتی ہے۔ لیکن وہاں اس نیادتی نے نہ ب بگاڑا تھا اس لئے قابل ترک تھی یمال یہ زیادتی نہ بہ بناتی ہے اس لیے کہ جے سے لگانے کے قابل ٹھرگئی طالا تکہ انصاف کی روسے پہلی مدیث صبح تھی دوسری صبح نہیں۔

دنیا کے بھلے لوگوا و معالی خدا کی۔ دیکھو حنیوں کو رسول اللہ ملگالیا کی حدیث کو نہیں مانے حضور کا محال اللہ ملگالیا کی حدیث کو نہیں مانے حضور کا محال اللہ ملگالیا کی حدیث اللہ بھر ولی کے کمی عورت نے نکاح کر لیا تو اس کا نکاح باطل ہے۔ چو نکہ حفی ندہب میں یہ نکاح ہو جاتا ہے اس لیے اس سے چھوٹے کے لیے حفیوں نے کہہ ویا کہ یہ حدیث کتاب اللہ پر زیادتی کی ہے اس لیے ہم اسے نہیں مانے۔ دیکھو قرآن میں ہے اضیں اپ خاد ندول سے نکاح کرنے سے نہ روکو۔ جب وہ عدت پوری کر چکیں تو مروت اور دستور کے مطابق جو وہ اپنے لیے کریں اس میں ان پر کوئی گناہ نہیں۔ (البقرة: ۱۳۳۲) اچھا یہاں تو یہ کیا لیکن پھر قرآن پر زیادتی کرنے کو خود ہی بیٹھ گئے اور کما کہ نکاخ میں گوائی شرط ہے کوئی ان سے پو چھے کہ یہ دونوں چزیں قرآن میں بیان نہیں نہ ولی کا ذکر ہے نہ شاہد کا۔ ولی کو تو تم نے نہ مانا حالانکہ صحح حدیث میں ہے لیکن شاہد کو مان لیا حالانکہ وہ حدیث بالکل ہی ضعیف ہے اور تعجب سا تعجب تو یہ ہے کہ حفی اپنے اس مسلے پر صدیث میں ہے لیکن شاہد کو ایوں کے نہیں ہوتا پھر کہتے ہیں ولی کی خوورت نہیں نہ گواہوں کی عدالت کی ضرورت نہیں نہ گواہوں کی عدالت کی ضرورت ہوئے۔ آپ نے دیکھا کیسے بنتے ہیں؟ کیسے بھری کے کہتے ہیں؟ کہتے ہیں؟ کہتے ہیں؟ یہ سب بے پینیوے کے بدھنے اور تھالی کے بینگن اس لیے ہیں کہ کئی طرح نہ بین جائے اس پر حوف نہ آنا چاہوں کی عدالت کی ضرورت نہیں بوتا پھر ہے۔ اور چھوٹے۔ اور آنا و حدیث بھرے اور چھوٹے۔

(۲۱۹) - (۵۲) - خفیول کے نزویک حدیث سے قیاس اعلی چیز ہے:

اللہ پر (۵۲) - (۵۲) حفیول کے نزویک حدیث سے قیاس اعلی چیز ہے:
اللہ پر اللہ پر اللہ کے خت ہونے میں تو اصولاً تمام مسلمان متنق تھے لیکن قیاس کے بارے میں تو اُمت میں وہ جماعت بھی ہے جو سرے سے اسے معتمرہی نہیں مانتی بلکہ باطل اور دین کے خلاف جانتی ہے۔ گو ایک اور جماعت اسے صحح مانتی ہے لیکن وہ بھی کتاب و سنت کے بعد کے مرتبے کی چیز اسے کہتی ہے لیکن سب حفی انگلے پچھلے بالاتفاق کتے ہیں کہ قیاس ا

سے تھم زاکد از قرآن ثابت ہو سکتا ہے۔ ہم کتے ہیں آخر کیا وجہ؟ کہ تم نے وہی نہیں کہا جو حدیث میں کہا تھا کہ اس سے قرآن کا منوخ ہونالازم آتا ہے۔ اگر تمہاری طرف سے کہا جائے کہ قرآن قیاس کی صحت کو اس کے معتبر ہونے کو اور اس سے احکام کے ثابت کرنے کو مانتا ہے پس ہم قرآن کے موجب سے نہیں نظے اور نہ قرآن پر ہم نے زیادتی کی بلکہ وہی کیا جو قرآن نے سکھایا تھا۔ ہم کتے ہیں بعینہ یمی تقریر حدیث کے بارے میں بھی ہو سکتی ہے۔ لیکن افسوس تمہیں رائے میں وہ لفف آتا ہے جو حدیث میں نہیں آتا۔ حالا نکہ حدیث قیاس سے کمیں زیادہ صلاحیت والی ہے، قیاس تو جمتدوں کے اجتماد کا فضلہ ہے جو کمی وفت بھی خطا سے الگ نہیں ہوتا برخلاف اس کے حدیث رسول معصوم ماٹھیا کا قول ہے جو معصوم ہے جن کی اجباع ہم پر منجانب اللہ فرض ہے۔ اگر تمہاری طرف سے کہا جائے کہ قیاس تو اللہ اور رسول ماٹھیا کے الفاظ کے مطلب کو بیان کر دیتا ہے وہ قرآن پر زیادتی نہیں بلکہ تفیرہ و قرآن سے الفاظ کے مطاب کو بیان کر دیتا ہوتی ہے کہی اجمال کی تفصیل رسول مناہ ہوتی ہے کہی اجمال کی تفصیل رسول مناہ ہوتی ہے کہی اجمال کی تفصیل موتی خام وی خام کی بیان ہوتا ہے کہی تو قرآن کے الفاظ سے جو مراد ہے اس کو بیان کر دیں۔ خبیث چریں حام کر دیں۔ اب جو ہمو قیاس کا میان ہوتا ہے کہی مہم کی توضیح ہے یا ممانعت کی تفصیل ہے یا طال و حرام کا بیان ہے۔ کین افسوس تمہارے بھی حدیث کو قیاس کا درجہ بھی حاصل نہیں۔

"اب ہم اس بحث کو ختم کرتے ہیں اور پھراسی بحث کی طرف لوٹے ہیں جے ہم نے ناتمام چھوڑا تھا۔ پس ہم پھرسے ان حدیثوں کو بیان کرتے ہیں جنمیں حنفیہ نہیں مانے نہ ان پر عمل عقیدہ رکھتے ہیں۔ اس سے پہلے پانچ مسائل و مقامات ایسے بیان ہو چکے ہیں۔ ان سے آگے اور سنیے؟"

(۲۲ فیمان بن بیش و اولاد کے درمیان اور فرمایا الله سے درو اور اپنی اولاد میں مدل و انساف گائم رکھو۔ ای روایت میں ہے کہ میں مثال نے عمل کرنے کا تھم دیا اور فرمایا اللہ سے درو اور اپنی اولاد میں عدل و انساف گائم رکھو۔ ای روایت میں ہیہ بھی ہے کہ میں ظلم پر گواہ نہیں رہتا ہیں کی کو دینا کمی کو نہ دینا اسے آپ نے ظلم فرمایا اسی میں ہیہ بھی ہے کہ آپ نے فرمایا ہی درست نہیں اور فرمایا اس پر میرے سواکسی اور کو گواہ کر۔ بیہ فرمان صرف بطور دانٹ دیٹ کے تھا ورنہ کون ساملمان تھا جو اس پر گواہ ہے ہے انکار کر چکے ہوں اور کون ساملمان تھا جو اس پر گواہ ہے ہی ہوں۔ خلاف عدل بھی کہ چکے ہوں اور خود اس پر گواہ بیٹ ہی خوا اور کی کون ساملمان تھا جو اس پر گواہ ہے ہیں۔ خلاف عدل بھی کہ چکے ہوں اور خود اس پر گربیت فاہت ہے انکار کر چکے ہوں اور کا حکم کتاب اللہ میں ہے جس عدل کی وجہ سے آسان و زمین قائم ہیں جس پر شریعت فاہت ہے اور جے شریعت نے قابت بالک والمت بالکل کا حکم کتاب اللہ میں ہو جا ہے دول کی حدیث ہے۔ اس کم کو لوٹائے کیلئے واضح ہے اس کے الفاظ بہت صواحت والے ہیں گین اس صاف اور کھلی حدیث کو حنی نہیں مانتے۔ اس تھم کو لوٹائے کیلئے واضح ہے اس کے الفاظ بہت صواحت والے ہیں کا اپنی اولاد سے اور اسے مال باپ سے ذارہ حقدار ہے اور دوسرے سب لوگوں سے بھی۔ کہتے ہیں کہ اس خاب مور ہی کہ اپنی مال کا اپنی اولاد سے اور اسے خال فرمانے کہ حدیث ہو مقتابہ ہو سے کہی۔ کہتے ہیں کہ مدیث ہو مقتابہ ہو سے کی وریے میں کی بیٹی کرنے کا اختیار ہے اس طرح اپنی اولاد کو بھی۔ آپ خیال فرمانے کہ حدیث ہو مقتابہ ہو سال کی۔ رائے لے کی اور صرح حدیث میں جو تھا اسے رد کردیا۔

(2) جو جانور دودھ روک کر بیچا جائے اس کے بارے کی جو حدیث ہے' صاف ہے' صریح ہے' (۲۲) ۲۰ ویں مثال : صحیح ہے' لیکن حقی ندہب اسے نہیں مانا قیاس سے اسے رد کرتا ہے اور کبی یہ بھی کمہ دیتا ہے کہ یہ اصول کے خلاف ہے اس لیے مقبول نہیں۔ جو اب: اصول دراصل کراب اللہ' سُنت رسول اللہ 'اجماع امت اور قیاس صحیح ہے جو مطابق کراب اللہ و سُنتِ رسول اللہ سائھ کیا ہو۔ صحیح حدیث خود ہی اصل ہے پس یہ قول سراسر لغو ہے اس قول کا تو یہ مطلب ہوا کہ اصل مخالف اصل ہے اس سے زیادہ واہی بات اور کیا ہوگی؟

بقیہ وہ حدیثیں جہیں حنفی فرجب نہیں مانیا:

ہے ہی نہیں کلام اللہ اور کلام الرسول- ان کے سواجو ہو ان کی مواجو ہو ان کی طرف راجع ہے پس حدیث خود بنفہ مستقل دلیل ہے اور قباس تو زیادہ سے زیادہ فرع ہے۔ پھر کیا اندھیر ہے کہ اصل کو فرع سے دھکے دینے گئے؟ امام احمد روائیہ فرماتے ہیں کہ قباس تو کی اصل پر ہوتا ہے لیکن ان قبای جماعتوں کا عجیب حساب ہے یہ قو اصل تک آگر اسے ڈھا دیتے ہیں پھر قباس کرنے لگتے ہیں ذرا بتلاؤ تو تم قباس کرو گے کس چز پر؟ ساتھ ہی یہ کسی یاد رہے کہ یہ بھی تمہارا قول ہے ورنہ ہم تو کہتے ہیں کہ حدیث مصراۃ مطابق قباس ہے جیسے کہ ہم نے مع دلا کل واضح کر دیا ہو اور ہم نے پوری طرح ان لوگوں کے قول کی تردید کر دی ہے جو کہتے ہیں کہ یہ حدیث ظاف قباس ہے بلکہ ہم نے تو بیا باہلہ ہم نے تو بین ہو ابیت کیا ہو کہ مسلہ نہیں سے بلکہ شریعت کے کل مسائل قباس باطل کے صرح خلاف قباس سے خلاف نہیں۔ باتی رہا قباس باطل سو من لو ایک ہی مسئلہ نہیں بلکہ شریعت کے کل مسائل قباس باطل کے صرح خلاف ہیں۔ عقد دو نہیز جس میں جھاگ آگئے ہوں جس میں نشہ پیدا ہوگیا بلکہ شریعت کے کل مسائل قباس باطل کے صرح خلاف ہیں۔ عقد دو نہیز جس میں جھاگ آگئے ہوں جس میں نشہ پیدا ہوگیا بواس سے وضو کر لینا تو تہمارے زدیک مطابق اصول؟ اور یہ حدیث خلاف ہوں؟

(۸) سُت صحے صریحہ محکمہ کو عرایا کے عظم میں لوٹا دیا اور متشابہ سے کہ محبور محبور کے بدلے اگر حفیوں کی طرف سے ہم پر اعتراض کیا جائے کہ تر محبوروں کو خشک محبور کو خشک محبور کے بدلے نہ ہی اس صدیث کو جو کہ محکم اگر حفیوں کی طرف سے ہم پر اعتراض کیا جائے کہ تر محبوروں کو خشک محبوروں کے بدلے نہ ہی اس صدیث کو جو کہ محکم صحیح اور صریح ہے تم نے عرایا والی صدیث سے رد کر دیا جو مثنابہ ہے۔ تو ہم جواب دیں گے کہ یہ جناب کو حدیثوں کا درد کب سے ہونے لگا؟ شکر ہے ہمالا تم نے کس حدیث کو محکم تو مانا لیکن ہم کتے ہیں کہ پھر مساوات کا حکم لگا کر تم نے اسے کیوں چھوڑ دی؟ واہ حفیو نہ تو تم نے ممانعت کی صدیث کی نہ عرایا کی صدیث کی۔ بلکہ دونوں کا ظاف کیا۔ اب ہماری سنو بفظہ ہم نے تینوں حدیثوں کو لیا اور صحیح طریق پر لیا۔ ہر شنت کو اس کی وجہ پر مانا اور اس کے مقتضا پر رکھا۔ نہ ایک کو ایک سے دے مارا نہ ایک سے ایک کو ظاف کیا بلکہ تر مجبوروں کو خشک محبوروں سے بچپنا مطلقا ہم نے منع ہم جھا جیسے کہ حدیث میں ہو اور عرایا کی حدیث میں سے اس صورت کو مخصوص سمجھا۔ الجمداللہ تینوں حدیث میں کوئی طاف نہ در ایک بی حدیث میں سے اس صورت کو مخصوص سمجھا۔ الجمداللہ تینوں حدیث میں کوئی طاف نہ در ایک بی حدیث میں اپنی جگہ پر رہیں اور ہم تینوں کہ خالف نہ کوئی رو کرنے کے لائق۔

(۹) قسامہ کی حدیث کو حفیوں نے نہیں مانا اور اس صبح صریح محکم حدیث کو اس متشابہ سے رو (۲۲۲۳) ۲۲ ویس مثال : کر دیا کہ اگر لوگوں کو صرف ان کے دعوے سے دلوایا جائے تو ہر محض دو سرے کی جان و مال کا دعویٰ کرنے لگے گا بلکہ قتم مدعیٰ علیہ پر ہے۔ حفیو!کیاستم ہے جس نے یہ حدیث بیان فرمائی اس نے صرف وعوے سے کسی کو کچھ نہ دلوایا دونوں امرحق ہیں' دونوں منجانب اللہ ہیں' دونوں میں کوئی اختلاف نہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ بات ہی مرے سے غلط ہے کہ قسامت صرف دعویٰ پر ہی دلوایا جاتا ہے وہ نبی جس کی شریعت نے ذنیا کے عقلندوں کو جران کر رکھا ہے وہ شریعت جس کی روشنی نے دنیا کو جگرگا دیا ہے وہ دین جس نے خود بطور اصول فرما دیا کہ ایک پیلو کی مسواک بھی بلا دلیل صرف دعوے سے دنیا کو جگرگا دیا ہے ممکن ہے کہ ایک جان ایک انسان کا خون صرف دعوے سے دلوا دیے ہرگز منیں بلکہ قسامت بھی ایک دلیل ہے اور کھلی دلیل ہے جس کی سچائی ہر زہن میں آ سکتی ہے۔

بلکہ دو گواہوں کی گواہی سے جس قدر غلبہ ظن حاصل ہو سکتا ہے'اس سے زیادہ اس میں موجود ہے۔ جبکہ یہ دیکھا جا رہا ہے کہ مقتول دشمنوں میں پایا جاتا ہے۔ عداوت متحقق ہے ، قرینہ موجود ہے ، اس لیے شارع نے جو مکیم مطلق ہے اس سبب کو سامنے رکھ کر اولیاء مقول میں سے پچاس آدمیوں کی قتم کو وہ درجہ دیا جو صرف دو گواہوں کو حاصل ہے۔ پچاس آدمیوں کو کسی بری الذمہ مخص کے قتل پر سازش کر کے اس کے خلاف جھوٹی گواہی وہ بھی قتم سے دینی عقلاً محال ہے۔ کیا یہ مان لیا گیا کہ پچاس مخصوں میں ایک بھی اتنا سابھلا بھی نہ نظے گا کہ وہ جھوٹی قتم کھانے سے رکے؟ اور ایک بے گناہ کی جان کے دریے نہ ہو؟ اگر عقلندوں کے سامنے سے تھم پیش کیا جائے اور ساتھ ہی حفیوں کا اس سے انکار پیش کیا جائے اور دوسری جانب ان کے ہاں کا یہ مسلم پیش کیا جائے کہ ایک وسمن کے گھریں اس کا دسمن مقتول پایا جاتا ہے لیکن اگر وہ قسم کھا جائے کہ میں نے اسے قل نہیں کیا تو وہ بری الذمہ ہے تو یقیناً سے عقلند دیکھ لیں گے کہ شریعت میں اور فقد میں کتنا فرق ہے؟ یہاں قسامه کی صورت کا انکار؟ اور یمال ایک شخص کی قتم کابیه اعتبار؟ یقیناً اس میں زمین و آسان کا فرق ہے۔ قسامہ عدل ہے اور یہ صورت سراسر ظلم ہے' اس کے تو صاف معنی یہ ہیں کہ دنیا کے امن کو آگ لگا دی جائے اور دنیا میں قتل و غارت کا بازار رونق سے نگایا جائے۔ سمی صحیح عقل والے سے پوچھو تو اس صورت میں اس مقتول کا قاتل وہ سے بتلا تا ہے؟ آیا ای دسمن کوجس کے گھریراس کی لاش مل جائے؟ پاکسی اور کو؟ اور اطف دیکھنے کہ ایک مخص جے چھریوں سے زخمی کیا گیا ہے وہ اپنے خون میں انتظرا ہوا مردہ پڑا ہے اور اس کا دشمن جس سے اس کی عداوت چلی آرہی ہے اسے دیکھا جاتا ہے کہ نگلی چھری ہاتھ میں ہے اور بدحواس کے ساتھ بھاگتا ہوا جا رہا ہے لیکن چربھی فقهاء حنفیہ کا فیصلہ ہے کہ اگریہ جرم قتل کا اقبالی نہیں تو اسے قاتل نہیں کم سکتے اسے قتم کھلائی جائے گی اور اگر وہ کھالے تو حنی عدالت اسے بری کردے گی۔ دیکھا آپ نے سارے قرائن کو چولھے میں جھونک دیئے ایک قتم کی اس قدر وقعت کی گئی اور جس صورت میں شریعت نے ایک نہیں پہاس قسموں كا اعتبار كيا تقااس ير نداق ا زايا كيا اور اس خلاف عقل كما كيا- پس جميس كين ديجة كد محمد بالتيايا كا فيصله سراسرعدل و انصاف والاعقل وسمجھ کے یکسرمطابق! اور فقماء کا یہ فیصلہ غلط اور نرا غلط- سمجھ بوجھ کے یکسرخلاف قسامت کا فیصلہ وہ فیصلہ ہے کہ اگر مقنین جع ہو کر برسوں غور و خوض کریں تب بھی اس سے بہتر فیطلے کی صورت پیدا کرہی نہیں سکتے۔ بلکہ گو ہزاروں برس سوچیں اس جیسی بھی کوئی صورت اور نہیں بنا سکتے۔ قسامت کے اس شری مسلے میں بی آدم کے خون کی حفاظت ہے لیکن زبردست احتیاط کے ساتھ جبکہ پچاس بھلے آدمی ایک محض کے قاتل ہونے پر حلف اٹھارہے ہیں۔ اب بتلاؤ اس کے گنگار ہونے میں کیا شک رہ گیا؟ اس کی تھیک مثال لیجئے ایک شریف مخص کو ہم دیکھتے ہیں کہ نظے سرے اس کے آگے ایک اور مخص ہے جو عمامے باندھے ہوئے ہے اور اس کے ہاتھ میں ایک اور عمامہ ہے ننگے سروالا کمہ رہاہے کہ اس نے میرا عمامہ آبار لیا اور یہ جو ہاتھ میں لیے جارہا ہے یہ میراہی عمامہ ہے اب استے بڑے قرینے سے ہم فیصلہ نہ کریں اور یہ کہیں کہ جس

کے ہاتھ میں عمامہ ہے اگر یہ قتم کھائے کہ میں نے نہیں اتارا تو وہ بری الذمہ ہے تو یہ تو اندھرہ ظلم ہے۔ دیکھتے کھی نگلی ہے۔ چوٹوں اور بدمعاشوں کو دلیر کرنا ہے کہ کرتے جائیں اور قتمیں کھالین یہ قول بھی غلط ہے کہ حدیث قسامہ اس حدیث کے خلاف ہے کہ اگر لوگ صرف اپنے دعوے سے ہی دلوا دیئے جائیں الخ' اس لیے کہ اس حدیث میں صرف دعوے سے ہی اسے حقدار مان لینا ممنوع ہے۔

آپ کا فرمان کہ قسم معاعلیہ پر ہے یہ بھی اس صورت میں ہے کہ مدی کے پاس کوئی دلیل بجزا پنے دعوے کے نہ ہو۔
قرآن کی دلانت موجود ہے کہ جب لعان کے موقع پر عورت قسم سے انکار کر جائے تو اسے رجم کی سزا دے دی جائے گی۔ اس
سے کوئی یہ نہ سمجھے کہ اسے رجم کیا گیا صرف خاوند کی قسم کی بنا پر۔ نہیں بیشک یہ بھی بات تھی اور اس کے ساتھ اس کا
قسمیں کھانے سے انکار بھی تھا۔ کی حال قسامہ کے مسئلے میں ہے کہ الزام ہے قرائن ہیں ساتھ ہی سخت تر قسمیں ہیں اور وہ
بھی ایک دو نہیں پوری پچاس۔ ان دونوں جگہ کی کی دلیلیں ہیں۔ ہر جگہ دلیل جداگانہ ہوتی ہے ہر جگہ دلیل کیسال نہیں
ہوتی۔ کہیں چارگواہ ضروری ہیں' کہیں تین ضروری ہیں' کہیں دو' کہیں ایک گواہ اور ایک قسم کہیں ایک مرد اور عورت بھی ایک ہی۔ کہیں چاس قسمیں' کہیں انکار قسم ' کہیں قرینہ حالیہ' کہیں مالک کا
اپن گم شدہ چیز کی صبح تعریف کر دینا ہی ' کہیں چار قسمیں' کہیں انکار قسم ' کہیں قرینہ حالیہ' کہیں مالک کا
دیوار کی مزدوری کی بہت می وجوہ اور اس کا گرہ بنہ ہونا ان دونوں میں سے ایک کی بنا پر ان کے نزدیک جو اس کے قائل ہیں
دیوار کی مزدوری کی بہت می قرینہ جرم نیہ تو زبردست دلیل ہے اور اس کے بعد کوئی شبہ باتی نہیں رہتا۔

وسوال مسلمہ رسول اللہ میں اللہ علیہ فراتے ہیں کہ تر مجوروں کو فشک مجوروں کے بدلے نہ ہیں۔

' کان اس صاف تھم کو حقی نہیں مانے اور اس حدیث کے خلاف یہ مثابہ آیت کہ اللہ کے وطال کیا ہے پیش کرتے ہیں اور ایک نمایت وائی اور بیودہ قیاس بھی سامنے لا کھڑا کرتے ہیں کہ یہ بٹلاہ تر اور خلک مجوریں دو جنس ہیں یا ایک ہی جنس ؟ اور دونوں تقدیر پر ایک کی تیج دو سری ہے ناجائز نہیں ہو سکتی اور اس کے نزدیک قرآن کی اس آیت ہے اور اس عقلی مساوات سے دونوں ہے اللہ کے رسول اٹھیا ہے فریقے۔ حقیقت یہ ہے کہ جس قیاس قرآن کی اس آیت ہے اور اس عقلی مساوات سے دونوں ہے اللہ کے رسول اٹھیا ہے فریقے۔ حقیقت یہ ہے کہ جس قیاس میں اس کے سے شنت دو کی جاتی ہے اس کی برترین مثال حفیہ نے بمال پیش کی ہے۔ سنو یہ دونوں ایک بی بفن کی ہیں لیکن ایک مورت ہے ممکن نہیں اس کے سوکھنے کے وقت کی مساوات تر ہونے کی حالت میں معلوم ہو ہی نہیں ہی ساتھی گا اور قیاس بھی بھی جا گا کہ رس کی حقیقت حاصل نہیں ہو کہ وقت کی مساوات تر ہونے کی حالت میں معنوع نہ بھی ہوتا تاہم صحیح عقل اور صحیح قیاس بھی بھی فیصلہ کرتا کہ تر محبور خلک محبور خلک محبور کے بدلے نہ نیجی ہوتا اس لیے بیجنا ممنوع بی بیت ہوتی اور قیاس کا اقتصابی یہ یہ نہ ہوتا کہ کہ کہ در کر کو کہ حدیث میں صاف آپکا تھا کہ تر تحبور خلک محبور کے بدلے نہ نیجی جاتا ہیں گیے کہ حمل حالت اس لیے بیجنا ممنوع بیو کو کہ اس او خوالف قیاس اور خالف اصول کہ کر دو کر در کر خوال دور کیا ہیں اور اس حدیث کو نہ یہ استوں کو نہ مات کو مول کے بیجنے کو حرام فرماتے ہیں۔ وہال در کیجور خلک اور کیا ہا اس کے مطابق فرض کرلیا جاتا ہے۔ اس بھری دنیا میں اس دل و دیا جو کہور خلک اور کیا ہا اس کے مطابق فرض کرلیا جاتا ہے۔ اس بھری دنیا میں اس دل و دیا گی اس دل و دیا گی اس دو کو نہ ماتے اس نے جو کھور خلک اور کیا ہا اس کے مطابق فرض کرلیا جاتا ہے۔ اس بھری دنیا میں اس دل و دیا گی اس دو کو نہ ماتے اس نے جو کھور خلک اور کیور ترکے فرق میں سود کو نہ ماتے اس نے قبل سے مقول سے بالکل دور دمار کی کور کی دنیا میں اس دیا گی دنیا میں اس دو کونہ مات کو توں کے بیاتی ہیں ہوتی اور دیا میں اس دو کونہ مات کو توں کے بیاتی اور دور کی دنیا میں اس دو کونہ مات کو توں کے بیاتی اس دور کی نہ مالی کی دور کیا میں اس دور کی نہ مالی کی دور کی دنیا میں اس دور کونہ مالی کی دور کی کیا کی دور کیا ہے۔ اس کی

جانے لیکن پیر کست اور مل میں اسے مان لے۔ ولا حول ولا قوة الا بالله۔

(۱۱) مدیث میں ہے کہ ایک مخص کے پاس صرف چھ غلام تھے اور کوئی مال نہ تھا اس نے (۲۲۵) ۲۲ ویں مثال : مرتے وقت ان سب غلاموں کی آزادگی کی وصیت کر دی۔ لیکن اس کے مرنے کے بعد حضور نے اس وصیت کو ناجائز قرار دے دیا اور تهائی مال میں اسے جاری رکھی دو دو غلاموں کو الگ الگ کیا اور پھر قرعہ اندازی کرے جن کے نام پر قرعہ لکلا ان دونوں کو تو آزاد کر دیا باقی چار کو بحثیت غلام مرحوم کے وارثوں کے سپرد کر دیا لیکن حفی فرہب اس فیصلہ نبوی سے راضی نہیں۔ یہ کتا ہے کہ یہ خلاف اصول سے پھروہ کتا ہے کہ یہ قیاس کے بھی خلاف ہے۔ قیاس سے کہتا ہے کہ یا تو ان میں سے ہرایک مستحق آزادگی ہے یا نہیں ہے؟ اگر ہے تو سے حق اور کی طرف منطل نہیں ہو سکتا۔ اگر نہیں تو پھران میں سے ایک بھی آزاد نہیں ہو سکتا۔ ہم کہتے ہیں کہ اوّل تو اس وجہ سے کہ بیر رائے سُنّت کے مقابل ہے محن مردود ہے پھر بیہ کہ خود بیر رائے بھی غلط ہے صحیح رائے بیہ ہے کہ آزادگی مکث مال میں ہی ہے اور پھر قیاس اور اصول کا ا قضابھی کی ہے کہ یہ کل کاکل ایک ہی جگہ جمع ہو جیسے کہ ایک مخص تین در حمول کی وصیت کرتا ہے اور اس کے پاس ہیں بھی کل یمی تین درہم۔ وارث اس وصیت کو جاری کرتے ہیں تو ظاہرہے کہ جس کے نام کی وصیت ہے اسے ایک ورہم وے دیا جائے گا یہ بھی غلط طریقہ ہے کہ تیوں درہموں میں اس کی ٹانگ اڑائے رکھیں اور ہردرہم میں سے ایک تمائی کا مالک اسے قرار دیں کہ نہ وہ وارثوں کاہی مال رہے نہ اسے ہی ملے جس کے نام وصیت ہے بلکہ ''تو کو نہ موکو چو لھے میں جھو عو۔ " پس بیر شخص جس نے اپنے کل غلاموں کو آزاد کیا ہے اس نے بھی گویا کہ ان کے تیسرے جھنے کی آزادگی کو کہا ہے۔ اس لیے کہ یہ ای تیرے حقے کائی مالک ہے اس سے زیادہ میں اس کی وصیت شرعاً باطل ہے۔ ثلث میں بی وصیت صحیح ہے اس ان میں سے دو کو ثلث مال کرکے ان پر ہی تھم آزادگی لگانا شرعاً عقلاً عرفاً بالکل درست اور مطابق عقل و نقل ہے نہ بد کہ چھ میں سے ہرایک کا چھٹا حصد آزاد اور باتی کے ہرایک کے پانچ حصے غلام۔ کہ نہ تو ان میں سے کوئی آزاد ہونہ ان میں سے ایک بھی بورا غلام ہو نہ وار ثول کے منہ کچھ پڑے نہ غلاموں کو کوئی فائدہ چنچے۔ پس عقلاً بھی شریعت کا فیصلہ درست ہے اور فقہاء کا فیصلہ غلط اور آزردہ ہے۔

(۱۲) ان کا لوٹا دینا سُنتِ صریحہ محکہ کو جبہ کو واپس لینے کی حرمت میں بجزباپ کے یا ذی رخم اسکالہ :

رشتے کے یا خاوند اور بیوی کے یا یہ کہ جبہ کرنے والے کو اس جبہ پرکوئی بدلہ بھی مل گیا ہو۔
پس ان چار صورتوں میں واپسی ممنوع ہے۔ انھوں نے اجبی میں اور ذی رخم رشتے دار میں تفریق کی ہے کہ جبہ قربی رشتے دار کا تو صلہ رخی ہے اور اس کا قطع کرنا جائز نہیں اور اجبی کا جبہ صرف بطور ثواب کے ہے اگر چاہے اسے پورا کرے چاہے نہ کرے۔ ہم کتے ہیں کہ اولاً تو یہ قیاس خلاف حدیث ہے اس لیے مردود اور نامسود ہے۔ دوم اسلئے کہ خود یہ قیاس بھی خلاف قیاس ہے صحیح قیاس ہے کہ جے جو چیز جبہ کی گئی ہے جب اس نے اسے اپنے قبضے میں لیا اس کے لیے اس میں خلاف قیاس میں کہ کو اس کی رضامندی بغیر تھرن جائز ہوا اب جبہ کرنے والے کو اس کی واپسی کا افتیار دینا یہ ہوا کہ وہ دو سرے کی مکیت کی چیز کو اس کی رضامندی بغیر چین سکتا ہے 'یہ تو صریح باطل چیز ہے نہ صرف شرعاً بلکہ عقلاً بھی یہ محض باطل امر ہے۔ رہا باپ کا اولاد کو پچھ دے کرواپس لینا جے تم نہیں مانے اور صدیث میں ہے۔ اس میں بھی مطابق قیاس وہ ہے جو حدیث میں ہے بیٹا باپ کا جزو ہے وہ خود اور اس کا مال باپ ہی کی مکیت ہے ان دونوں میں ایس جھنست ہے جو شدت انصال کی مقضی ہے۔ اجبی میں یہ بیوت نہیں آگر اس کا مال باپ ہی کی مکیت ہے ان دونوں میں ایس جھنست ہے جو شدت انصال کی مقضی ہے۔ ابنی میں بے بات نہیں آگر

کما جائے کہ ہم نے اس کے خلاف جو کما ہے۔ وہ بھی تر دلیل کی بنا پر ہی کما ہے حدیث میں ہے کد جو ہبہ دے وہی اس کا زیادہ حقدار ہے جب تک کہ اس کابدلہ نہ دے دیا جائے۔ امام حاکم اس حدیث کو صحیح بتلاتے ہیں۔ یہ روایت حاکم اور طریق سے بھی لائے ہیں۔ دار قطنی کی حدیث میں ہے کہ ہبہ جب ذی رحم رشتے دار کیلئے ہو تو اس میں لوٹ نہیں سکتا اور روایت میں ہے کہ جو بہہ دے کرلوٹائے وہ ہے تو اس کاسب سے زیادہ حقدار لیکن اسی وقت تک جب تک اس پر بدلہ نہ دیا جائے گرے وہ مثل کتے کے جو قے کر کے چاف لیتا ہے۔ ان روایتوں کا جواب سنیے کہ یہ حدیثیں فابت نہیں۔ اگر واقعی فابت ہوتیں تو ہمیں تو جان و دل سے زیادہ عزیز ہوتیں ہم بھی ان کی خالفت نہ کرتے ان پر عمل واجب سیحصتے اور پھر بھی اس حدیث کو بھی مانتے کہ بہہ کرنے والے کو حلال نہیں کہ اپنے بہہ میں اوٹے۔ یاد رکھو حدیثیں ایک دوسرے کے خلاف نہیں ہوتیں اگرید دونوں ثابت ہوتیں تو ہم یہ تطبیق دے سکتے تھے کہ جس نے مبد محض للد دیا ہے صرف بطور سلوک کے دیا ہے وہ تو واپس نہیں لے سکتا۔ لیکن جس نے اس لیے دیا ہے کہ اسے بھی عوض میں کچھ ملے پھر کچھ بھی نہ ملاتو وہ واپس لے سکتا ہے چلئے دونوں روایتوں میں تطبیق ہو گئی۔ سنتیں اپنی اپنی جگہ رہیں ایک کا ایک سے خلاف نہ ہوا۔ اب سنیے پہلی حدیث جو آپ نے پیش کی ہے۔ ابن عمر ر این سے ہے امام وار قطنی روایت ہیں یہ مرفوعاً ثابت نہیں۔ محمیک میر ہے کہ یہ قول ابن عمر بھا ہے دوسرے اس کا ایک راوی ابراہیم بن اساعیل بن مجمع ہے وہ ضعیف ہے۔ امام دار قطنی کا قول ہے کہ علی بن سمیل نے اس میں غلطی کی ہے اور یہ ابراہیم راوی تو دو کوڑی کے مطلب کا بھی راوی شیں۔ امام ابوحاتم رازی کا قول ہے کہ اس سے دلیل شیں لی جائے، کی بن معین فراتے ہیں یہ کوئی چیز نہیں۔ امام بیہقی رطیعہ فراتے ہیں محفوظ یوں ہے کہ جو بہد دے اور بدلہ نہ دیا جائے وہ اس کا حقدار ہے ، بجز ذی رحم رشتے دار کے۔ بخاری روائلے بھی اس کو اس سے زیادہ درست مانتے ہیں بس بیر پہلی روایت تو وہم ہے دوسری روایت جوتم نے پیش کی ہے اس کا ایک راوی عبداللہ بن جعفر رقی ہے وہ بالکل ضعیف ہے۔ رہی حدیث ابن عباس کی اس میں محد بن عبداللہ حضری ایسا راوی ہے جس کی جست نہیں لی جا سکتی۔ خلاس اور نسائی اسے متروک الحدیث بتلاتے ہیں اس میں ابراجیم بن میچیٰ ہیں جن کی بابت امام مالک رہائیہ 'امام میکیٰ بن سعید اور امام این معین پر ایسیام فرماتے ہیں کہ یہ راوی جھوٹا ہے۔ دار قطنی رالید اسے متروک الحدیث کہتے ہیں۔ پس یہ تینوں روائيتي صحح نهيں ہيں ناقابل النفات ہيں- اب دونول صورتيں ديكھ ليجئے اگر صحح ہيں تو مطلب وہ ہے جو اوپر بيان مواكه بيد اس کے لیے ہے جو اپنے ہبہ پر عوض لینا بچاہتا ہو ورنہ در حقیقت یہ حدیثیں قابل النفات ہی نہیں۔ بالکل غیر صحیح من وبالله التوقيق-

(۱۳) حدیثوں میں موجود ہے کہ رسول الله طابی نے قیافے سے فیصلہ فرمایا لیکن حفی ندہب (۱۳) ۲۲ ویں مثال : اسے ضمیں مانتا ہے کہ یہ خلافِ اصول ہے بھر کہتا ہے کہ مطابق اصول یہ ہے کہ اگر اس کا دعوی دو کریں تو ہم اسے ان دونوں میں ملادیں گے بیہ مقتضاء اصول ہے۔

(۱) صحیح حدیث میں ہے کہ حضور (۱) حنفی فرہب کے چند قیاسی چیٹ بیٹے مسائل کے ۲ ویں مثال : فراش قرار دیا ہے اور خیاس مثال : فراش قرار دیا ہے اور بی کہ اس حدیث کو نہیں مانتے یہ ظانب اور بی کہ ہم اس حدیث کو نہیں مانتے یہ ظانب اصول ہے لونڈی فراش کی اہلیت نہیں رکھتی یمال تو حدیث کو یوں چنکی بجانے میں رد کردیا۔ پھرخود اپنے قیاس سے جو فراش

قرار دیا اسے بھی سنیہ۔ لکھتے ہیں کہ اگر کسی نے کسی عورت سے نکاح کیا اور وہ غایت مشرق میں رہتا ہے اور عورت غایت مغرب میں رہتی ہے نکاح کو ابھی چھ مینے ہی گزرے ہیں کہ اس عورت کو بچہ پیدا ہوا تو یہ بچہ اس میاں کا سمجھا جائے گا۔ بلوجو دیکہ یہ یقیٰی علم ہے کہ دونوں میاں ہوی آئیں میں ایک دوسرے سے طے نہیں۔ کتے ہیں کہ صرف عقد سے فراش فابت ہو جائے گا۔ یماں تو میاں نے ہوی کی یوی نے میاں کی صورت نہیں دیکھی ایک مغرب میں ہے دو سرا مشرق میں نکاح کے جہ اہ بعد بچہ ہو جاتا ہے اور حقی ندہب اس لڑکے کو اس مرد سے ملا دیتا ہے۔ لیکن جمال فرمان رسول میں فابت نہیں حدیث ہے جمال لوئڈی اور مالک ہے جمال رات دن ایک دو سرے سے ملتے ہیں وہاں حقیوں کے زدیک فراش فابت نہیں اور بچہ اس مالک کا نہیں یہ ان کے زدیک اصول کے خلاف ہے عقل کے خلاف ہے اور مشرق مغرب کو ایک کر دیتا یہ اصول کے بھی موافق اور عقل کے بور موافق اور مور موافق

(۲) ای کی نظیر گوز مار دینے کا قیاس سلام پر کرنا ہے کہ جیسے سلام پھیرنے سے نمازی نماز سے فارغ ہو جاتا ہے۔ کستے ہیں کہ موجب اصول یمی ہے حالا نکہ ظاہر ہے کہ اسلام پھیرنے اور گوز مار دینے سے بھی نماز سے فارغ ہو جاتا ہے۔ کستے ہیں کہ موجب اصول یمی ہے حالا نکہ ظاہر ہے کہ اسلام پھیرنے اور گوز مارنے میں کتنا فرق ہے یمال تو دو ان چیزوں کو ایک کر دیا جن میں اکائی کی کوئی وجہ نہ تھی لیکن اور جگہ جمال دونوں چیزیں بالکل بی ایک تھیں دہاں ان کے اس بیودہ قیاس نے اضیں الگ الگ کر دیا۔ تھجور کی نبیز جس میں جگہ جمال دونوں چیزا ہو گیا ہو دونوں شرعاً ایک بی تھم میں تھے اس کی بھی تھوڑی مقدار خرام ہونی چاہیے تھی لیکن ان کے اللے قیاس نے اور غلط اصول نے دونوں میں فرق کر دیا۔

(۳) ای قیاس کی برکت ہے کہ آج تک حفی ذہب مانتا ہے کہ اگر ذی کافر نے جزیدے کا ایک دینار بھی 

(۳) (۲۲) (۲۳) : روک لیا تو اس کا ذمہ اور عمد ٹوٹ گیا اور اگر اس نے بیت الحرام خاند کعبہ کو آگ لگا دی معجد رسول گرا دی اللہ اور اس کے رسول ساتھ کیا کو کھلم کھلا گالیاں دیں اور بد ترین گالیاں دیں اور وہ بھی مسلمانوں کے سامنے تو نہ اس کا ذمہ بوٹ ان عمد مضبوط اور اس کا خون حرام آپ نے ان اصول کو دیکھا کہ ان تمام بدترین کفریات سے تو ذمہ ثابت اور ایک دینار کے روک لینے سے ذمہ باطل۔

(٣) ان کے قیاس کی خوبی ان کے ہاں کے اس مسلے سے بھی بخوبی ظاہر ہو سکتی ہے کہ قرآن کریم کا ترجمہ (٢٠١١) : ہی کسی عجمی زبان میں پڑھ لینا کافی ہے اور حدیث کو معنی سے روایت کرنا منع ہے وہ اصول کے لحاظ سے درست یہ اصول کے لحاظ سے نادرست۔

(۵) کہتے ہیں کہ اگر خرچی دے کر کسی سے زناکیا ہے تو زانی پر حد نہیں اسے شرعی مقررہ سزانہ دی (۲۴۳۲) (۲۴۳۲) : جائے۔ اگر اسے کپڑے دھونے کے کام پر رکھا ہے پھراس سے بدکاری کی ہے تو بھی حد نہیں لگے گی۔ کسی مقصائے اصول احناف ہے لیکن پھر کہتے ہیں کہ اگر کسی اندھے کے بسترے پر اس کی لاعلمی میں کوئی عورت آگئ اس ناہینا نے اسے بدی سمجھ کر اس سے صحبت کر لی اور تھی وہ غیر عورت تو اندھے کو حد لگے گی۔ قیاس کی خوبی آپ نے ملاحظہ فرمائی؟

(١) اس قياس كو داد دين كو ب ساخته جي چاهتا ہے كه كتمتے ہيں كه گوپاني ہاتھى ڈوب موليكن اگر ايك (٢٣٣) (٢٣٣) :

قطرہ بھی اس میں پیشاب کا پڑ گیا یا خون کا قطرہ گرا تو اس پانی ہے وضو کر کے نماز نہیں پڑھ سکتے لیکن ساتھ ہی ارشاد ہو تا ہے کہ اگر چوتھائی سے کم کپڑا پیشاب سے بھیگا ہوا ہے تو بلاشک نماز ہو جاتی ہے بھیلی کی چوڑائی کے برابر اگر پاخانہ لگا ہوا ہے تو بھی نماز ہو جائے گی ہیہ ہے قیاسی پاکی پلیدی۔

(ع) اس قیاس کی مزیداری اس مسئلے میں بھی خوب واضح ہے کہ لکھتے ہیں کہ ایمان سب کا یکسال ہے (۲۳۴۲) (۲۴۳۲): لوگ ایمان میں سب برابر ہیں ' ایمان نام ہے صرف سچّا مان لینے کا' ایمان میں اعمال داخل نہیں جو شخص مرجائے گو اس نے پوری عمر میں ایک بھی نماز نہ پڑھی ہو باوجود یکہ وہ قادر ہے تندرست ہے فراغت والا ہے پھر بھی وہ مومن ہے اسے کافر نہیں کما جا سکتا۔ یماں تو اسے ڈوب پھر جو ابھرے تو ایسا کہ فرماتے ہیں جس نے مجد کو مسید ڈی کہ دیا۔ یا فقیہ کو پھلی کمہ دیا یعنی ذرا بے ادبی سے مجد یا عالم کاذکر کیا تو کافر ہو گیا فرماتے ہیں کہ اگر کسی کی زبان سے نکل گیا کہ شراب کیسی لذیذ چرہے گانا سننے میں کتا لطف آتا ہے تو ایمان سے بارہ پھر باہر بالکل کھلا کافر۔

(۸) ایک اور قیاس س لو اگر ہونٹ چائے نہ رہ جاؤ تو ہمارا ذمد۔ فرماتے ہیں کہ اگر کی پر چار گواہ 

(۲۳۵) (۲۳۵) : گزرے کہ اس نے زناکاری کی۔ مجرم نے کما یہ سب سے ہیں تو اسے حد نہ مارنی چاہیے وہ شرعی سزا 
سے پچ گیا۔ ہاں اگر اس نے کما یہ جھوٹے ہیں تو اسے زناکاری کی حد ضرور لگے گی لینی جمال جُوت زیادہ تھا حد نہیں جمال 
جُوت کمزور تھا سزا موجود۔ یہ ہے قیاس کی بے نظیر خوبی۔

(۹) آپ نے بھی یہ قیاں بھی ساہ جو خفیوں نے کیا ہے اور آج تک ان کی کتابوں میں موجود ہے اور (۳۲) (۳۵) : جو قیاس کے باب میں فی الواقع قابل صد فخر قیاس ہے۔ سنیے فرماتے ہیں اس لیے گھر کو کرائے پر دینا کہ وہاں عیمانی گرجا بنا کر صلیب پرستی کریں وہاں مسلمان مجد بنا کر نماز پڑھیں صحیح نہیں ہے لیکن اس لیے گھر کو کرائے پر دینا کہ وہاں عیمانی گرجا بنا کر صلیب پرستی کریں بیشک صحیح ہے ای طرح آتش کدہ بنانے کیلئے بھی۔

(۱۰) عقل حیران ہے کہ یہ قیاس کن لوگوں کے ہیں فرماتے ہیں کہ نماز میں کھلکھلا کر اگر بنس دیا تو وضو (۲۲۲) (۲۲۲) : ٹوٹ گیا۔ لیکن اگر نماز میں گانا گایا مسلمان پاک دامن عورتوں پر بدکاری کی تهمت لگائی یا جھوٹی گواہی دی تو وضو میں کوئی نقصان نہیں۔

(۱۱) کتے ہیں کہ اگر کنویں میں چوہا گر پڑا اور اس نے کنوین کو بخس کر دیا تو اتن اتن ڈولیس نکالنی (۲۳۸) (۲۳۸) : ضروری ہیں جب ڈول نکالی تو ڈول بھی نجس ہے وہ پانی بھی نجس ہے کنویں کی دیواریں بھی نجس ہیں اس کی مٹی بھی نجس ہے کئویں کی دیواروں پر پڑی اور پانی اس کی مٹی بھی نجس ہے کئویں کی دیواروں پر پڑی اور پانی اس کا گیاو ہیں کنواں بھی پاک کنویں کی دیوار بھی پاک اس کی مٹی بھی پاک اس کا گیاو ہیں کنواں بھی پاک کنویں کی دیوار بھی پاک اس کی مٹی بھی پاک اس کا پانی بھی پاک۔

(۱۲) قرعه اندازی سے گو شریعت نے بعض احکام شرعیہ فابت کیے ہیل لیکن ان قیای حضرات کے قیاس (۲۲۹) (۲۲۹) نظر میں یہ مسئلہ نہ ساسکا تو اس بارے کی چھ صبح حدیثوں کا اور دو قرآنی آیتوں کا صاف انکار کر دیا اور اثبات حد وطی جھوٹی گواہی سے کہ مقدوح جانتا ہے کہ یہ جھوٹی شمادت ہے اور اس سے دونوں گواہوں نے مرد عورت میں فرق کیا ہے۔

الله علی علی مزیداری دیکھئے کہتے ہیں اگر باکرہ لونڈی کا مالک بنا جس جینی سے مجامعت نہیں کی جاسکتی (۱۳۳) (۲۲۴) :

اور قطعاً معلوم ہے کہ یہ کنواری ہے پھر بھی ضروری ہے کہ ایک حیض کے بعد اس سے طے۔ لیکن پھر کہتے ہیں کہ ایک لونڈی جس سے اس کا مالک رات کو ملا ہے پھر پیچی ہے لیکن یہ خریدار اسے دو سرے کی ملکیت میں کر دے پھرای کی وکالت سے اس سے اپنا نکاح کر لے تو بیشک اس کے لیے اس لونڈی سے اس وقت بغیر ایک حیض کی پاکیزگ کرائے ملنا جائز ہے حالا نکہ ابھی ایک ساعت پہلے اس سے دو سرا مل چکا ہے۔

(۱۳) ان کے اس قیابی تناقض کو دیکھئے کہ کتے ہیں کہ زانی کے نطفے سے جو لڑی پیدا ہوئی ہے اس سے وہی (۲۳۱) (۴۳۱) : زانی یعنی اس لڑی کا باپ نکاح کر سکتا ہے اور ساتھ ہی فرماتے ہیں کہ دودھ پینے والی اس کی ہوی کے دودھ سے اس پر حمام ہے کیونکہ دودھ اس کی وطی سے اچھلا ہے تو اس میں اس کا جرو مل گیا۔ پھر زنا کی لڑی جو حقیقی جز ہا اس سے نکاح جائز کر دیا۔ تعجب ہے کہ یہ ہلکا ساجر تو حرمت ثابت کر دے اور حقیقی جرو براہِ راست خالص اس کے نطفے سے پیدا شدہ اس کی لڑی اور اس سے نکاح حلال۔ یا تو طعن تشنیع کر رہے تھے کہ بوقت حاجت جلق کی رفضت کیسے ہے؟ یا جائز کر دیا کہ اس نطف سے پیدا شدہ لڑی سے وطی اور مجامعت کر سکتا ہے۔

(۱۵) قیاس کی خوبی کا ایک مسئلہ یہ بھی بے نظیرہے کہ کہتے ہیں کہ اگر کسی ذمی کافر پر کوئی (۲۳۳) (۲۳۳) ویں وجیہ: دعویٰ کرے اور دو سے عنی عادل مسلمان گواہ پیش کرے جن کی روایت کردہ حدیث بھی مانی جاتی ہو لیکن ان کی گواہی اس مخض پر معترفہ ہوگ۔ ہاں اگر دو کافر جو غلام نہ ہوں گواہی دے دیں تو بیشک معترب سا آپ نے مسلمان کی گواہی نامعتراور بدترین کفار کی گواہی مقبول و منظور۔

(۱۲) ایک مصحکہ خیز قیاس اور سنے کتے ہیں کہ ایک دیوار پر دو پڑوسیوں کا جھڑا ہے ایک کہتا ہے میری (۲۲۳) (۲۲۳) :

ہے دو سرا دعویدار ہے کہ میری ہے ایک کی دو لکڑیاں اس پر رکھی ہوئی ہیں دو سرے کی تین ہیں تو حفق فقہاء کا قیاس ہے کہ تین لکڑی والے کو یہ دیوار دی جائے گی۔ پھر فرماتے ہیں کہ اگر ایک کی تین ہیں اور ایک کی سو ہیں تو دونوں میں آدھوں آدھ بانٹ دی جائیں گی۔

(۱۵) حفی عدالت کا قیای قانون کے ماتحت فیصلہ ہے کہ اگر کسی نفرانی نے کسی شخص کی بیٹی بیوی وغیرہ (۲۲۴) (۲۴۴) : غصب کرلی اس سے بدکاری کی پھراس کا سرکیل کراسے مار ڈالا' یا پیاڑ کی چوٹی پر سے گرا ویا اور وہ مر گئ تو نہ تو بدکاری کی حد اس پر ہے نہ قبل کا قصاص ہے۔ پھر کہتے ہیں کہ ہاں اگر اسے مسلمان صاحب حرمت قبل کر دے دھار دار بانس سے تو اسے بھی ای سے قبل کیا جائے گا۔

(۱۸) کتے ہیں کہ اگر کسی پر زبردسی اور اکراہ کیا گیا کہ وہ ایک ہزار مسلمانوں کو قتل کر ڈالے بلکہ اس (۲۳۵) (۳۳۳) : سے بھی زیادہ کو ورنہ اسے چھ ممینہ کا جیل خانہ دیا جائے گایا اس کا پچھ مال لے لیا جائے گااس نے ایسا کیا تو اس پر ان مقتولوں کا قصاص نہیں نہ دیت ہے لیکن اگر اسے اکراہ و جبر کیا گیا کہ اپی لونڈی کو آزاد کر دے یا اپی ہوی کو طلاق دے دے ورنہ کچھے قتل کر دیا جائے گا اور اس نے ان کا کہا کر دیا تو اس کی لونڈی آزاد ہو گئی اور اس کی ہوی کو طلاق دے دے ورنہ کچھے قتل کر دیا جائے گا بلکہ جاری ہو جائے گا خیال فرمایئے کس قدر ناانصافی ہے کہ قتل تو معتبر پڑگئی اس اکراہ کی وجہ سے سے سے سم رک نہ جائے گا بلکہ جاری ہو جائے گا خیال فرمایئے کس قدر ناانصافی ہے کہ قتل تو معتبر نہیں دھم کی صرف چھے ماہ قید کی اور یمال قتل کی۔ باوجودیکہ کلمہ کفر کے زبان سے نکالنے کی اباحت اللہ سجانہ و تعالیٰ نے بوقت اکراہ رکھی ہے لیکن قتل مسلم کی اباحت بوقت اکراہ فابت نہیں۔

(۱۹) اندهیر جیسا اندهیر به که اگر کمی شخص نے کمی پیش آئی ہوئی ضرورت کے موقعہ پر نماز میں سجان اللہ کا (۲۳۲) (۲۳۲) : اللہ کہ دیا تو حنی ندہب میں اس کی نماز باطل ہو گئی حالانکہ حدیث میں نہ صرف جواز بلکہ تھم ہے۔ اس تھم رسول سائیل کی تھم برداری کرنے والے کی نماز تو حفیوں نے باطل کر دی اب فرماتے ہیں کہ اگر کوئی رکوع میں سے سیدھا سجدے میں چلا جائے قومہ کرے ہی جمیں تو اس کی نماز بیشک صبح سالم ثابت درست ہے۔ حالانکہ ہر ہر رکن میں اطمینان نہ کرنے والے کی نماز کو آنخضرت سائیل نے باطل فرمایا ہے۔ پس بیہ ہا بلیسی قیاس جس سے احکام شریعت فرمانِ رسول اُلٹ بلیٹ ہو جاتے ہیں۔ حضور سائیل کا صاف ارشاد ہے کہ اس کی نماز نہیں ہوتی جو اپنے رکوع سجدے میں اپنی پیٹے درست نہ کرے لین حفیوں کا دعویٰ ہے کہ مقتمائے اصول بیہ ہے کہ سبحان اللہ کنے والے کی نماز مٹی میں منوط ہو گئی۔ والے کی نماز مٹی میں مخفوظ ہو گئی۔

(۲۰) حنی دوستو! ذرا خیال تو کرد کہ اس قیاس پرستی اور اس رائے مستی نے تہیں کمال سے کمال لاکھڑا کر (۲۴) (۲۴) : کردیا؟ تہمارے ہاں کا مسلہ ہے کہ سلام کے جواب میں اگر کسی نے اشارہ کیا تو اس کی نماذ کے کلڑے ہوگئے حالا نکہ خود آنخضرت میں تھا نے اپنی نماز میں اشارہ کیا اور رد سلام کیا۔ صحابہ بڑی تھی نے کیا بھی سرسے بھی ہاتھ سے۔ پھر کستے ہیں کہ اطمینان نہیں کیا تو نماز ہو جائے گی حالا نکہ حضور میں تھی تازیکے ہر ہر رکن میں اطمینان کا تھم دیا۔ بغیراطمینان کے نماز کا نہ ہونا بیان فرمایا اطمینان بغیر کی جلدی والی نماز کو منافق کی ٹھونگا ٹھائی سے تعییر فرمایا۔ حضرت حذیفہ بڑا تھے اللہ نے ایسی نماز پڑھتے ہوئے اللہ سے ملے تو اس فطرت پر نہ ہوگے جس پر اللہ نے ایپ رسول میں اللہ بھر کی جدہ وغیرہ بھر کے جس پر اللہ نے فرمایا ہے بدترین چور وہ ہے جو نماز میں چوری کرنے سے نہیں چوکتا یعنی رکوع سجدہ وغیرہ باطمینان نہیں کرتا۔ مال کے چوروں سے اللہ کے نزدیک بہت برا اور بہت بڑا چور ہیہ ہے۔

(۱۲) حنی بھائیو! کیاتم فقہ کے اس قیاسی مسئلے کو مانتے ہو؟ کہ ایک مسلمان مخص جس کابدن پاک ہے اس کے تاب کے نزدیک مسارے نہا کے اس کے نزدیک مسارے امام کے قیاس کے نزدیک ہو گیا اس کا پانی پینا حرام اس سے وضو کرنا حرام اس سے ہٹریا پکانا آٹا گوندھنا حرام سکویں میں آئی سو نفرانی نمائے جو بے ختنہ ہیں جو سولی پرست ہیں جو حقیقی نجس ہیں یا ایک سویمودی اس کنویں میں نہ صرف ہاتھ ڈبو کیں بلکہ مل دل کر نمائیں تو نہ اس کنویں کا پانی ناپاک ہونہ اس سے وضو ناجائز ہو نہ اس سے عسل ناجائز ہو نہ اس کا پینا اور برتا ناجائز ہو۔ یہ ہیں قیاس آرائیاں اور یہ ہے وہ فرہب جس کی طرف آج دنیا کو دعوت دی جاجری ہے۔

یں کہ اگر چوہا کسی پانی میں مرگیا پھروہ پانی کسی ڈال دیا گیا تو (۲۲) خضب ہے اندھیر ہے کہتے ہیں کہ اگر چوہا کسی پانی میں مرگیا پھروہ پانی کسی کنویں میں ڈال دیا گیا تو (۲۲۹) (۲۲۹) : اس میں سے صرف ہیں ڈول نکالنے کافی ہیں اس سے وہ پانی پاک ہو جائے گا۔ لیکن اگر ایک پاک صاف ستھرے مسلمان نے پاک اعضاء کو وضو کرتے ہوئے دھویا اور اس کا پانی کنویں میں گرا تو ضروری ہے کہ کنویں کا سارا ہی پانی نکال دیا جائے۔ یہ بیس ڈول نکالنے سے بھی پاک نہ ہو گاسنا آپ نے؟ اللہ کرے نہ سنا ہو۔ اللہ کسی کو یہ نہ سنائے۔

(۲۳) کتے ہیں کہ اگر مال بمن بٹی نے نکاح کرکے صحبت کی کو جانتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے یہ حرام کیا ہے (۲۵) (۲۵) : تاہم اے زناکاری کی شرعی سزانہ گئے گی اس لئے کہ صورت نکاح سے شبہ پیدا ہو گیا۔ لیکن پھر کتے ہیں

کہ ایک گریس اندھرا ہے وہاں ایک عورت موجود ہے اس نے خیال کیا کہ یہ میری بیوی ہے اس سے مل لیا تو حد لگے گی اس لیے کہ یمال شبہ نہیں۔

(۲۵) واہ قیاس تیری کیا کہنی؟ تونے کیے گئے گل کھلائے؟ تونے ان سے کملوایا کہ اگر دو مخصول کو رشوت دے (۲۵) (۵۰):

(۲۵۱) (۵۰):

حران سے جھوٹی گواہی دلوا دی کہ فلال مخص نے اپنی ہوی کو طلاق دے دی ہے حاکم نے میاں ہوی کو جدا کر دیا تو اب اسے اس عورت سے نکاح کرنا اور اس سے مبستری کرنا حلال ہے بلکہ ان جھوٹے گواہول کو بھی اس عورت سے نکاح اور وطی حلال طیب ہے۔ اگر کسی حاکم نے اس عقد کی صحت کا فیصلہ کر دیا تو اس کا حکم ٹوٹ نہیں سکتا اگر کسی حاکم نے اس عقد کی صحت کا فیصلہ کر دیا تو اس کا حکم ٹوٹ نہیں سکتا اگر کسی حاکم نے ایک گواہ و قسم پر فیصلہ کر دیا تو اس کا حکم ٹوٹ جائے گا۔ آہ! اندھر رسول اللہ مان کے گواہ و قسم پر فیصلہ کیا اسے تو ڑتے ہو؟ اور حضور سے خلاف کے خلاف کے فیصلہ کیا اسے تینے سے لگاتے ہو؟

(۲۵) ہمارا تو دماغ چکرا گیا کہ اللہ اکبرا یہ اندھر؟ ستو کتے ہیں کہ اگر کسی شخص نے کسی عورت سے نکار (۲۵۲) (۲۵۲):

(۲۵۲) (۲۵۲):

کیا اب جو دیکھا تو وہ گئی ہے اور سر سے لے کرپاؤں تک برص جذام اور کوڑھ میں لدی ہوئی ہے انگھوں کی اندھی ہے ' ہاتھ پاؤں کی لنگری ہے لیکن تاہم اس مرد کو اب کوئی افتیار نہیں۔ اس طرح اگر عورت نے اپنے فاوند کو اس حالت میں پایا تو وہ بھی بھگتے اسے نکاح فنح کرنے کا کوئی افتیار نہیں۔ پھر کہتے ہیں کہ ہاں اگرچہ میاں ہے تو ولی اللہ گئیل جمیل امیر عالم لیکن اس کے ماں باپ اسلام والے تھے تو اسے افتیار کئیل جمیل امیر عالم لیکن اس کے ماں باپ اسلام والے نہ تھے اور اس عورت کے ماں باپ اسلام والے تھے تو اسے افتیار ہمی ظلم اس پر بھی ظلم اس پر بھی ظلم اس پر بھی ستم حالانکہ فنح کے افتیار سے فائدہ اس کہلی کو تھا اس سے تو یہ افتیار چھین کر اس کی زندگی کو جنم بنا دیا اور اس خوش قسمت کو جس کے لیے افتیار مملک تھا اسے افتیار والی بنا کر اس کی کم عقلی کی وجہ سے اسے بھی دنیا میں جنم خرید لینے کا موقعہ عنایت فرملی۔ سجان اللہ۔

(٢٦) (٢٦) عن بين كه فكال شغار صحيح ب مرسش واجب بهو كا طالا نكه حديث مين ب كه فكال شغار نادرست (٢٥٣) (٢٥٣) : بحر حديث مين ب كه عورت كو آزاد كر دين اور اى آزادى كو اس كا مر مقرر كر لين سي نكل مح منبين بيد مهر مهر نهين -

(۲۵) مدیث میں ہے کہ حلالہ کرانے سے اللہ کی لعنت دونوں پر نازل ہوتی ہے لیکن حنی ذہب کہتا ہے 

(۲۵۲) (۲۵۲) عدیث میں ہے کہ حلالہ کرانے سے اللہ کی لعنت دونوں پر نازل ہوتی ہے لیکن حنی ذہب کہتا ہے عبداللہ بن صعود بولٹ کی حدیث میں ابو ہریرہ بولٹ کی حدیث میں علی بولٹ ابن ابوطالب کی حدیث میں۔ یمال حدیث کا خلاف یوں کر کے بجرجو النے چلے تو جمال نکاح صحیح تھا وہال غیر صحیح کر دیا۔ لکھتے ہیں کہ اس محض کے لیے جو لونڈی سے نکاح کرنے پر ب بس ہو جے برائی کا کھٹکا لگ رہا ہو جس کے پاس روہ بیا ہیں آزاد سے نکاح کرنے کے برابر نہ ہو۔ جس کے نکاح میں ایسی آزاد عورت ہو جو جمرسے اس کی سیری نہ ہوتی ہو تاہم اس کا نکاح لونڈی سے صحیح خمیں۔

 حديث مين ممنوع تقى حنى مرجب مين مباح كما ج لوليكن غلام نديجو- واه انصاف اور واه قياس-

(۲۹) حدیث میں تھا کہ پڑوی اپنی پڑوی کو اپنی دیوار میں کمی لکڑی کے رکھنے سے جس کی پڑوی کی (۲۵۲) (۵۵) : ضرورت ہو منع نہ کرے تو حنی کہتے ہیں منع کر سکتا ہے۔ حدیث میں تھا کہ جب حد بندی ہو جائے راستے جداگانہ قائم ہو جائیں تو شفعہ نہیں۔ حنی کہتے ہیں دعویٰ کرکے سارا مکان چھین لیے۔

(۳۰) حدیث میں قسامہ کا مسکلہ تھا اسے تو نہیں مانتے لیکن پھر کتے ہیں کہ جن کے محلے میں مقتول کی (۳۰) (۲۵۷) : (۵۲) (۲۵۷) اور کیاں قسمیں دیئے جائیں پھران پر دیت کا حکم لگا دیا جائے۔۔۔۔ یہ تو موافق اصول اور حکم رسول خلاف اصول تعجب سا تعجب ہے ان فقہاء پر اور ان قیاس کے شیدائیوں پر۔

(۳۵) فراتے ہیں کہ آگر کسی نے کسی عورت سے نکاح کیااس کے بعد کوئی عورت کہ ان دونوں دودہ بس بھائی ہیں تو یہ اسے جھٹلا سکتا ہے اور دونوں آپس میں میاں ہوی کی طرح سب کچھ کرتے کراتے رہیں۔ حالا نکہ حدیث میں صاف موبود ہے کہ حضرت عقبہ بن حارث بڑا تھ کا کمی واقعہ ہوا کہ بعد از نکاح ایک عورت نے کہا کہ میں نے تم دونوں کو دودھ پلایا ہے تو آنخضرت ساتھ الم نے فیصلہ دیا کہ تم اپنی ہوی کو الگ کر دو۔ لیکن پھر قیاس کی سرکار کہتی ہے کہ اگر کسی شخص نے کھانا پکا ہوا خریدا یا بانی مول لیا اور کسی نے کہہ دیا کہ اس میں جو گوشت ہے وہ مجوسی کے ذریح کے ہوئے جانور کا ہے یا کہہ دیا کہ یہ بیانی ناپاک ہے تو اب اسے لائق نہیں کہ یہ گوشت کھائے یا یہ بانی ہے۔ حالا نکہ شرعاً اصل میں کھائے پینے میں حلت ہے جب تک حرمت قطبی اور شرقی طور پر فابت نہ ہو اور اصل عورتوں کے بارے میں شرعاً حرمت ہے لیکن حنی برادران نے بری بے پرواہی سے دین کو اُلٹ پلٹ کر دیا۔ لطف پر لطف یہ ہے کہ پھر کہتے ہیں کہ اگر اس مخبر نے کہا کہ یہ کھانا یا یہ بانی اصل میں فلاں کا ہے اور یہ چرا کریا غصب کر کے لایا ہے تو جائز ہے کہ کھائی لیے نو جائز ہے کہ کھائی کے فیاسب حان اللہ اللہ الدے مد۔

(۳۵) اس کی نظیران کا یہ قول ہے کہ اگر کوئی اسلام قبول کرے اور اس کے نکاح میں ووسگی پہنیں موسکا کہنیں ہوں۔ پھر ہم اسے ان میں سے ایک کے رکھنے اور ایک کے چھوڑنے کا اختیار دیں اور وہ ایک کو طلاق دے تو جسے طلاق دے گا وہ اس کی بیوی رہے گی اور جسے پند کرے گا وہ الگ ہو جائے گی کتے ہیں کہ اس کی دلیل ہی ہے کہ طلاق اس پر ہوتی ہے جو بیوی ہو۔ امام ابو حنیفہ رطاقہ کے اصحاب نے اس سے اس طرح چھٹکارا حاصل کیا ہے کہ اس نے بہ کیات نکاح دوسگی بہنوں سے اگر عقد باندھا ہے تو دونوں کا نکاح فاسد ہے اب ان میں سے جس سے چاہے نیا نکاح کر سکتا ہے اور اگر کیے بعد ذیگرے نکاح کیا ہے تو پہلا نکاح صحیح ہے اور دوسمرا نکاح فاسد ہے۔ ہم کتے ہیں کہ اصل مسئلہ ہی خلاف حدیث ہے۔ پھر آپ کی اس توجیہ پر ہم آپ کو اس جیسے آپ کے ایک اور مسئلے سے بھی الزام دے سکتے ہیں۔

(۳۲) تمهارا مسئلہ ہے کہ غلام جب اپنے مالک کی اجازت بغیر نکاح کر لے تو یہ نکاح اس کے مالک کی اجازت بغیر نکاح کر لے تو یہ نکاح اس کے مالک کی اجازت نکاح فیر نکاح فیر نکاح نہ ہوگی اور اگر طلاق کے ساتھ رجعی کا لفظ نہیں کما تو یہ اجازت نکاح نہ ہوگی بلوجود یکہ اس نکاح میں طلاق رجعی بعد از اجازت نکاح اور قبل از دخول ہے۔ اجازت نکاح اور دخول ہے پہلے تو طلاق کی تقسیم بائن اور رجعی کی طرف ہو ہی نہیں سکتی۔ کمال تک اس قشم کے مسائل کو اور کمال تک ان پرلطف قیاسات کو کوئی بیان کرے؟ اب ہم اس بحث کو ختم کر کے پھراسی اصلی بحث کو شروع کرتے ہیں۔

الی تیرہ حدیثیں گزر چکی ہیں آگے ملاحظہ ہو۔ (۱۴) صحیح (۲۷۱) بقیہ وہ حدیثیں جنھیں حنفی مذہب نہیں مانتا: حدیث شریف میں موجود ہے کہ جو مخض سورج کے نگلنے سے پہلے ایک رکعت پالے اس نے مبح کی نماز پالی۔ لیکن حفی اس محدیث کو نہیں مانتے اس صحیح صریح محکم مدیث کو ٹالنے کے لیے وہ کہتے ہیں کہ یہ ظاف اصول ہے اور ایک مشابہ روایت پیش کرتے ہیں کہ حضور متھیا نے طاوع مش کے وقت نماز پڑھنے سے ممانعت کردی ہے کہتے ہیں کہ ہمارے نزدیک عام خاص کامعارض ہو جاتا ہے۔ یمال ممانعت اور اباحت میں تعارض ہے تو احتیاط اس میں ہے کہ ممانعت کو مقدم کیا جائے اس سے تو اس پر نماز کا لوٹانا فرض ہو تا ہے اور جو صدیث تم نے پیش کی ہے اس سے اس نماز کو پورا کرنا جائز معلوم ہوتا ہے۔ جب تعارض واقع ہو گیاتہ ہم لوٹانے کی روایت کے لفظول کی طرف لوٹ گئے کہ ذمہ کی برأت بقین ہو جائے اس کاجواب سنیے۔ اس حدیث میں ایک اور تعلم بھی ہے اور وہ عصر کی نماز کا ہے کہ جوایک رکعت سورج کے غروب ہونے سے پہلے پالے وہ اپنی عصر کی نماز پوری کر لے صبح اور عصر کی نماز کا ایک ہی تھم ایک ہی لفظ سے ایک ہی مدیث میں مروی ہے۔ ایک ہی وقت کا فرمان ہے جیسے آدھا عصر کی نماز کا تھم ویسے ہی آدھا دوسرا مبح کی نماز کا تھم جس کی اطاعت عصر میں واجب اس کی اطاعت صبح میں بھی واجب مدیث محکم ہے خاص ہے صرف ای ایک معنی کی متحمل ہے اور معنی ہو ہی شیس سکتے۔ اس کے معارضے میں جو روایت تم اے حفیو پیش کرتے ہو بی تو نری مذہب پرستی ہے اس میں ممانعت کے وقتوں میں نماز پڑھنے کی ممانعت عام ہے۔ اس عموم سے جیسے عصر کی نماز خاص ہو گئی صبح کی بھی خاص ہو گئے۔ اس میں سے مندرجہ ذیل خصوصیات اور بھی ہیں عصر کی نماز تو بالاجماع مخصوص ہے، فوت شدہ نماز کی قضاء بھی مخصوص ہے ' بھولی ہوئی نماز کی قضاء اجماع کے ساتھ اس میں سے مخصوص ہے ' اس طرح سبی نماز بھی مدیث شریف کے ساتھ اس میں سے مخصوص ہے۔ آخضرت سی الے سنت ظہری قضاء بعد از نماز عصری۔ صبح کی فوت شدہ سنتیں بعد از فرض پڑھتے ہوئے دیکھ کر آپ نے اسے برقرار رکھا۔ جو محض اپنے ڈیرے میں نماز پڑھ کر پھرمسجد میں آئے اور یمال جماعت کھڑی ہو تو اے باجماعت نماز اوا کرنے کا تھم دیا اور فرمایا کہ بداس کے لئے نقل نماز ہو جائے گی بد فرمان بھی صبح کی نماز سے بارے میں ہے می نماز صبح اس فرمان کاسبب ہے اس طرح جو مخص مسجد میں آئے اس حال میں کہ امام خطبہ جمعہ پڑھ رہا ہو تواسے حضور ما لیا ہے تھم دیا کہ وہ دو رکعت پڑھنے سے پہلے نہ بیٹھے۔

اور سنے صبح کی نماز کو پورا کر لینے کا تحم مکا اختلاف :

اور سنے صبح کی نماز کو پورا کر لینے کا تحم مدیث میں ہے یہ نہیں کہ صدیث میں ہے اس میں اس وقت نماز کو شروع کرنے کی ممانعت ہے۔ نہ کہ اسے باتی رکھنے کی۔ کی حدیث میں یہ نہیں کہ اس وقت نماز کو پوری نہ کرو۔ بلکہ فربایا ہے نماز نہ پڑھو لیکن افسوس کہ تم نے اپنے نہ بب کے اثبات میں اس فرق کو نظروں سے گرا دیا جو ابتدا اور دوام میں تھا۔ حالا نکہ ان دونوں میں فرق نصاً ہے اجماعاً ہے قیاماً ہے۔ دوام کے احکام ابتدا کے احکام ابتدا کے احکام دوام کے احکام میں نکاح اور خوشبو کی سے اور ابتدا کے احکام دوام کے احکام سے شریعت کے عام مسائل میں نہیں لیے جا سے۔ (۱) احرام میں نکاح اور خوشبو کی ابتدا تو بینک ممنوع ہے لیکن دوام عدت کے منافی تو یقیناً ہے لیکن دوام و استحرار کے منافی ہرگز نہیں۔ (۲) کی بند کے دوام و استحرار کے منافی ہرگز نہیں۔ (۳) کی بند کے خلاف نہیں۔ رشا کے خلاف تو ہے لیکن اس کی بقا کے خلاف نہیں۔ رشاوا رہنے سے زنا کے خوف کا زوال لونڈی سے نکاح کرنے کی ابتدا کے خلاف تو ہے لیکن اس کی بقا کے خلاف نہیں۔

جہور کا ہی ندہب ہے۔ (۵) عورت کی زناکاری ابتداءً عقد نکاح کے خلاف اگرچہ ہے لیکن عقد نکاح کو باقی رکھنے کے خلاف نہیں۔ امام احمد رطانتے اور ان کے موافقین کا ہی ندہب ہے۔ (۱) نیت عبادت کا ذہول و ترک ابتداءً عبادت کے منافی ہے , لیکن اسے باقی رکھنے کے منافی نہیں۔ (۵) کفو کا نہ ملنا نکاح کے لڑوم کی ابتداء کا مانع ہے لیکن اس کے دوام کا مانع نہیں۔ (۸) کوئی آج مالدار ہو جائے تو اسے زکوۃ لینا اب منع ہے لیکن اس کے یہ معنی نہیں کہ پہلے کی زکوۃ کی لی ہوئی رقم جو حالت مسکینی میں لی تھی وہ بھی اس پر حرام ہو گئے۔ (۹) کوئی پاگل یا مجنون بن گیا اور اسے تصرفات سے لین دین دین سے روک دیا گیاتو اب و کوئی لین دین نہیں کر سکا۔ لیکن بہ تو نہیں کہ اس سے پہلے کے اس کے لین دین بھی باطل ہو گئے۔ (۱۰) خدا نخواستہ آج کوئی فاسق ہو جائے یا کافر بن جائے یا کئی سے اس کی عدادت بندھ جائے تو آب اس کی گواہی نامعتر ہے لیکن بہ تو نہیں کہ اس پر عمل کرنے کا دوام ممنوع ہو جائے۔

(۱۱) مال سے کفارہ اواکرنے کی قدرت روزے سے کفارے کی ابتدا کی مانع ہے نہ کہ اس کے دوام کی۔ (۱۲) تہتع ج کی قربانی کی طاقت مانا کہ روزے کی طرف کے انقال کو ابتداء منع کرتی ہے لیکن دواماً تو مانع نہیں ہے۔ (۱۳) پانی پر جو قادر ہو اسے تیم کی ابتدا کرنی بیٹک شرعاً منع ہے لیکن پہلے کے تیم پر باقی رہنا علی الاختلاف جائز ہے۔ (۱۲) غصب کردہ چیز کا اجارہ اس مخض کو جائز نہیں جو اس کی خلاصی پر قادر نہ ہو لیکن اگر اسے عقد کے بعد اس نے غصب کرلیا جس سے چھڑانے کی اجارہ دار کو طاقت نہیں تو اجارہ فتح نہ ہو گا بلکہ متاجر کو فتح کرنے اور باقی رکھنا کا اختیار ہے۔ (۱۵) دارالاسلام میں کی نے گرجا گھر کی بنا اہل ذمہ کو ممنوع ہے لیکن سبنے ہوئے کو باقی رکھنا ممنوع نہیں۔ (۱۲) اگر کسی نے قسم کھائی کہ وہ نکاح نہ کرے گا اور خوشونہ لگائے گا۔ یا پاکیزگی نہ کرے گا۔

اب جس پاکیزگی پر جس خوشبو پر جس نکاح پر وہ اس سے پہلے سے تھا اس کا باتی رکھنا اس قتم کے خلاف نہیں ہاں ان میں سے کی کام کو نئے سرے سے کرنا البتہ قتم کو توڑنا ہے۔ اور بھی اس قتم کے صدبا احکام ہیں جہاں ابتدا میں اور باتی رکھنے میں فرق ہے۔ ابتداء میں وہ محتاتی ہے جو بقا میں نہیں۔ اس کی وجہ دوام کی قوت اور جُوت اور اس کے حکم کی بقا ہے اور بھی اس کی وجہ اصل کے ساتھ کی مصاحب ہے۔ اور وجہ یہ ہے کہ دفع رفع سے آسان ہے۔ اور یہ کہ تابع میں جو خابت ہو وہ متبوع میں کہاں؟ دوام اپنی خابت اصل کا تاکع ہے۔ ان تمام باتوں سے خابت ہے کہ اگر بالفرض بیہ حدیث نہ بھی ہوتی تاہم متبوع میں کہاں؟ دوام اپنی خابت اصل کا تاکع ہے۔ ان تمام باتوں سے خابت ہو کیا تھا بھی کی تھا جو حدیث میں آیا۔ پھر جبکہ حدیث بھی ہے پھر بھی اس کا خلاف کرنا یہ تو نہ صرف حدیث کئی ہے۔ یا مدیث اور قیاس کا محارضہ ہے بلکہ حدیث اور قیاس اس میں متعق ہیں اور عام خاص کے مورد کو شامل نہیں ہے اور نہا میں متعق ہیں اور عام خاص کے مورد کو شامل نہیں ہے اور یا کہ بید ادادے میں داخل نہیں۔ پس اس الگ حدیث کو بیکار اور باطل کر دینا تو کہی طرح بھی جائز نہ ہو گا بلکہ اس پر کمل خوری کہ بید ادادے میں داخل نہیں۔ پس اس الگ حدیث کو بیکار اور باطل کر دینا تو کہی طرح بھی جائز نہ ہو گا بلکہ اس پر عمل ضروری ہوگا۔ اس محترماننا پڑے گا۔ احادیث کو باکار اللہ تعالی تو فین خیروں۔

ہم اس صورت (۲۹۳) خفیوں کے اس حدیث کونہ ماننے کا ایک زبردست اور لاجواب جواب : میں میج کی نماز

"بیہ ساری بحث جو میں نے کسی ہے اپنے استاد اور استاد زمال حضرت امام ابن تیمیہ قدس الله روحہ سے سی اور موفی ہے اس وقت جبکہ میں حضرت کی شاگردی میں تھا اللہ انھیں جزائے خیر دے میری طرف سے بھی اور کل مسلمانوں کی طرف سے بھی۔"

پس اگر قیاس مطابق مدیث ہے تو مدیث کا خلاف حفیوں کو لازم آتا ہے اور اگر قیاس خلاف مدیث ہے تو خلاف مدیث ہے تو خلاف مدیث ہمی لازم ہے اور اگر قیاس مطابق مدیث ہمی قابل مواخذہ ہے تعجب ہے کہ کتے ہیں کہ اگر کسی مخص نے ایک رکعت عصر کی نماز پڑھ لی پھر سورج غروب ہوا تو اس کی نماز صحیح ہے اور اس نے نماز کو پالیا۔ کیونکہ رسول اللہ مائی ہے فرمایا ہے جس نے عصر کی ایک رکعت پالی غروب سورج سے پہلے یقیناً اس نے نماز عصر پالی۔ ہم کتے ہیں کہ یہ آدھی مدیث ہے اور آدھی میں ہے کہ جس نے صبح کی ایک رکعت نمازیالی سورج طلوع ہونے سے پہلے اس نے یقیناً فجر کی نمازیالی۔

حدیث صحیح صرت فابث میں موجود ہے کہ گری اسلام بیند رہویں وہ حدیث جسے حنفی نہیں مانتے:

یری چیز جو کی کو مل جائے پھر کوئی آکر اگر اس کا برتن اس کا سربند دغیرہ کا صحیح پت بتا دے تو اے دے دین چاہے لیکن حنفی اے نہیں مانتے کتے ہیں کہ یہ حدیث اصول کے خلاف ہے۔ مدعی صرف اپنے دعوے کی بنا پر کیے دے دیا جائے گا؟ یمال تو اے خلاف اصول بتلایا لب کشائی کی۔ لیکن پھر دیکھنے (۱) کتے ہیں کہ اگر کسی کو کوئی گرا پڑا پچٹر راتے ہیں ے ملا ہو اور کوئی اس کا دعویٰ کرے اور اس بچ کے جم کی علامتیں بتلائے تو بیشک وہ بچہ اے مل جائے گاکی اور دلیل کی ضرورت نہیں۔ خیال فرمائے حدیث میں جو تھا اے خلاف

اصول کہ دیا وہی چیز بعینہ یمال ہے لیکن یمال چو تکہ خرجب ہی ہے کان دہا گئے سانس بھی نہ لیا۔ (۳) کتے ہیں کہ اگر کسی نے کسی چھپر کا دعویٰ کیا جس کے بندھن اس کے ہیں تو وہ اسے دے دیا جائے گا اسے بھی حفی خرجب فلافِ اصول نہیں کہتا۔ (۳) ایک دیوار کا کوئی دعویٰ کرے اور چونے مٹی کی اجرت اس نے دی ہے تو بیشک وہ دیوار اس کو دلوا دی جائے گی سے بھی ان کے نزدیک خلافِ اصول نہیں نہ ان کے نزدیک ہیے بیا کہ ایک مخص دو سرے پر اپنے مال کا دعویٰ کرتا ہے وہ انکار کرتا ہے لیکن قتم بھی نہیں کھاتا تو مدی کو اس کے دعوے کے مطابق سے مال دلوا دیا جائے گا۔ اسے بھی ہی گروہ خلافِ اصول نہیں سمجھتا۔ (۵) اور لطف کا مسئلہ سنیے کہتے ہیں کہ گھر کے سامان کا دعویدار ایک طرف میال ہو گی اسے دلوا دی جائے گی۔ یہ دعویدار ایک طرف میال ہو دی جانب اس کی ہوی ہے توجو چیز جس کے مناسب حال ہو گی اسے دلوا دی جائے گی۔ یہ سب تو مطابق اصول لیکن فرمان و فیصلہ محتی خلافِ اصول۔ ہم کتے ہیں کہ حدیث ہیں جو تھم ہے کہ جو ہخص اپنی گری ہوئی گرشدہ چیز کا لیورا پہتہ دے اس کی چیز واپس کردو یہ ہرگز خلافِ اصول نہیں ہے۔

حدیث میں تو ہے ہی لیکن ہم کہتے ہیں یہ اصول کے بھی مطابق ہے کیونکہ گواہوں سے زیادہ سے زیادہ ہی ہے کہ غالب گمان حاصل ہو جاتا ہے انکار قتم بھی ای چیز کو حاصل کرتی ہے پس بن دیکھے ایک چیز کے صیحے اوصاف بیان کرنا بھی ای بات کو موجود کر دیتا ہے خصوصاً اس وقت جبکہ اسکے خلاف کوئی دلیل نہیں اور کوئی اور دعویدار بھی نہیں پھرالی صورت میں اسکے دعوے کو مع دلیل اور مع حق شرعی باطل کر دیتا ہے نہ صرف حدیث کو نہ مانتا ہے بلکہ اصول کا بھی مشکر ہونا ہے۔

(٢٦٥) سولهوي حديث جسے حفى ذرب نهيں مانتا ؟ د جالت سے يا بحول سے نماز ميں كام كرايا اس كى

نماز باطل نہیں ہوتی لیکن حفی اسے نہیں مانتے اور ہی حیلہ تراشتے ہیں کہ یہ خلاف اصول ہے لیکن پھر خود ہی کہتے ہیں کہ رمضان شریف کے رولاے میں اگر کی نے بھولے چو کے پچھ کھائی لیا تو اس کا روزہ صحیح ہے ہم کہتے ہیں پھریہ خلاف اصول و قیاس کیسے مان لیا گیا؟ اگر اس کا جواب یہ ہو کہ بوجہ حدیث میں آجانے کے تو ہم کہتے ہیں ای طرح نماز کا یہ مسئلہ بھی حدیث میں آبانے ہوئے ہوئے ہوئے بہ سبب حدیث میں آبانے ہوئے کے مانا اور ایک کا انکار کر گئے؟ اگر قیاس اور اصول کے خلاف ہوتے ہوئے بہ سبب حدیث ہونے کے رمضانی مسئلہ ماننے کے لائق ہے تو نمازی مسئلہ اس قابل کیوں نہیں؟ پچھ نہیں مقصود حدیث کا مانا ہی نہیں خدیث ہونے کے رمضانی مسئلہ ماننے کے لائق ہے تو نمازی مسئلہ اس قابل کیوں نہیں؟ پچھ نہیں مقصود حدیث کا مانا ہی نہیں فقہ والی 'نبیز کھجور والی 'کنویں فقہ پر عمل کرنا ہے وہاں موافقت تھی تسلیم کیا یماں ناموافقت تھی تسلیم نہ کیا۔ یہ صحیح ہے قبقہہ والی 'نبیز کھجور والی 'کنویں کے مسائل والی روایتیں لی گئی ہیں اور ہیں وہ اصول و قیاس کے خلاف۔ لیکن وہاں بھی علت بی ہے لیجی نہ بہ کامانا یہ اگر کسی گڑتا ہو تو جدیث کو بگاڑ دیں گے لیکن حفی نہ جب کو بنالیں گے ورنہ اس حدیث کے اور اس صحیح شخت کے ترک کرنے کی کوئی وجہ نہیں۔

مدیث میں ہے کہ اگر بیجے والا اپنی چیز کے نفع کو حاصل مدیث میں ہے کہ اگر بیجے والا اپنی چیز کے نفع کو حاصل (۲۲۲) جنفیول کی ترک کروہ ستر ہویں حدیث : کرنے کی ایک مقرر مدت تک کیلئے شرط کرلے تو یہ جائز ہے لیکن حنی اسے خلاف اسے خلاف اسے خلاف اسے خلاف اسے خلاف اسے خلاف اسے مانا کہ محجوروں کی صلاحیت کے ظاہر ہونے سے پہلے ہی اضیں چے دینا جائز ہے۔ اس شرط کے ساتھ کہ ابھی ہی کاٹ لے باوجود یکہ ظاہر ہے کہ اگر اسی وقت محجوریں اتار کی گئیں تو وہ ایک کوڑی کے کام کی بھی نہیں ہوں گی اور کتے ہیں کہ پھر انھیں حق حاصل ہے کہ آپس کے محجوریں اتار کی گئیں تو وہ ایک کوڑی کے کام کی بھی نہیں ہوں گی اور کتے ہیں کہ پھر انھیں حق حاصل ہے کہ آپس کے

اتفاق سے طے کرلیں کہ تھجوریں اتار لی گئیں تو وہ ایک کوڑی کے کام کی بھی نہیں ہوں گی اور کہتے ہیں کہ پھرانھیں حق حاصل ہے کہ آپس کے اتفاق سے طے کرلیں کہ تھجوریں جب پک جائیں گی تب اتاریں گے یہ ان کے نزدیک موافق اصول ہے پس جس چیز سے اللہ کے رسول ملٹھا نے خاصتًا رو کا ہے وہ چیز بعینہ ان کے ہاں جائز اور مطابق اصول اور جس چیز کو اللہ کے نبی ملٹھا نے خاصتًا جائز و حلال کما تھاوہ ان کے ہاں مطلق ناجائز اور خلافِ اصول ۔

نیخ کو آنخصرت ساتھ رہنا پند کر لے اسلام وہ اگر چاہ ماں کے ساتھ رہنا پند کر لے اسلام رہنا پند کر لے اسلام وہ اسلام وہ اسلام وہ اسلام وہ کی خوان کہ کر رد کر دیتا ہے لیکن پر قانون باندھتا ہے کہ جب کوئی دلی جو باپ کے علاوہ ہو کی چھوٹی لڑکی کا عقد کر دے تو یہ عقد صحیح ہو گا اور یہ نکاح لازم ہو جائے گا لیکن بالغ ہونے کے بعد اس لڑکی کو اختیار ہے کہ چاہے باتی رکھے چاہے فیخ کر دے۔ اگر یہ موافق اصول ہے تو پھر نیخ کے اختیار والی روایت کو خلاف اصول کمنا سخت بے سمجی ہے۔ تعجب ہے کہ کتاب اللہ یا شخت رسول اللہ ماتھیا یا وہ اجماع جس کی کوئی دلیل کتاب و سنت ہے ہو ان تینوں اصولوں میں سے کس اصول میں ہے کہ اس نابالغہ کو تو اختیار اور اس نیج سے اسلام عربی کی دیا تھا ہے۔ اس نابالغہ کو تو اختیار اور اس نیج سے اسلام عربی کی دیا تھا کہ اس نابالغہ کو تو اختیار اور اس نیج سے اسلام عربی کی دیا تھا ہے۔

(۲۲۸) حفیول کی چھوڑی ہوئی انیسوس صدیت نانیوں کو رجم کر دیا جائے لیکن حنی ذہب اے بھی چیکوں میں اڑاتا ہے اور کمہ دیتا ہے کہ چو نکہ ہے حدیث خلاف اصول ہے اس لیے ہم اے نہیں مانیے ہم کتے ہیں کہ اہل کتاب زانی کو رجم نہ کرنا چاہیے ساتھ ہی حقیق ندہب فیصلہ کرتا ہے کہ جو اپنی سگی ماں ہے نکاح کرے اس ہے صبحت کرے کتاب زانی کو رجم نہ کرنا چاہیے ساتھ ہی حقیق ندہب فیصلہ کرتا ہے کہ جو اپنی سگی ماں ہے نکاح کرتے اس ہے صبحت کرے اس ہو میں اللہ کے رسول مٹاہیل نے سزائیس دی مقی اور وہ سزا ہے بچ جاتے ہیں جنسیں اللہ کے رسول مٹاہیل نے سزا نہیں دی مقی اور وہ سزا ہے بچ جاتے ہیں جنسی رسول اللہ مٹاہیل نے سزایاب کیا تھا۔ صبح حدیث میں موجود ہے کہ رسول کریم مٹاہیل نے حضرت براء بن عازب رہاتھ کو اس محتص کی طرف بھیجا جس نے اپنیل کی بود سے نکاح کیا تھا کہ جا کراس کی گردن مار دیں اور اس کا مال لے لیں۔ خیال فرمایے کہ عام زانیوں کی حد شری کی سزا اس کے لیے آپ نے مقرت فرمائی۔ گردن مار نے کے علاوہ مال بھی چھین لینے کا تھم افرایا۔ عقل و قیاس کا تقاضا بھی بی ہے کہ اس کا گناہ عام گنگاروں کے گناہ ہے بہت زیادہ ہے بھرجو اپنی مال ہی حقد نکاح بھی باندھا اور بد فعلی بھی کرے وہ اس ہے بھی زیادہ سے نکاح دام تھا اس باندھا اور بد فعلی بھی کرے وہ اس ہے بھی زیادہ سال کارے اس نے قرائلہ کی حد تو اللہ کی حد کو دو دو دار تو زاجس ہے نکاح حرام تھا اس باندھا وہ میں کو حد شری ہے آزاد کر دیتی ہے اور اس طرح حضور سٹائیل نے یہودیوں کو زنا کے جرم پر رجم کرنے کی اصولی عمدگی اس محض کو حد شری ہے آزاد کر دیتی ہے اور اس طرح حضور سٹائیل نے یہودیوں کو زنا کے جرم پر رجم کرنے کو فرایا لیکن حذید انصیں بھی آزاد کر رہے ہیں۔

یہ ہے وہ رائے قیاس کا طوفان جو حدیث کی ناؤ کو مجد هار میں ڈبوتا ہے اور پھر فخریہ کتا ہے کہ میں نے تو اپنے اصول کی پیروی کی ہے اب ان احتاف کا ایک حیلہ بھی من لیجئے کہتے ہیں کہ یمودیوں کو جو حضور ساتھیا نے رجم کیا یہ تو صرف انھیں الزام دینے کے لیے تھا کہ تممارے ہاں تورات میں رجم کا مسئلہ ہے اور خود تم اس کی صحت کے معقد ہو۔ ہم کہتے ہیں مان لو یوننی سبی حضور ماٹھیا نے اسے حق مانا اس پر عمل کیا تھم حق کی اتباع واجب اس کی مخالفت حرام۔ یا تمہارے نزدیک اس

کے سوا کچھ ہے؟ لیعنی موافقت حق حرام اور مخالفت حق فرض؟ جواب جو چاہو دے دو اور جس مسلک پر چاہو چلو ہماری دعا تو میں ہے کہ اللہ نیک سمجھ دے۔

صحیح حدیث بین مزارعت کا جمور کی جمور کی ہوئی الا ویس حدیث بین مزارعت کا جبوت موجود ہے کہ حقے مقرر کر اسلام مانا جاتا۔ پھروہ کتے ہیں کہ جس کے بارے میں کوئی حدیث صحیح خابت نہیں ہے کہ کی کو گیہوں دینا کہ وہ پین دے اور مزدوری اس کی اس میں سے اتنی طب گی یا اس طرح سوت دے کپڑا بننے کے لئے۔ یا زیون دے تیل نکا لیے کے لئے وغیرہ فاہر ہے کہ نہ تو اس میں کوئی دھوکہ ہے نہ کوئی ممانعت ہے نہ جمالت ہے نہ باطل سے کی گانال اثرانا ہے نہ یہ جوا ہے بلکہ یہ تو بالکل ایسا ہے جیسے کوئی کسی کو اپنا مال دے کہ وہ اس میں تجارت کرے اور اتنا اتنا حصہ اسے طبح گانہ یہ یہ تو اس سے بھی نیادہ جواز کا اسختاق رکھتا ہے اس لیے کہ جو تجارت کر رہا ہے ممکن ہے اس میں کچھ بھی نفع نہ طب تو اس مسکین کی محنت یو نبی غارت ہوئی۔ لیکن اس مزدور کی مزدوری غارت نہیں ہوتی اس نے تو آٹا پیسا اور اپنی مزدوری رکھ کر باقی کا دے دیا لیکن تعجب سا تعجب سے کہ یہ اور مزارعت یعنی شرکت کی تھیتی ان کے اصول کی رو سے ممنوع اور خلاف ہوگی اور حضور طرابی اور آپ کے خلفاء راشدین کا فعل ان کے شرکت کی تھیتی ان کے اصول کی رو سے ممنوع اور خلاف ہوگی اور حضور طرابی اور آپ کے خلفاء راشدین کا فعل ان کے زدیک خلائ باطل 'باطل' خلاف اصول کی رو سے ممنوع اور خلاف ہوگی اور حضور طرابی اور آپ کے خلفاء راشدین کا فعل ان کے زدیک غلط' باطل' فلاف اصول کی رو سے ممنوع اور خلاف ہوگی اور حضور طرابی اور آپ کے خلفاء راشدین کا فعل ان کے زدیک غلط' باطل' فلاف اصول کی رو جو گیا۔ اللہ ہمیں پیغیر کے خلاف سے بچائے!

غضب ہے، ظلم ہے، ستم ہے، خفی نہب میں ہے کہ مدینہ راک کی چھوڑی ہوئی ۲۲ویں حدیث: حرم نہیں کہ اس کا شکار حرام ہو حالانکہ ہیں ہے بہت

)

ذا کد صحابیوں نے آنخضرت ساٹھیا سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا کہ مدینہ حرم ہے اس کا شکار حرام ہے لیکن اس سُنت صحیحہ ہمریحہ محکمہ کو حنی رد کر دیتے ہیں اور کتے ہیں کہ یہ ظاف اصول ہے اور بمانہ بنانے کو یہ حدیث پیش کی کہ حضور ساٹھیا نے فرمایا ہے اب ابو عمیرا تماری چڑیا نے کیا کیا؟ مسلمانوا حدیث رسول ساٹھیا سے بھی بڑا کوئی اصول ہے؟ جس سے حدیث رد ہو جائے؟ کیوں جو اب نہ ریا؟ رہ محدیث رد ہو جائے؟ کیوں جی اگر واقعی کوئی اصول ایسا ہے ہی تو اس سے اس ابو عمیر والی روایت کو کیوں جو اب نہ ریا؟ رہ مم سو ہمارے نزدیک اللہ کے رسول ساٹھیا کا ہم فرمان معتبر اور سر آنکھوں پر رکھنے کے قابل۔ معاذ اللہ ہم کی طابت محکم غیر منسوخ حدیث کو نالنا حرام جانتے ہیں۔ حضرت ابو عمیر بھڑ والی روایت میں چار توجیہات ہیں غور سے سنیے۔ ایک تو یہ کہ یہ منسوخ حدیث کی عمان حرام ہوا ور معارض ہو اور معرب ہو کی اور کو نہ ہو۔ جسے حضرت ابو بردہ کو عناق کی قربانی کی رخصت دی۔ ہرصورت یہ کہ ممکن ہے اس بچ کو رخصت ہو کی اور کو نہ ہو۔ جسے حضرت ابو بردہ کو عناق کی قربانی کی رخصت دی۔ ہرصورت یہ حدیث ممکن ہے اس بچ کو رخصت ہو کی اور کو نہ ہو۔ جسے حضرت ابو بردہ کو عناق کی قربانی کی رخصت دی۔ ہرصورت یہ حدیث ممکن ہے کہ اسے ان صاف اور بکٹرت حدیثوں پر مقدم کر دی جائے جو مدینہ شریف کو حرم قرار دے شریف کو حرم قرار

اناج سے عشرلیا جاتا ہے اس کیلئے صبح مدیثوں میں آچکا ہے کہ (۲۷۲) حفیول کی رد کرده ۲۳وی حدیث: پانچ وست سے کم میں کچھ نہیں لیکن حنفی فدہب انھیں نہیں مانتا اور کہتا ہے کہ جارا عمل اس حدیث پر ہے جس میں عام تھم ہے کہ آسانی پانی سے جو پیداوار ہو اس میں دسوال عصہ ہے اور جو جانوروں اور ڈولوں سے پانی بلائے جائیں ان میں بیسوال حصہ ہے۔ کہتے ہیں کہ اس میں کم زیادہ کا کوئی فرق نہیں۔ مانا کہ اس کے خلاف خاص تھم ہے لیکن دلالت عام قطعی ہے مثل خاص کے اور جب ان دونوں میں معارضہ قائم ہو گیا تو ہم نے وہ لے لیا جس میں زیادہ احتیاط دیکھی تعنی وجوب کا حکم۔ ہمارا جواب سیہ ہے کہ عمل تو دونوں حدیثوں پر واجب ہے ایک کو دوسرے کا معارض سمجھنا یہ غلط ہے پھر غلطی پر غلطی یہ ہے کہ ایک کو بالکل ہی ناقابل عمل تھرا لینا۔ رسول الله طاق کیا کی اطاعت اس فرمان میں بھی واجب اور اس فرمان میں بھی واجب اور تعارض تو تمهاری سمجھ میں ہے نہ کہ رسول الله ملتى الله كلام ميں بحد الله حديث تعارض تناقض سے پاك جو روايت تم پيش كر رہے ہو اسے صرف اس غرض كے ليے شارع عليه السلام نے بیان فرمایا ہے کہ بارانی اور چاہی زمین کی پیداوار کی زکوۃ کے فرق کو ظاہر فرما دیں۔ پس مقدار زکوۃ کے فرق کو ا بین اس فرمان میں واضح کر دیا۔ لیکن نصاب زکوۃ کابیان یمال نہیں وہ اس حدیث میں ہے جس کے تم محکر بن بیٹھے ہو اور اس صحح صرت محم سے بث رہ ہو اور اپنے ندہب کو چٹ رہ ہو جو اس کے صاف خلاف ہے۔ غایت یہ ہے کہ ہم کہیں کہ عام کا بیان کر دیا اور عام میں سے بھیشہ خاص مخصوص ہوا کہ تا ہے تم اپنی حرکتیں تو دیکھو کہ کتاب اللہ اور منت رسول الله الله كو است قياسول سے بھی خاص كرليا كرتے ہو۔ حالائكہ زيادہ سے زيادہ قياس كى نبست يہ كه سكتے ہيں كه اس كے دلیل ہونے میں کلام ہے وہ خود شک و اضطراب کے محل میں ہے کیونکہ کوئی قیاس ایسا نہیں جس کے خلاف قیاس نہ ہو سکتا ہو اور وہ یا تو اسی جیسا ہو گایا اس سے بھی قوی ہو گایا اس سے بچھ ہلکا ہو گا اور سنت صححہ صریحہ کا تو خلاف ہوتا ہی نہیں بجز اس صورت کے کہ اسے کوئی اور صاف صریح صحیح حدیث ہی منسوخ ٹھرا دے اجس کا اس کے بعد ہونا یقینی اور ابت شدہ ہو۔ دوسرا جواب سنو۔ تم خود آسان کے پانی سے پیدا شدہ ہر چیز میں زکوۃ نہیں مانتے بلکہ بانس گھانس کو اس علم سے

خصوص مانے ہو حالا تکہ حدیث میں ہے ہر وہ چیز جو آسمان کے پانی سے ہو اس میں وسوال حصہ ہے تو اگر بغیر کی دوسری حدیث ہے تم گھانس اور بانس کو مخصوص کر سکتہ ہو تو کیا نی اللہ مظاہرا کی صدیث اس کی شخصیص پانچ وسق سے نہیں کر سکتی جو حدیث ہیں اللہ مظاہرا کی حدیث سے زیادہ وقعت والی ہو۔ اللہ ایسے بددماغ سے ہر مسلمان کو بچائے۔ حدیث میں صاف ہے کہ دانے اور چھل جب بتک پانچ وسق نہ ہو جائیں ان میں زگوۃ نہیں۔ اور جواب سنو جب کہ تم عام کو قیاس سے مخصوص کر او اور کیا تو پھر وہی قیاس اس صورت میں بھی کیوں نہ جاری کیا جائے۔ صاف صرح اور صحح قیاس بھی کیوں نہ جاری کیا جائے۔ صاف صرح اور صحح قیاس بھی کیوں نہ جاری کیا جائے۔ صاف میں 'سونے میں' چاندی میں' سب میں نصاب ہے ای قیاس پر انان میں اور پھلوں میں بھی نصاب ہے اور جواب سنے! چینے میں' سونے میں' چاندی میں' سب میں نصاب ہے ای قیاس پر انان میں اور پھلوں میں بھی نصاب ہو گا اور جو سونے چاندی اس حدیث میں ذمین کی عام پیداوار پر زکوۃ ہے ای طرح آیت قرآئی : ﴿ خُذُ مِنْ اُمُوَالِهِمْ صَدَفَةٌ ﴾ (توبہ: ۱۹۰۳) میں اور حدیث رسول طرح کے بیا ایسا عذاب ہو گا اور جو سونے چاندی اور آئیت میں عام صورت ایسا ایسا عذاب ہو گا اور جو سونے چاندی والا زکوۃ نہ دے اسے قیامت کے دن ایسا ایسا عذاب ہو گا اور جو سونے چاندی میں نصاب کا تقرر ہے مقدم ہونا چاہیے میں ذکو قرض ہے لیس تممارے کیتی والے قاعدے کی بنا پر بیا عام بھی ان صدیثوں پر جن میں نصاب کا تقرر ہے مقدم ہونا چاہیے میں نہیں جہیں تممارے کیتی گھ نہیں میاں تمہیں یہ بمانہ بنانے کی ضرورت نمیں میں کے لینے میں اصاب کو توار اس نے نصاب کو گرا دیا اور واب تمہیں صدیث کو رد کرنے کی ضرورت تھی کیونکہ برقستی صدیث کو رد کرنے کی ضرورت تھی کیونکہ برقستی صدیث کو رد کرنے کی ضرورت تھی کیونکہ برقستی صدیث کو رد کرنے کی ضرورت تھی کیونکہ برقستی صدیث کو رد کرنے کی ضرورت تھی کیونکہ برقستی صدیث کو رد کرنے کی ضرورت تھی کیونکہ برقستی صدیث کو رد کرنے کی ضرورت تھی کیونکہ برقستی صدیث کو رد کرنے کی ضرورت تھی کیونکہ برقستی صدیث نوروں نے جھوڑ دی۔

صاف واضح صری اور صحیح حدیث ہو اور ایک چھوڑ گئی ایک کہ م ہے کم مرر بھی نکاح ہو جاتا ہے آگرچہ لوہ کی انگوشی بھی ہو۔ ای طرح قرآن میں بھی عموم ہے۔ ﴿ إِنْ تَبَتَغُوْا بِاَ مُوَالِكُمْ ﴾ (نساء: ۲۲) ہے پس جو معارضہ اور بدلہ طرفین انگوشی بھی ہو۔ ای طرح قرآن میں بھی عموم ہے۔ ﴿ إِنْ تَبَتَغُوْا بِاَ مُوَالِكُمْ ﴾ (نساء: ۲۲) ہے پس جو معارضہ اور بدلہ طرفین میں تھر جائے خواہ کتنا ہی کم سے کم کیوں نہ ہو وہ مربن سکتا ہے لیکن حنی ندہب کے مانے والے اس حدیث کے مانے والے نہیں رہے۔ اور لطف یہ ہے کہ ایک برترین قیاس اس حدیث کے مقابلے میں ان کی طرف سے پیش کیا جاتا ہے یعنی رہے کہ چور کے ہاتھ دس درہم میں کم میں کا شح جائز نہیں اس لیے مربھی دس درہم سے کم جائز نہیں۔ بھلا کمال نکاح اور کمال چوری؟ کمال اللہ کی طرف سے ایک عورت کی صلت؟ کمال اللہ کی حرمت کو توڑنے پر ہاتھ کٹنے کی سزا؟ چچ تو یہ ہے کہ قیاس کی شیدائیت نے قیاس کی اہلیت بھی ان میں نہیں رہنے دی۔ ای لیے ہم نے بار بار کما اور پھر کتے ہیں کہ قیاس صحح بھی اہلی میں شریف سے دور ہو گا اور جتنا جو مخض صدیث سے ہو گا اتنا ہی اس کا قیاس درست اور بھر ہو گا اور جتنا جو مخض صدیث شریف سے دور ہو گا اتنا ہی اس کا قیاس درست اور بھر ہو گا اور جتنا جو مخض صدیث شریف سے دور ہو گا اتنا ہی اس کا قیاس وائی اور ستیانا ہی ہو گا۔

خفیوں کی اس خیرہ چشی کو ملاحظہ فرمایے کہ رسول الله طاق الله الله الله طاق الله طاق الله طاق الله طاق الله طاق الله طاق وے وے اور جس ایک کو چاہے رکھ لے۔ لیکن واہ رے امتیو! تم نے کہ دیا کہ رسول الله طاق الله طاق

فرمان میں اصول کا خلاف کیا ہے الندا ہم اس خلافِ اصول تھم رسول مٹھائے کو نہیں مانے کے۔ قیاس اصولی کا اقتضابہ ہے کہ ایک کے بعد دو سری سے چونکہ نکاح ہوا ہے اس لیے نکاح ٹانی مردود ہے۔ اور نکاح اولی صحیح ہے اختیار ہرگز نہیں ہاں اگر دونوں نکاح ایک ساتھ ہوئے ہیں تو بھی اصول اور قیاس کے مطابق دونوں ہی رد ہیں پھر بھی اختیار نہیں کہ ان دونوں میں سے جاہے نہ رکھے۔

۔ جس سے جاہے نکاح باقی رکھے اور جس سے جاہے نہ رکھے۔

ای طرح حدیث میں اس شخص کو بھی رسول اللہ ملتہ یے اختیار دیا جو (٢٧٥) حجيبيسوس حديث تمريف : مسلمان موتا ب اور اس كى دس يويال بين فرمايا كه ان مين سے جو تمين پند ہوں چار رکھ لو اور باقی کو الگ کر دو لیکن حفیہ اسے بھی نہیں مائے۔ بھی بھی ان کی طرف سے یہ آواز بھی اٹھتی ہے کہ اختیار سے مراد ابتداء عقد کا اختیار ہے کہ منکوحات میں سے جس سے چاہے کر لے۔ لیکن الفاظ حدیث اس کا صاف صاف انکار کرتے ہیں حضور ﷺ کے الفاظ یہ ہیں کہ چار کو رکھ لے اور باقی کو الگ کر دے یہ واقعہ حضرت غیلان بناتنہ کا ہے۔ امام مسلم رطاقی فرماتے ہیں کہ معمر راوی نے اس حدیث کو بصرہ میں اس طرح روایت کیا ہے اگر کوئی ثقد ان سے بھریوں کے سوابھی میں روایت کرے تو بیٹک ہم اس کی صحت کا حکم لگائیں گے اور حدیث صحیح ہو جائے گی ورنہ ارسال ہی رہے گا۔ امام بیہقی رطیتے فرماتے ہیں تین کوفی راویوں کو ہم نے معمرے اس روایت کو اس طرح روایت کرتے پایا۔ سفیان بن سعيد تورى عبدالرحمن بن محتر محاربي اور عيسى بن يونس را السيام - إسى طرح يجلى بن ابوكيريمني بهي يي روايت اسى طرح بيان کرتے ہیں اور فضل بن موسیٰ خراسانی بھی اور ان سب کی روایت بھی متصل ہے پس صحت حدیث میں کسی فتم کاشک نہ رہا۔ پھر میں روایت ایوب تختیانی سے وہ نافع اور سالم سے وہ ابن عمر اللہ سے متصلاً بھی مروی ہے۔ ابوعلی حافظ کا قول ہے که سوار بن محشراس کی روایت ایوب سے کرنے میں منفرد ہیں۔ لیکن سوار بھری ہیں اور ثقه ہیں۔ طاکم رطاقیہ کہتے ہیں که اس مدیث کے کل راوی نقد ہیں۔ ان کی روایت سے جحت قائم ہے۔ امام ابوداؤد فیروز دیلمی سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے کما یارسول اللہ! التھایم میں مسلمان ہو گیا ہوں اور میرے نکاح میں دوسگی بہنیں ہیں آپ نے فرمایا ان دونوں میں سے جسے تمهارا ول جائے طلاق وے دو۔ اے حفیو! الله لگتی اور ایمان کی بات کمو آیا اصولاً به دونوں صحیح حدیثیں ہو سکتی ہیں؟ یا وہ جے تم بطور قاعدہ گھڑلو اور اس سے ان حدیثوں کو رد کرنے بیٹھ جاؤ؟ ہماری سنوفتم اللہ کی ایک ہی نہیں اگر ایسے ایک ہزار اصول فقهاء اور امت کے بنائے ہوئے ٹوٹ جائیں یہ بہت آسان ہے بنبت اس کے کہ ایک فرمان رسول ملٹھیام چھوٹ جائے۔ پھر تمہارا یہ گھر بلو گھڑنت قاعدہ تو وہ ہے کہ قاعدے کی رو سے بھی بالکل باطل اور سرا سردھوکے کی ٹٹی ہے کافروں ك فكاح سے بھى حضور التي الله نظرف كيا بى نميں كه كس طرح بوت؟ اور اسلاى شرائط ان ميں بائے بھى گئے يا نميں؟ اگر اسلامی شرائط کی موجودگی میں ہوا ہے تو معترورنہ غیر معترب بلکہ اسلام لانے کے بعد صرف یہ دیکھاگیا کہ اب اسلام کی رو ے جاتز ہے یا نہیں؟ اگر اب کوئی مانع نہیں ثابت رکھا ورنہ اسے ہٹا دیا۔ گو باقی رکھے ہوئے میں بھی اسلامی شرائط نہ پائی كئيں مول مثلاً ولى 'كواه وغيره- بال اگر اب اسلام كے بعد كوئى خرابى ہے اسے دفع كر ديں مثلاً مسلمان موا اور فكاح ميں محرمات ابدیہ میں سے کوئی ہے یعنی مال بمن بیٹی وغیرہ یا دوسگی بہنیں اس کے نکاح میں ہیں یا چار سے زیادہ بیویال ہیں۔ پس اصول اور اصل اور سنت اور عمم الله و رسول يي ہے اس كے خلاف جو ہے وہ باطل جموث غلط اور خلاف اصول ہے جس فی طرف نظرا ٹھا کر دیکھنا بھی حرام ہے 'واللہ الموفق۔

ان کارد کردینا اس شق کو جو صحیح صری اور محکم ہے اور اس کی بیوی میں جدائی ہوئی ستا کیسوس حدیث نے کہ رسول اللہ ساتھ اسلام قبول کرنے والے میں اور اس کی بیوی میں جدائی نہیں کی جب کہ وہ اپنے خاوند کے ساتھ مسلمان نہ ہو بلکہ جب بھی ایک کے بعد دو سرا مسلمان ہو تو نکاح باتی ہے جب تک کہ اس عورت نے دو سرا نکاح نہ کرلیا ہو۔ یہ سنت مشہور اور معلوم ہے۔ حضرت امام شافعی رہائی فرائے ہیں حضرت اور معلوم ہے۔ حضرت امام شافعی رہائی مسلمان ہوتے ہیں یہ خزاعہ کا گھر تھا اور خزاعہ فتح کہ سے پہلے کے فرائے ہیں حضرت اور دارالاسلام میں سے اس کے بعد آپ مکہ شریف کی طرف لوث گئے آپ کی بیوی ہند بنت عقبہ اس وقت تک مسلمان سے اور دارالاسلام میں سے اس کے بعد آپ مکہ شریف کی طرف لوث گئے آپ کی بیوی ہند بنت عقبہ اس وقت تک اسلام نہیں لائی تھی بلکہ اپنے کفر میں اتی سخت تھی کہ اپنے میاں کے اسلام کی خبر سن کران کی ڈاڑھی پکڑ کر کہتی ہے اس اسلام نہیں بلا کے دین بڑھے کو قبل کر ڈالو۔ لیکن پھر بہت دنوں کے بعد انھیں بھی ہدایت میں ہوتا حالا نکہ وہ اپنے خاوند کے دین بڑھے کو قبل کر ڈالو۔ لیکن پھر بہت دنوں کے بعد انھیں بھی ہدایت میں ہوتا حالا نکہ وہ اپنے خاوند کے مسلمان ہو جانی ہیں اور دونوں اپنے پہلے نکاح سے بی بسے ہیں کوئی نیا نکاح باتی رہتا ہے اب تک وہ عدت دار انجوں میں موتا سے بہر نہیں ہوئی تھیں۔ دارالحرب میں بی تھے لیکن عدت ختم ہونے سے پہلے یہ مسلمان ہو جاتی ہیں اور ان کا نکاح باتی رہتا ہے اب تک وہ عدت دارائی میں۔

 کتے ہیں کہ قرآن میں ہے کہ نہ بید ان کے لیے طال نہ وہ ان پر طال۔ اور آیت میں ہے مشرک عور تیں نکاح کے لاكن سيس جب تك كدوه مسلمان ند موجاكيس- ايمان دار لوندى مشرك آزاد عورت سے بهت بهتر ب كو تهيس يد الحقى لگیں۔ خبردار! مشرک مردوں سے نکاح ند کرو جب تک کد وہ مومن ند ہو جائیں۔ مومن غلام مشرک آزاد سے کمیں اچھا مساور جگہ ہے کفر کی گرہ باندھی نہ رکھو اور اس لیے بھی کہ اختلاف دین جیسے کہ ابتداء عقد نکاح کا مانع ہے اس کے دوام کا بھی مانع ہو گا جیسے کہ رضاعت ان کے جوابات ملاحظہ فرمائیے۔ ہم کہتے ہیں کہ حدیث قرآن کی ان آیتوں میں سے تو بحد اللہ سک کے بھی خلاف نہیں ہاں آخر میں جو تم نے اپنا فاسد قیاس بھارا ہے بیشک اس میں اور حدیث میں خلاف ہے آیتوں میں کافرہ عورتوں سے ابتدائی عقد نکاح کی ممانعت ہے اور وہ بھی جب کہ کافرہ عورت یبودن اور نصرانید نہ ہو۔ یہ بالکل حق ہے ہم اور ساری امت اسے تعلیم کرتی ہے لیکن اس میں سے کون سالفظ ہے جس سے آپ نے یہ مسلد نکالا؟ کہ اگر عورت مرد میں سے کوئی ذرا اوپر سوبر اسلام لائے گو عدت بھی نہ گزری ہو تاہم ان میں جدائی ہو جائے گی یہ تومسلم ہے کہ دینی جدائی جسمانی جدائی کابھی سبب ہے۔ لیکن سبب موقوف ہو تا ہے شرط کے وجود پر۔ اور مانع کی نفی اسے سبیت سے نکال نہیں دیتی جب شرط پائی جائے گی اور مانع نہ ہو گا اس کا عمل ہو گا اور وہ اپنے اثر کا اقتضا کرے گلہ قرآن نے سببیت بیان فرمائی ہے سنت نے شرط سبب کو بیان کیا ہے اور اس کے مانع کا ذکر کیا ہے۔ جیسے اور بیسیوں اسباب کی تفصیل و تشریح اور شرائط و موانع كا ذكر حديثول ميں ہے۔ مثلاً قرآن نے چند رشتے حرام كر كے فرما دياكہ ان كے سوا اور عور تيس تم پر حلال ہيں۔ (ناء : ۲۴) فرما دیا کہ جو عورتیں ممہیں پند ہوں ان سے تم نکاح کرلو۔ (ناء : ۳) فرما دیا کہ اس کے بعد وہ حلال نہیں جب تک دوسرے خاوندسے نکاح نہ کرے۔ (القرة: ٣٣) ارشاد ہے کہ چور مرد وعورت کے ہاتھ کاف دو اور بھی الی آیتیں بہت ی ہیں اس کاسب کابیان شروط اور بیان مواقع حدیثوں میں ہے اور ہم سب اسے معتبرمانتے ہیں کھی بھی انھیں اسباب و موجبات کا معارض نہیں بتلایا۔ تم نے جو اصول یہاں برتا ہے اگر اسے ان جگوں میں بھی جاری کیا جائے تو یہ تمام حدیثیں

ان آیتوں کے معارض ہو جائیں گی بلکہ اور بھی اکثر حدیثیں قرآن کے خلاف ٹھریں گی بلکہ یوں کمو تو بالکل حسب حال اور نمایت درست ہے کہ پھر تو عموماً تمام حدیثیں اور قرآن کی آیتیں آپس میں معارض اور مناقض ہو جائیں گی۔ اور کیا عجب کہ اس وقت تماری خوشی دوبالا ہو جائے کیونکہ اس وقت تمہاری تمہارے فقہاء کی اور تمہارے قیاسات کی اور تمہاری گھریلو تقلید کی قدم قدم پر ایک ایک مسلمان کو ضرورت ہوگی اگر یمی کرنا ہے تو بھم اللہ سیجئے یمال بھی حدیثیں خلاف قرآن وہاں کھی اور ہر جگہ بھی پس قرآن بھی معطل حدیث بھی رو۔ لے وے کرباتی رہ گیا تو تمہارا قیاس خاللہم احفظنا احفظنا۔

تو فرمائیں کہ جس جانور کو ذرج کیا گیا اور اس کے پیٹ میں بچہ تھا اس بچے کا ذبیحہ اس کی مال کا ہی ذبیحہ ہے لیکن تہمارے -اصول مميس تعليم ديتے ہيں كه وہ مردار ہے وہ حرام ہے اس ليے تم نے اس مديث كابھي انكار كرديا۔ سنو مم فدايال مديث كى سنو الله كرے ميكى رنگ تم ير بھى چڑھ جائے بھم كتے بين كه جس نے مردار كو حرام كيا تھا وہى فرماتا ہے كه يه حلال ہے-بالفرض اے اگر مردار بھی سمجھا جائے تو حدیث نے اسے حلال کر دیا۔ پھر تہیں کون سا درد اٹھاجو اللہ کے رسول ساتھ کا مقابلہ کرنے کو جم گئے؟ اگر ایبا ہی مقابلہ کرنا تھا اور اس آیت کو لیے کر اس حدیث کو جھٹلانا تھا تو تنہیں چاہیے کہ آج ہے مچھلی کھانا بھی چھوڑ دو کیونکہ قرآن میں مردار حرام ہے اور حدیث میں مری ہوئی مچھلی کی حلت مروی ہے اور وہ تمہار نزدیک خلاف اصول ہے تو جیسے ذرج کیے ہوئے جانور کے پیٹ کا بچہ تمہارے نزدیک حرام ہے مچھلی اور نڈی بھی حرام ہونی چاہیے۔ پھریہ بھی غلط ہے کہ اس کے پیٹ کا بچہ مردار ہے اس لیے کہ وہ تو اپنی مال کا ایک جز ہے اور ذبیحہ نے اس کے تمام اجزا طال كرديج بيں چراكك ايك جز كوالگ الگ طال كرنے كى كيا ضرورت؟ بجة مال كے تابع ب اى كاجز ب\_ پس قیاس صحیح بھی اس بات کا مقطفی ہے کہ وہ مہاح و حلال ہے بالفرض حدیث میں اس کی حلت مروی نہ بھی ہوتی تو قیاس کا اقتضا اس کی طلت ہی کا تھا چہ جائیکہ جب حدیث بھی آچکی۔ پس حدیث قیاس اور اصول سب کے نقاضے سے یہ بچہ طال ہے ہاں تمهاری تقلید پرستی تم سے جس حلال کو حرام نہ کرائے تعجب ہے۔ خفیوں کی دلیلیں۔ حفیہ نے اپنے غلط قیاس کی ناؤ کو مجدهار میں دویت و کی کراس حدیث کامطلب ہی خبط کردیا ہے کتے ہیں اس سے مرادیہ ہے کہ پید کے بیخ کا ذبیحہ بھی ای طرح ہے جس طرح اس کی مال کا ذہیجہ ہے۔ اس کا جواب ، ہم کہتے ہیں تماری یہ ڈیک اس وقت تو چل جاتی جب حدیث جاری نگاہوں سے پوشیدہ ہوتی۔ سنو پوری حدیث سن کرتم بھی اپن اس تاویل پر شرماؤ گے۔ حضرت ابوسعید رہاتھ سے روایت ہے کہ ہم نے رسول الله طاقیا سے دریافت کیا کہ حضور طاقیہ ہم او مٹنی کو ذائے کرتے ہیں گائے کو ذیج کرتے ہیں بکری کو ذیج کرتے ہیں اور ان کے پیٹ میں بچہ ہو تا ہے تو کیا ہم اس بچے کو چھینک دیں؟ یا اسے کھالیں؟ آپ نے فرمایا اگر تم چاہوتو اے کھا سکتے ہواس لیے کہ اس کا ذبیحہ اس کی مال کا ذبیحہ ہے۔ پس حضور مٹھالم نے اس کا کھانا ان کے لیے طلال کیا۔ يه سبب بالاكركه اس كى مال كو ذرج كرنا بى اس ذرج كردينا به الفاظ حديث اصل اور قياس بحد الله سب اس يرشفن ہیں صرف ایمان و تشکیم ہاتی ہے۔

میرے بھائیو! ایمان کی بات یہ ہے کہ حدیث کو رد تم میرے بھائیو! ایمان کی بات یہ ہے کہ حدیث کو رد تم (۲۷۸) انتیبویں وہ حدیث جسے حنفی نہیں مانتے: کرتے ہو اور کلیجہ ہمارا کا ہے۔ نبی کا فرمان اور تممارا

ایمان؟ دیکھو صیح صرت صاف روش حدیث میں موجود ہے کہ ج کی قربانی کے اونت کے کوہان پر رسول الله ساتھا تا نے زخم کر کے نشان دار کر دیا لیکن تمهارا ندجب اسے منع کرتا ہے اسے بے رحی کے ساتھ اعضائے حیوان کا منے کے برابر حرام مانتا ہے اسے خلاف اصول کتا ہے۔ ہم بھی مانتے ہیں کہ جھوٹے اور غلط اصول سے واقعی یہ خلاف ہے۔ سنو تہمارا یہ و حکوسلا کہ بیہ بے رحی ہے اس کے توصاف معنی ہی ہوئے کہ رحمة للعالمین تو بے رحم اور تم ایسے نمانے کہ رحم کے پورے بھرپور کیے۔ جانتے بھی ہو بے رحمی کے ساتھ اعضائے حیوانات کا کائنا جو عقلاً اور شرعاً برا ہے وہ وہ ہے جہاں جانور کو صرف ایذا دینا مقصود ہو نری زیادتی اور صرف ظلم ہو۔ نہ وہ بطور سزا کے ہو نہ بطور عزت و نشان کے نہ بطور تعظیم حکم اللی کے۔ اور یہال تو اونٹ کے کوہان کے ایک جانب زخم لگا کر کچھ خون ہما دینا شعار اسلام کے اظہار کیلئے جانور کو نام اللہ کا کر دینے کے لیے ہے بیہ تو نشان ہے کہ بیہ جانور نام اللہ پر قربان ہو گا۔ یہ تو اللہ کے ہال سب سے پیاری عبادت ہے۔ یہ عین اصول کے مطابق ہے ورنہ تم بالاؤ کہ اس کے خلاف کون می آیت تمارے پاس ہے؟ یا کون می مدیث ہے؟ جس سے سے حرام ہو جائے اور خلاف اصول تھر جائے؟ اشعار سنت مثلہ حرام تم سنت كو حرمت پر قياس كرك اپنى نادانى كا جوت دے رہے ہو- روئے زمين پر اس سے بدتر قیاس کی مثال شاید نه مل سکے۔ میں وہ قیاسات ہیں جو قرآن سے حدیث سے اصول سے اور اقوالِ علماء كرام سے حرام محض ہیں۔ جن سے اللہ ناخوش جن سے رسول ساتھ ناراض۔ اگر اس میں بجراس کے کہ تھم اللہ کی تعظیم ہے اور ف وجه نه بھی ہوتی تب بھی میں وجہ اس کے استحباب یا وجوب کیلئے بہترین باعث تھی۔ چہ جائیکہ اس میں اس کے سوا والوں کو یہ علم بھی ہو جاتا ہے کہ یہ جانور نام اللہ کے ہیں یہ اس کے عرت والے گھر کی طرف جا رہے ہیں تا کہ اس کے پاک نام پر قربان مول اور وليس نماز ميں اس كے سامنے سرنياز جھكايا جاتا ہے قرباني ميں اس كے سامنے خون بمايا جائے اور يول اپنی فدائیت کا جُوت دیا جائے۔ مشرکین کا یہ جواب ہے کہ تم این اٹھاکروں کے نام جھینٹ پڑھاتے ہو ہم اپنے پروردگار کے نام قربانیاں کرتے ہیں اور اس کے ساتھ کسی اور کو شریک نہیں کرتے۔ یہ قربانیاں اور ان کے یہ نشان عظمت توحید باری کو اس ك دين كى بلندى كو ظامر كرنے كے ليے بين-اى ليے الله كرسول ما اللہ فير فوركرك وكھايا- فلله الحمد

آؤ بخاری مسلم کی اس صحیت جسے حنفی نہیں مانے:

اخت پر بھی سردھن اور رسولِ اکرم ملی افراتے ہیں کہ اگر کوئی کئی میں دھن اور رسولِ اکرم ملی افراتے ہیں کہ اگر کوئی کئی کے گھریں اس کی اجازت بغیر جھانے وہ اے کئر مارے اور اس کی آئھ پھوڑ دے تو اس پر کوئی گناہ نہیں۔ (متغق علیہ) بخاری مسلم کی اور حدیث میں ہے کہ ایک شخص نے حضور ملی الی تیری آئھ میں گھونپ دیتا اجازت تو ای لیے مقرر کی کی سلائی تھی فرمایا کہ اگر میں مجھے جھانگتے ہوئے دیکے لیتا تو میں کہی سلائی تیری آئھ میں گھونپ دیتا اجازت تو ای لیے مقرر کی گئی ہے کہ نظر نہ پڑے۔ صبح مسلم میں ہے کہ ایک شخص آپ کے جرے میں جھانگنے لگا تو آپ نے تاک لگا کر اسے تیر کا گئی ہے کہ نظر نہ پڑے۔ صبح سند سے بہتی میں مروی ہے کہ حضور کئی ابارے کی کوشش میں اِدھر اُدھر چھپ لک کر موقعہ کی گھات میں لگ گئے۔ صبح سند سے بہتی میں مروی ہے کہ حضور طبح اُنے نے فرمایا جو شخص کی کے گھریں ان کی اجازت بغیر جھانئے گھروالے اس پر پھر پھینگیں اور اس کی آئھ پھوٹ جائے تو ان پر شرعاً کوئی دیت نہیں۔ اور نہ قصاص ہے۔ افریس کہ حفول نے ان تمام حدیثوں کو چئی بجانے میں مردود کر دیں یعنی صرف یہ کہ کرکہ یہ خلاف اصول ہیں ان سے دامن جھاڑ الگ ہو گئے پھر ذرا ان باتوں کو جئی بجانے میں معلوم ہوتا ہے کہ نبوت کی دو کرسیاں آسان سے اتریں ایک پر یہ بٹھائے گئے ایک پر آخضرت ساتھیا۔ پس اضیس اختیار ہے کہ جسے کہ نبوت کی دو کرسیاں آسان سے اتریں ایک پر یہ بٹھائے گئے ایک پر آخضرت ساتھیا۔ پس اختیار ہے کہ جسے کہ نبوت کی دو کرسیاں آسان سے اتریں ایک پر یہ بٹھائے گئے ایک پر آخضرت ساتھیا۔ پس اختیار ہے کہ جسے

حضور سلی ایم کوئی قانون مقرر کریں بیہ بھی کریں۔ اگر حضرت ساتھ کے کی ارشاد فرمائیں تو بیہ اس پر نظر ثانی کریں اگر ان کی سر کار ے وہ درست فابت ہو تو امت اس پر عمل کرے ورنہ وہیں گردن مرو ٹر کر رکھ دے کیونکہ فقہ کی کرسی حدیث کی کرسی سے اونچی ہے۔ فرماتے ہیں کہ اللہ نے آنکھ کو پھوڑنا آنکھ کے پھوڑنے کے بدلے مقرر فرمایا ہے پھر جھانکنے سے کیے پھوڑ دی جائے گی؟ پس یہ حدیث خلاف اصول ہے گویا پیغیر سٹھیے نے قرآن سمجھا ہی نہیں یا سمجھ کر پھر بھی خلاف کیا ہے۔ اور اس طرح یہ فرمانِ رسول ملتی ہم فقهاء کی رائے کے بھی خلاف ہے اور ظاہرہے کہ ہماری رائے سے جو حدیث موافقت نہ کرے اسے کوئی کیسے مان سکتا ہے؟ سنیے اگر کوئی زبان سے کسی کا قصور کرے۔ توکیا اس کی زبان کاٹ دی جائے گی؟ اگر کان لگاکر کسی کی بات سے تو کیا اس کے کان کاٹ لیے جائیں گے پھر کس قدر ہیہ حدیث واہی حدیث ہے کہ جو جھانے اس کی آنکھ پھوڑ ڈالیں پس اس حدیث کو رہنے دویہ قیاس کے خلاف ہے للذا نہ ہم اس پر عمل کریں نہ کسی کو کرنے دیں اور یو نہی اگر یہ اڑے رہے تو دیکھیں گے کہ دنیاان کی مانتی ہے یا ہماری؟ اب ہمارا جواب سنیے۔ اے جناب حدیث خود اصول ہے اس کے ظاف آپ جتنے اصول باندھیں سب جھوٹے لغو اور پاور ہوا ہیں بلکہ برات عاشقال برشاخ آہو۔ بلکہ وہ سب اصول شخ چلی کے خیالات ہیں اور یہ جناب نے اپنے منصب کے خلاف جو ایک آیت بڑھ دی اس سے تو صرف قصاص ابت ہو تا ہے اس میں سے کب ہے کہ چوری سے جھانکنے والے کی سزاکیا ہے؟ پھراسے پڑھنے سے جناب کی دلیل میں پھل کیسے لگ گیا؟ یہ تووہ ظالم حدے گزرنے والا ہے جس کے ضرر اور زیادتی کاعلاج ہی ہے کہ اس کی دیکھتی ہوئی بند کردی جائے۔ پس قرآن اس ے ساکت ہے حدیث نے اس کا بیان کر دیا اور اس کا تھم ظاہر فرما دیا اس میں قرآن کا خلاف کیا ہوا؟ ایک قشم آنکھ چوڑنے کی قصاصاً ہے ایک قتم چوری سے جمائنے پر ہے۔ اس چوٹے کی جو ایک بھلے انسان کی عرت کا خواہاں اور اس کی یوشدگی کے راز کے پیچھے چوروں کی طرح پڑا ہوا ہے اس کی اس بدعات اور کمینہ بن کی چوری اور مکاری سے کون سی چیز بچا عتى ہے؟ پس بيد نه تو قصاص ہے نه وہ حملہ ہے جس سے انسان چوكنا ہوكر في سكے بلكه بيد تو وہ جرم ہے جس كا بمشكل پت علي گا اور پھراس کا کوئی ثبوت بہم نہ پہنچ سکے گا۔ مالک مکان کمال سے گواہ ڈھونڈنے جائے گا؟ وہ کسی اور کام میں لگے گایا پاجی لمباب كا اور مروقت بى اس كى عزت كا خوابال رہے گااس مسكين كى تو زندگى وبال موجائے كى پس شريعت نے ايك ايس صورت بتائی کہ سرے سے اس جرم کی کسی کو ہمت ہی نہ بڑے اور حمد و کینہ کی بیہ آگ سلکتے ہی نہ پائے۔ اس سنت نے اس کی بید سزا مقرر کی اس حدیث کے خلاف کوئی حدیث کوئی آیت نہیں پس مالک مکان کنکر تاک کر مار تا ہے اسے اپنے مکان میں چھر چیکنے سے کون سی چیزرو تی ہے جب کہ پاجی چھپا کھڑا ہے اور اس کی آنکھ سوراخ میں لگی ہوئی ہے وہ کنکروہیں پنچا ہے اور اسے پھوڑ دیتا ہے تو اسے چاہیے کہ اپی شامت اعمال پر نادم ہوتا ہوا اپنا منہ کالا کر جائے۔ یہ تو اپنے ہاتھوں ہلاکت کی طرف گیا اس پر کنکر چینکنے والا ظالم نہیں ہال ہے خائن ہے ظالم ہے ہاری شریعت ایسوں کی طرفداری نہیں کرتی جو شرفاء پر ان کے گھروں کو بھی جیل خانے بنادیں۔ شریعت وہ نہیں جو ایسے نازک موقعہ پر تعزیر کو گواہ اور مقدے پر موقوف رکھے پس اس نے اپنے نی سائیل کی زبانی اس کا تھم نازل فرما دیا اور اللہ سے بھتر تھم کس کا ہو گا ہاں رہب کی باتوں پر جسے یقین ہی نہ ہو وہ تو ہاتیں ہی بنا تا رہے گا۔ اللہ بچائے۔

صیح مسلم شریف میں حدیث ہے آخضرت سی فراتے ہیں اگر تو اینے کسی بھائی کے ہاتھ اینے درختوں کا پھل بیچ پھر انفا قا

(۲۸۰) ۳۱ ویں حدیث جسے حنفی نہیں مانتے ،

کوئی آفت آسانی اس پر آجائے تو تھے اس کی قیمت لینا حلال نہیں آخر تو اپنے مسلمان بھائی کا مال کس حق بر لے گا؟ اور حدیث میں ہے آپ نے کئی سال کی بیج سے منع فرمایا اور ناگهانی آفتوں پر معاف کرنے کا حکم دیا۔ لیکن اس صاف محکم مضبوط غیر منسوخ صریح اور صیح سُنّت کو که آفت آسانی اگر پھلوں کو سوخت کردے تو مالک درخت کو قرار دادہ قیمت نہ لینی چاہئے۔ حفیہ نمیں مانے وہ کتے ہیں یہ حدیث خلاف اصول ہے اس لیے کہ خریدار چھوں کا اور ان میں تصرف کرنے کا مالک بن چکا ہے بائع کی ملکیت اس کی طرف منقول ہو گئی۔ اب نفع اگر ہو تا تو اس کا ہو تا تو نقصان بھی اس پر ہے پھر نقصان کی حالت میں يجين والے كاكيا برك كا؟ كت بيل كه ايك حديث ميں ہے كه ايك شخص في كھل خريدے اس ميں اسے نقصان بينياجس سے وہ بست ہی قرضدار ہو گیا حضور میں اللے اوگوں سے فرمایا کہ اسے صدقہ دولوگوں نے دیا لیکن پھر بھی یہ رقم قرض کی رقم سے کم رہی آپ نے قرض خواہوں سے فرمایا یہ لے لواور میں مہیں ملے گانہ کچھ اور۔ اور روایت میں ہے کہ ایک مخص نے حضور مالی کے زمانہ میں کسی مخص سے درخوں کا پھل مول لیا اس میں اسے بہت نقصان موا اس نے باغ والے سے ورخواست کی کہ وہ اسے معاف کر دے لیکن اس نے معاف نہ کیا بلکہ قتم کھا بیشا کہ میں معاف نہ کروں گا۔ اس کی مال رسول الله الله الله المالة على اور سارا واقعه آپ سے ذکر کیا آپ نے فرمایا واہ نیکی نہ کرنے پر قتم- لیکن یہ بات باغ والے نے بھی سن لی وہ اسی وقت سرکار رسالت میں حاضر ہوا اور کئے لگا پارسول اللہ ساتھ اس نے اسے وہ سب دے دیا۔ اس کا جواب سنیے۔ اصولِ صححہ میں سے ایک اصل بھی ایس نہیں جو اس مدیث سے مخالفت کرتی ہو بلکہ بھراللہ صحح اصول سب اس کے موافق ہی ہیں اس کابیان دو طرح پر ہے اوّل تو نہ ہے کہ کوئی آیت کوئی حدیث کوئی اجماع اس کے خلاف نہیں جو اسے خلاف اصول کمنا درست ہو۔ یہ تو خود اصل ہے اور اس کا قبول کرنا دین ندمب ہے تم نے تو قیاس بیان کیا ہے چو تکہ وہ حدیث کے الفاظ کے خلاف ہے' اس لیے محض مردود ہے پھریہ قیاس خود بذات بھی قیاس فاسد ہے جیسے مہیس ماری دوسری تقریر سے معلوم ہو جائے گا۔ وہ یہ ہے کہ حدیث کا یہ مسلم صحیح قیاس کا بھی مسلم ہے اس لیے کہ خریدار نے صحیح طور پر نہ ان پھلوں پر قبضہ کیا ہے نہ بیچنے والے نے اسے سونے ہیں جس سے وہ ذمہ دار مُسرجائے۔

ہر چیز کے قبضے کی مخلف صور تیں ہوتی ہیں پھلوں کا قبضہ ہی ہے کہ وہ پکنے کے قریب ہو جائیں خوب جم جائیں۔
پھلوں کا قبضہ ایسا بی ہے چیسے اجارہ کے نفع کا قبضہ درخوں کا سوغینا ایسا ہے جیسے اجرت والی نوٹین کا سونینا اور حیوان اور حویلی کا سونپ دینا۔ یماں بائع کا علاقہ بھی چیز سے منقطع نہیں ہوتا۔ اصل کو پانی پلاتا اسے سنجھالنا اسی کے ذھے ہے جیسے کہ اجرت پر دینے والے کا علاقہ اجرت والی چیز سے جنا نہیں ہوتا۔ خریدار نے یماں کامل قبضہ نہیں کیا جیسے اجارہ پر لینے والا پورا قبضہ نہیں کیا جیسے اجارہ پر قبت کا الزام کی قبضہ نہیں رکھتا پھر جب اس پر کوئی آسانی ناگھائی آفت آگئی جس میں خریدار کا کوئی قصور نہیں ہو پھر اس پر قیمت کا الزام کیسے آئے گا؟ وہ تو اس پھل سے کوئی بغیر حق کے اس فرمان کے کہ آپ نے فرمایا بتلاؤ اگر اللہ تعالی ان درخوں میں بھل پیدا ہی نہ کرتا؟ پھر تم میں سے کوئی بغیر حق کے اسپ بھائی کا مال کے کہ آپ نے فرمایا بتلاؤ اگر اللہ تعالی ان درخوں میں بھل پیدا ہی نہ کرتا؟ پھر تم میں سے کوئی بغیر حق کے اسپ بھائی کا مال کے کہ لیتا ہے؟ پس آپ نے خام بھی بیان فرمایا کہ کچھ لینا حرام ہے اور اس تھم کی علت بھی بتلا دی کہ بالفرض اگر پھل اسے خلاف کوئی وجہ پیدا کی جا جا ہاں البتہ پھلوں کی درختی کا زمانہ آجاتا پھل بیچنے کے مطلب کے ہو جاتے۔ پھر بھی اس کے خلاف کوئی وجہ پیدا کی جا جاتے تو اور بات تھی اب جو حدیث تم نے اس کے خلاف میں پیش کی امید پر پھل نہ اثارتا اور وہ برباد ہو جاتے تو اور بات تھی اب جو حدیث تم نے اس کے خلاف میں پیش کی

ہاں کی نبیت سنے۔ وہ متشابہ ہے اس سے محکم کی تردید نہیں ہو سکتی اس میں تو یہ بیان ہی نہیں کہ ان پھلوں پر کوئی آفت آسانی آئی تھی۔ ممکن ہے چوری ہو گئی ہو اور اس میں خریدار کی حفاظت کا قصور ہو۔ ممکن ہے بھاؤ گھٹ گیا ہو تو یہ اور ہی چیز ہے اور آفت آسانی اور چیز ہے۔ پھر حدیث میں یہ بھی نہیں کہ اس آفت میں خریدار کا کوئی قصور نہ تھا۔ اس نے تاخیر نہیں کی تھی اگر یہ بھی نہیں تو نہ سمی اس نے فتح کی طلب کی ہو 'اس نقصان کو وضع کرنے کی درخواست کی ہو یہ بھی حدیث میں نہیں۔ ممکن ہے وہ بھی بر راضی ہو اس آفت کو وضع کرنا نہ چاہتا ہو تو پیشک خریدار کی مرضی پر یہ بات ہے اگر وہ چاہتا ہو تو محاف کرائے نہ چاہتا ہو تو پیشک خریدار کی مرضی پر یہ بات ہے اگر وہ چاہتا ہو تو پیشک خریدار کی مرضی پر یہ بات ہے اگر وہ چاہتا تو اور حضرت سائے ہیں اگر یہ ہو تا کہ وہ اس آفت کا معاوضہ چاہتا تھا اور حضرت سائے ہیں اگر یہ ہو تا کہ وہ اس آفت کا معاوضہ چاہتا تھا اور حضرت سائے ہیں اس نے نہ دلوایا تو بیشک یہ بات نہیں۔ اور جب یہ نہیں تو تم اے ایک بھی بات نہیں۔ اور جب یہ نہیں تو تم اے ایک فرایا تمہارے لیے بہی ہات نہیں ہو تا گیا ہے اس کے سوا اور پچھ نہیں لیکن تمہارا نہ جب یہ نہیں تم تو کہتے ہو پوری رقم کا وہ ذمہ دار ہے پس میں خوایا تو تمہارے لیے بہی ہو تا کی قصان کا ثبوت پہنچایا۔ ایک میں نہیں کہ اس کے باغ پر کوئی آفت آئی بلکہ اس میں تو ہے اے نقصان ہوا اور اس نے اپنے نقصان کا ثبوت پہنچایا۔ ایک مورت میں تو ہم بھی نہیں کہتے کہ یہ نقصان مالک باغ پر ڈالا جائے۔ پھراسے تو تم خواہ مخواہ بی لائے۔

مند میں 'صحیح ابن خربہ میں مروی ہے کہ رسول اللہ سلی ایک فحض کو صف کے پیچے اکیا نماز پڑھے ہوئے دیکھ کر تھر گئے۔ جب وہ فارغ ہوا تو آپ نے اس سے فرمایا پھر سے نماز پڑھ ۔ جو صف کے پیچے نماز پڑھے اس کی نماز نہیں ہوتی ۔ سنن میں صحیح ابنِ حبان میں 'ابنِ خزیمہ میں حضرت وابعہ بن معید بڑھ سے مروی ہے کہ رسول اللہ سلی ایک فخض کو صف کے پیچے تنا نماز پڑھتے ہوئے دکھ کر اسے نماز دوہرانے کا حکم دیا۔ مند احمد میں ہے کہ آنحضرت سلی ایک فخض کو صف کے پیچے تنا نماز پڑھتے ہوئے دکھ کر اسے نماز دوہرانے کا حکم دیا۔ مند احمد میں ہے کہ آنحضرت سلی اللہ فض کے بارے میں سوال ہوا جو صف کے پیچے اکیلا نماز پڑھے آپ سلی ایک فخض کے بارے میں سوال ہوا جو صف کے پیچے اکیلا نماز پڑھے آپ سلی کی نماز دوہرانی چاہئے۔ الغرض ان صحیح اور صرح اور صاف حدیثوں سے ثابت ہے کہ جو فخض اکیلا صف کے پیچے کھڑا ہو کر نماز پڑھ اس کی نماز نہیں ہوتی اسے نماز کو دوبارہ پڑھنا چاہئے۔ الغرض ان صحیح صرح اور صاف حدیثوں سے ثابت ہے کہ جو فخض اکیلا صف کے پیچے کھڑا ہو کر نماز پڑھے اس کی نماز نہیں ہوتی اسے نماز کو دوبارہ پڑھنا چاہئے۔

ان تمام حدیثوں کو حفیوں نے یہ کمہ کر ٹال دیا کہ یہ خلاف اصول ہیں۔ مالانکہ یہ حدیث ہی اصول ہے اور جھنے اصول اس کے خلاف ہوں سب مردود ہیں۔ وہ خود خلاف اصول ہیں۔ اب بمانہ بازی کیلئے ایک روایت بھی پیٹی کر دی کہ ایک مرتبہ حضرت ابنِ عباس بی اس نے آگر حضور ساتھ ہے ایک مرتبہ حضرت ابنِ عباس بی اللہ نے آگر حضور ساتھ ہے ایک مرب ہو کر نماذ کی نیت باندھی تو آپ نے اخیس گھا کر اپنی دائیں طرف کر لیا اور اخیس نماز کو نئے سرے سے پڑھنے کا علم نہیں دیا۔ خیال فرمایے کس قدر کھلا دھو کا دے رہے ہیں بھلا اس حدیث کو اس مسئلے سے کیا واسط ؟ کہ ایک مخص صف کے پیچے اکیلا نماز پڑھتا ہے اور وہیں اپنی نماز پوری کرتا ہے اخیس دو ہرانے کا بھم نہ دینے والے ہی اسے دو ہرانے کا بھم دیتے ہیں۔ یا در کھو کہ مقتدیوں کی سب کی پہلی تکبیر کرتا ہے اخیس دو ہرانے کا شرط نہیں۔ بلکہ اگر ان میں سے کوئی اکیلا تکبیر کے پھردو سرا ان کے بعد کے تو بھی اقدا درست ایک ہی صالت میں ہونے کی شرط نہیں۔ بلکہ اگر ان میں سے کوئی اکیلا تکبیر کے پھردو سرا ان کے بعد کے تو بھی اقدا درست ہی ور سبقت کرنے والا اور تنمائی کرنے والا وہ نہیں اگر چہ اس نے تنما تکبیر کی ہو یماں تو اعتبار صف کا ہے۔ اس میں جس

میں رکعت پائی جاتی ہے اور وہ رکوع ہے اس میں بھی زیادہ سفلی دلیل طاحظہ ہو۔ کتے ہیں امام جو اکیلا کھڑا ہوتا ہے بھی خوب؟ امام اور مقتدی میں بھی جے فرق نظرنہ آئے وہ چلا ہے سنت رسول طاہیا کو قیاسات سے رد کرنے؟ سنو ہم جیسوں کے دل ایسے نہیں کہ ان مغالفوں میں آگر سنت کو چھوڑ دیں۔ اللہ اس موذی مرض سے ہمیں محفوظ رکھے پھراس سے بھی زیادہ واہی دلیل سنے کہتے ہیں عورت جو صف کے پیچھے اکیلے کھڑی رہتی ہے۔ ہم کہتے ہیں شریعت نے اس کی یمی جگہ مقرر کی ہے ہیں اس پر واجب ہے اس کی میں جگہ بھی شریعت نے آگے بڑھ کر تنما کھڑے ہونے کی مشروع کی ہے اور مقتدی کو صف کے بیچھے تنما کھڑے ہونے کی مشروع کی ہے اور مقتدی کو صف کے بیچھے تنما کھڑے ہونے کی وجہ شریعت نے نہیں بتلائی۔

بلکہ اگر کسی نے ایساکیا تو اسے نماز دوہرانے کا تھم شریعت نے دیا۔ اور اللہ کے رسول ساتھ نے فرما دیا کہ اس کی نماز نمیں ہوئی لیکن تہیں اس سے ضد ہے ایک اور اعتراض ان کی طرف سے بہت برے شدور کے ساتھ یہ بھی پیش کیا جاتا ہے کہ حضرت ابو بکرہ والتہ صف میں ملنے سے پہلے ہی رکوع کر لیتے ہیں پھر رکوع ہی کی حالت میں چل کر صف میں مل جاتے ہیں۔ حضور ملتی ان سے فرماتے ہیں اللہ تیری حرص اور زیادہ کرے اب سے الیانہ کرنا۔ لیکن آپ انھیں نماز کے دہرانے کا تھم نہیں دیتے حالاتکہ ان کی وہ رکعت صف سے الگ ہوئی ہے ہم کہتے ہیں سنو اور عمل بالحدیث اور تسلیم حدیث اور انساف بالحديث سيھو ہم اسے تشليم كرتے ہيں اور پھر حديث ميں ہے وہى كتے ہيں اور كہيں ك اگر كسى نے اپنى لاعلى سے اب بھی ایا ہی کیاتو ہم اسے وہی کمیں گے جو حضور مائیلم نے فرمایا اور ہرگز اسے رکعت کے یا نماز کے دہرانے کا حکم نہ دیں كى؟ ليكن اگر اس نے اس علم كے بعد بھى اليابى كيا۔ تو اب دو صور تيں ہيں اگر امام كے ركوع ميں ہوتے ہوئے وہ صف میں آلا ہے تو اس کی نماز صحے ہے اس لیے کہ اس نے رکعت کو تھائی سے الگ ہو کر صف میں مل کریالیا ہے۔ ٹھیک اس طرح جس طرح وہ اپنے قیام کی حالت میں پالیتا۔ اور اگر اس کے صف میں ملنے سے پہلے ہی امام نے رکوع سے سراٹھالیا ہے تو علاء کے دو قول ہیں ایک صحت صلوة کا دو سرانہ صحیح ہونے کا۔ اور ان دونوں جماعت کی دلیل میں مدیث ہے۔ تحقیق بیہ ہے کہ یہ ایک عینی واقعہ ہے ممکن ہے کہ امام کے رکوع سے اٹھنے سے پہلے ہی وہ صف میں آسلے ہول اور ممکن ہے ایساند ہوا ہو ایسے واقعات سے عموم حاصل نہیں ہوا کرتا ہی دونوں صورتوں پر اس سے دلیل نہیں لی جاسکتی۔ یہ مجمل اور متشابہ ہے اس سے نص محکم صریح چھوڑی نہیں جا سکتے۔ پس وہ مسئلہ اپنی جگہ پر ہی رہاکہ جس نے صف میں ملے بغیر صف کے پیچے تنا نماز پڑھی اس کی نماز نہیں ہوئی۔ الفاظ دلیل اور قیاس صیح سے بھی ہی فاہت ہوتا ہے۔ جناب باری مالک کل ہمیں توفيق مدايت بخشِه-

خفیوں کا سُنتِ صریحہ صحیحہ محکمہ کو رد کرنا جو بہ ہے کہ فجر کے وقت کے آنے ہے پہلے اذان دینا جائز ہے حدیث میں ہے کہ فجر کے ایکن خفی ندہب اسے نہیں مانتے ہوئے رسول اللہ التھیا نے فرمایا کہ بلال بواٹھ رات رہتے ہوئے اذان کتے ہیں تو تم کھاتے پیتے رہو یہاں تک کہ ابنِ آئی مکوم بواٹھ اذان دیں۔ صحیحہ مسلم شریف میں ہے کہ تمہیں بلال بواٹھ کی اذان اور یہ سفیدی دھوکے میں نہ ڈالے یہاں تک کہ صبح صادق طلوع ہو جائے۔ صحیحین میں بھی یہ حدیث ہے اس میں یہ لفظ ہیں کہ تم میں سے کی وذان اس کی سحری سے نہ روکے اس لیے کہ اس کی اذان سے مقصد تہد گراروں کو لوٹانا اور سوئے ہوؤں کو ہوشیار کرنا ہے۔ امام مالک رواٹھ فرماتے ہیں کہ صبح کی اذان فجر سے پہلے برابر ہوتی رہی

ہے۔ لیکن حفیوں نے وہی اپنے دونوں پرانے بمانے استعال کرکے اس مضبوط سُنت کو رد کر دی۔ کمہ دیا کہ یہ ظاف اصول ہے یہ فلاف اصول ہے یہ فلاف قیاس ہے ہاں ایک حدیث بھی اس حدیث کو لوٹانے کیلئے بیان کر دیا کرتے ہیں کہ بلال نے طلوع فجر سے پہلے اذان کمہ دی تو حضور ساتھ کے انھیں عظم دیا کہ لوث کر پکار دیں کہ بندہ سوگیا تھا بندہ سوگیا تھا۔ بھلا بتلاؤ اس جیسی چیزوں سے کہیں سُنت صححہ رد ہو سکتی ہے وہ تو خود بذائہ اصل ہے پھر فجر کا قیاس دو سرے وقتوں پر کرنا یہ بھی غلط قیاس ہے اور پھر سنت صریحہ کے فلاف ہے۔ اس لئے یہ قیاس مردود ہو گا۔ حالا تکہ حدیث میں خود وجہ تفریق بھی بیان کر دی گئی ہے اور فیج کی اس اذان کی خاص مصلحت بھی ذکر کر دی گئی ہے اور ظاہر ہے کہ وہ حکمت اور وقتوں میں نہیں یعنی سوتوں کو بیدار کرنا فافلوں کو ہوشیار کرنا۔ اس وجہ سے اس کا قیاس اس پر کئی طرح درست نہیں۔

چر تماد کی حدیث ابوب سے ائمہ حدیث کے نزویک ہے بھی معلول قابل جمت نہیں۔ امام ابوداؤر رواتھ فرماتے ہیں اس كاراوى صرف يمي ہے۔ امام ابن المديني روائي سے اس مديث كى نسبت سوال ہوا تو آپ نے فرمايا يد خطاہ عماد كامتابع كوئى نہیں اس کے خلاف ثابت حدیث ہے ہے کہ بلال رہائھ رات کو إذان کما كرتے تھے۔ بيہتى رہائي كہتے ہیں اس كى متابعت سعيد بن زید رزین نے کی ہے وہ بھی ضعیف ہے۔ حادین سلمہ امام مسلمین ہیں یمال تک کہ ان کے بارے میں حضرت امام احمد بن حنبل رطائق فرماتے ہیں کہ جو ان حماد پر طعنہ کرے تم نہ مانو وہ اہل بدعت کے مقابلے میں بہت سخت منص- امام بہتی رطاقیہ فرماتے ہیں کہ ان کا حافظہ برماپ میں خراب ہو گیا تھااس لیے امام بخاری رطاقیہ نے ان کی حدیثوں سے دلیل لینی چھوڑ دی-ہاں امام مسلم طالعہ نے ان کے بارے میں بوری کوشش کر کے جو حدیثیں ان سے اس عمرے پہلے کی ہیں اضیں تو ان کے شاگرد خابت کی روایت سے لائے اور خابت کے سوا اور لوگوں سے جو لائے ہیں وہ بطور شواہد کے ہیں اور پھر بھی ان کی تعداد بارہ سے زیادہ نہیں۔ اور وہ بھی جت کے لیے نہیں بلکہ صرف شمادت کے لیے لائی گئی ہیں۔ پس ہرایک شخص پر جو دین اللی میں احتیاط کرتا ہو ضروری ہے کہ ان کی جو حدیث اور لقتہ راویوں کے خلاف ہو اس سے ہرگز دلیل نہ لے پس سے حدیث جو حفیہ پیش کرتے ہیں ایس ہی ہے کہ دلیل پکڑنے کے لائق ہرگز ہرگز نہیں۔ دار قطنی مطلبہ نے اسے روایت کرے مرسل کما ہے اس طریق کی نبست یہ فیصلہ کر کے پھراور طریق سے بیان کیا ہے کہ حضور ماٹھیا نے بلال بھاتھ سے اس کی وجہ دریافت کی تو انھوں نے کما میں جاگا آ تکھیں خمار آلود تھیں خیال کیا کہ صبح صادق طلوع ہو چکی ہے اذان کمد دی یہ س کر آپ نے فرمایا کہ مدینے میں ندا کر دو کہ بندہ سو گیا تھا۔ پھرانھیں اپنے پاس بٹھالیا یمال تک کہ صبح صادق نکل آئی پھردو سری سند بیان کر کے لائے ہیں کہ عمر والت کے مؤذن مسروح نے صبح صادق سے پہلے اذان کہد دی تو آپ نے انھیں سے محم دیا اور روایت میں ان کے نام میں شک ہے ایک روایت میں ان کا نام مسعود مروی ہے اور بقول ابوداؤد روائد میں نیادہ صحیح ہے۔ امام بہق روائد نے اسے اور سند سے اصولاً بیان کیا ہے لیکن وہ بھی صحیح نہیں۔ اس میں ہے کہ حضرت بلال بناتھ نے قبل از فجراذان کمه دی جس پر حضور طائع الله الله الله الله الله علم دیا که آواز دے دے بندہ سو گیا تھا۔ حضرت بلال بالله بھی اس سے سخت رنجیدہ ہوئے اس میں بقول دار قطنی وہم ہے۔ انس بن مالک بواٹھ سے مروی ہے کہ حضرت بلال بواٹھ نے قبل از فجراذان کمہ دی تو حضور التي الم في كم دياكم جره كرنداكر دوكم بنده سوكيا تها چنانچه حضرت بلال والله في يد كيا اور كما كاش كم مين إب تك پيدا بی نہ ہوا ہو تا۔ آپ اس واقعہ سے بہت رنجیدہ ہوئے لیکن سنداً یہ بھی صحیح نہیں بلکہ ٹھیک ہے ہے کہ یہ روایت مرسلاً مروی ہے ایک اور سند بھی ہے لیکن اس میں محربن قاسم اسدی ہیں جو بالکل ضعیف ہیں بلکہ امام احمد رطاقیہ تو انھیں جھوٹا کہتے ہیں اور روایت میں یہ بھی ہے کہ آپ ساتھ الے عضرت بلال واللہ کو تھم دیا کہ اذان کی جگہ ہی جاکر پھرسے ندا کر دے لیکن سے روایت بھی زیادہ سے ژیادہ مرسل ہے اور روایت میں سے کہ بلال حضور مان کیا سے آپ آپ اس وقت سحری تاول فرما رے تے ارشاد فرمایا کہ جب تک صح صادق نہ فکل آئے اوان نہ کمو ہدیمی مرسل ہے اور روایت میں حضرت بلال والله کا فرمان موجود ہے کہ مجھے حضور سی الم اللے نے فرمایا کہ میں طلوع فرسے پہلے اذان نہ کہوں لیکن اس کا راوی حسن بن عماره متروک ہے اور روایت میں ہے کہ بلال رفاقتہ اذان نہ کہتے تھے جب تک فجر طلوع نہ ہو جائے اس میں آنخضرت ساٹھیم کا نام نہیں لیکن سے دونوں بھی ضعیف ہیں اور روایت میں ہے کہ آپ نے ان سے فرمایا اذان ند کمو جب تک اس طرح صبح صادق كنارول مين تهيل نه جائے اور آپ نے اپني تين الكيوں سے اشاره كر كے بتلايا پس ان مرسل روايتوں سے زياده اور بهت زیادہ وہ مند روایتی قابل قبول ہیں جس میں بلال روائد کی اذان اور اس کی وجہ مروی ہے اور روایت میں ہے کہ حضور طال اور اس رات کو و تر پڑھ کراپنے بسترے پر آجائے تھے بلال مٹاٹھ جب اذان کہتے اور ان کی اذان طلوع فجر کے بعد ہوتی تھی تو اگر آپ جنبی ہوتے تو عسل کرتے ورنہ وضو کر کے دو رکعت پڑھ لیٹے ای روایت کی ایک سند میں ہے کہ طلوع فجرنہ ہو لے تب تک مؤذن اذان نہ کتا۔ جب حضرت عائشہ رہے اللہ سے حضور سی اللہ کی رات کی نماز کا سوال ہوتا ہے تو آپ فرماتی ہیں کہ حضور ساتھ اول بات سو جایا کرتے پھر جا گئے ممار اوا کرتے پھر بسترے پر آتے اگر حاجت ہوتی بوری کرتے پھر سو جاتے اذان س كر كفرے موتے اگر نمانے كى حاجت م يائى بها ليئے ورند وضو كر ليتے پھر نماز كے ليے نكلتے اسى روايت كى ايك سنديس ہے کہ اذان کے وقت آپ اٹھ کھڑے ہوئے۔ امام میمان واللہ فرمائے ہیں یہ روایت اور شعبہ والی روایت گویا ولیل ہے کہ بی اذان تبل از صبح ہوتی تھی۔ اور میں اس صبح سند والی حدیث کے موافق بھی ہے پس اولی میں ہے۔ اور روایت میں ہے کہ جب مؤذن اذان كمنا آب دو سُنت مج يراه كرمسور كو جاتے اور سحرى كھانا اب حرام مو جاتا اور بير اذان بعد از صبح صادق موا كرتى تقى- امام بيتقى مالله فرمات بين اس كى صحت ك بعد بهى يه محمول باس يركه يه دوسرى اذان كاذكر كه- چنانچه صحیحین کی حدیث میں ہے کہ جب مؤون صبح کی مماز کی اوان دے چکتا تو آپ دو ملکی سنتیں فرضوں کی اقامت سے پہلے بردھ

ایک اور الحتراض :

ایک که این آتی کمتوم برات که که بلال برات او او این این این حبان میں بید حدیث ای طرح ہے۔ اس کا جواب بیہ ہے کہ این عمر بی میں اور اس میں جو حدیث ہے اس میں اوان سحری کہ این عمر بی اور این نماز کے مؤون حضرت بلال برات میں اور اس میں کوئی خلاف و اختلاف نہیں۔ بال حضرت اندید بی اور این این محتو دو اوان نماز کے مؤون حضرت بلال برات میں اور اس میں کوئی خلاف و اختلاف نہیں۔ بال ای دو سرے تھیک این اور اور این عمر بی کہ بیت عمر اور کے جو تصحیمین میں ہے تیرے شک کے ساتھ مروی ہے ایس صحیح معرت اندید بی سے کہ ابوالولید اور ابوعمروالی روایت ہو تم بیش کر رہے ہو اس میں نام الٹ بلٹ ہو گئی ہیں اس کے برطاف شک بات کی ہو اس کے برطاف شک بات کی ہو اس کے برطاف شک بات کی ہو اس کے برطاف شک بات کے ساتھ مودی ہے بی صحیح بات کی ہو اس میں کوئی شک نہیں اور دو سرگ کی مطابق بھی ہیں۔ درایت کا اقتضا بھی روایت کے مطابق بھی ہیں۔ درایت کا اقتضا بھی روایت کے مطابق بھی دونوں نام خویک اپنی جگ ہیں اور دو سرگ صحیح کی ایک روایت کے مطابق بھی ہیں۔ درایت کا اقتضا بھی روایت کے مطابق بی دونوں نام خویک اپنی جگ ہیں اور دو سرگ صحیح کی ایک روایتوں کے مطابق بھی ہیں۔ درایت کا اقتضا بھی روایت کے مطابق بی

ہے کیونکہ ابنِ آئم مکتوم نابینا تھے از خود وہ صبح صادق نہیں دیکھتے تھے لوگ اخیں صبح صادق ہونے کی خر کرتے آپ اذان کہتے ہے ہے۔ جن بعض لوگوں نے اس میں تطبیق دینے کیلئے ہے دعویٰ کیا ہے کہ نوبت بہ نوبت ہے دونوں بزرگ اذان کہتے تھے بہ دعویٰ غلط ہے کی روایت سے ثابت نہیں' نہ سند صبح' نہ ضعف' نہ مرسل' نہ مسند سے بلکہ اس میں تو راوی کی غلطی کو شریعت بنالینا ہے۔ حقیقت میں ہے کہ یہ محض راوی کی غلطی ہے اس نے بجائے بلال بڑا ٹھر کے ابنِ آئم کمتوم بڑا ٹھر کا نام لے لیا ہے۔ پس جن بزرگ صحابہ بڑی تھر سے بلا اختلاف بخاری مسلم میں حدیث مروی ہے جق وہی ہے اور اس کی صحت بلا اختلاف ہے ادار اس کی صحت بلا اختلاف ہے واللہ اعلم۔

حفیوں نے اس صحیح صریح مستفیض حدیث کو بھی رو کر دیا (۲۸۳) چونتیسویں صدیث جسے حفی نہیں مانتے ہے جس میں آخضرت سی اللے کا قبریر نماز جنازہ پر صنا مروی ہے چنانچہ صحیحین میں ہے کہ آخضرت سالیا ایک الگ قبرے پاس سے نکلے صحابہ کی صفیں باندھیں اور آگے برے کر چار تكبيروں سے نماز جنازہ پڑھائی۔ اور روايت ميں ہے كہ جو سياہ فام عورت مسجد نبوى التي الله كياكرتي تقيس ان كى موت ر آپ نے ان کی قبریر جاکر نماز جنازہ اوا کی۔ صحیح مسلم میں ہے کہ یہ نماز ان کے وفائے کے بعد آپ مائیا نے پڑھی۔ بیعتی اور دار قطنی میں ہے کہ ان کی موت کے ایک ماہ بعد آپ نے یہ نماز پڑھائی۔ اننی دونوں کتابوں میں یہ بھی ہے کہ ایک میت ر آپ نے تین ماہ بعد نماز پر ھی۔ جامع ترندی میں ہے کہ آپ ملتی ہے آج سعد بھن کے جنازے کی نماز ایک مینے بعد رد سالی۔ ان تمام محکم اور مفصل حدیثوں کو حفیہ نے صرف ایک مشابہ حدیث لے کررد کردی ہیں جس میں ہے کہ قروں پر نہ بیٹھو اور نہ ان کی طرف نماز ادا کرو بیٹک میے صدیث صبح ہے ہمارا اس پر ایمان ہے لیکن اس کا ایمان دو سری حدیث کے کفر کو تو لازم نہیں جس نے یہ فرمایا اس نے قبر بماز جنازہ ادا کی۔ ہے کوئی؟ جو امتی رہتے ہوئے جرات کرجائے اور کمہ جائے کہ پیغیر میں اللہ ہی سے کہ کمیں کھ کریں کھی؟ ہرگز نہیں پی یقین مانو کہ جس نماز کو منع فرمایا وہ اور ہے اور جے اوا کی وہ اور ہے۔ نماز جنازہ مسجد کے ساتھ مخصوص نہیں جیسے جنازے پر نماز پڑھنا ہے ایسے ہی قبر پر بھی دونوں جگہ مقصود نماز ایک ہی ہے میعنی میت کے لیے بخشش و رحمت کی دعا- میت خواہ جنازے پر ہو خواہ زمین میں ہو- بخلاف اور نمازوں کے کہ نہ وہ قبرستان میں مشروع ہیں نہ قبروں کی طرف مشروع ہیں اس لیے کہ اس میں قبروں کو مسجدیں بنانے کا ذریعہ بن جاتا ہے جس کام پر حضور مان کے کا لعنت ہے پس کمال ہیں اور کمال وہ؟ بیٹک قبروں کی طرف قبروں میں ، قبرستان میں نماز سوائے نماز جنازہ کے حرام ہے حضور مان کیا نے اس سے منع فرمایا ہے۔ ایسے لوگوں پر لعنت کی ہے اس سے اپنی امت کو ڈرایا ہے فرمایا ہے کہ ایسا کرنے والے برترین مخلوقات میں جیسے وہ برترین جن کی زندگی میں قیامت آئے گی اور وہ برتر ہیں جو قبرول کومسجدیں بنا لیں۔ پس میہ تو بیشک ممنوع ہے لیکن نماز جنازہ قبر پر ادا کرنا یہ فعل رسول سٹھیے ہے اور ایک بار کا نہیں بار بار کا۔ ان دونوں کو ا یک کر دینا اور جائز کو بھی ناجائز کر دینا اللہ کے دین کو لوٹ دینا ہے۔

 حدیث نہ بھی ہوتی تو صرف پہننے کی ممانعت ہی ان کے فرش سے ممانعت کی کافی دلیل تھی۔ بیسے کہ لباس کی ممانعت او رُسے کی ممانعت کی دلیل ہے اور یہ بھی لباس ہی ہے لغتا اور شرعاً بھی۔ دیکھو حضرت انس بڑاتھ فرماتے ہیں کہ میں اپ ہوریے کے لینے کو کھڑا ہوا جو پہننے کی وجہ سے بہت سیاہ ہوگیا تھا۔ پس عربی میں لبس کا لفظ جیسے پہننے پر بولا جاتا ہے بچھانے پر بھی بولا جاتا ہے بچھانے پر بھی بولا جاتا ہے بچھانے پر بھی بولا جاتا ہے بھی اس کی حرمت کا مقتضی تھا جاتا ہے پس اگر ریشی فرش سے ممانعت کے الفاظ خاص نہ بھی ہوتے تو بھی صرف صحیح قیاس بھی اس کی حرمت کا مقتضی تھا کہ حفیوں نے اس حدیث میں بھی یہ الفاظ آگئے کہ حضور سے بھی باز کیا بنایا ہے؟ تو آپ کو اور بھی تجب ہو گالیتی وہ کتے ہیں کہ دخیوں نے اس حدیث کو مردود کرنے کیلئے اپنی برات کا بمانہ کیا بنایا ہے؟ تو آپ کو اور بھی تجب ہو گالیتی وہ کتے ہیں کہ اللہ تعلیٰ کے قرآن میں فرمایا ہے اللہ نے تمارے لیے ذمین کی ہرچز پیدا کی ہے پس عام کو خاص کو اور قیاس کو سب کو اس اللہ تو اس میں نہ ریشم کا ذکر نہ فرش کار دکر دینا اور اپنی جگہ خوش بھی ہو گئے کہ ہم قرآن کے عال ہیں۔ ساتھ ہی ایک لولا لنگڑا قیاس بھی پیش کر دیا کہ جب ریشم کا استر ہو ابرا نہ ہو تو دو قول میں سے زیادہ صحیح قول کی بنا پر تحربم ہا اور دو سرے قول پر فرق ریشم سے نگاہ من ہو تو تھم منع ہے۔ پھر خراساں کے شافعیہ کا مسئلہ ہے کہ مرد عورت دونوں پر حرام ہے ان کے بالمقابل ہے جمام نور پر بننا حرام اس پر فرش بھی حرام اور جس پر پہننا حرام اس پر فرش بھی حرام اور جس پر پہننا حرام اس پر فرش بھی حرام اور جس پر پہنا حرام اس کے لئے ریشی فرش بھی جائز۔ یہ اکثر کا قول ہے اور ایک عراقی شافعیہ کا مسلک ہے۔

رسول الله ملی الله فرمات بین که انگوروں کا بوقت زکوة (۲۸۵) چھتیسویں حدیث جسے حنفی نہیں مانتے اندازہ لگالیا جائے جیے کہ تر کھجوروں کاجو درخت پر ہوں اندازہ لگالیا جاتا ہے پھراس کی زکوۃ کشمش سے دے دی جائے جیسے کہ تر کھجوروں کی ذکوۃ چھوہاروں سے دی جاتی ہے-ای اسناد سے مروی ہے کہ آپ می اللہ اوگوں کو بھیجة سے کہ وہ ان کے اگوروں اور پھلوں کا اندازہ لگالیں اور روایت میں ہے ہمارے پاس سل بن ابوحثمہ آئے اور ہم سے حدیث بیان کی کہ رسول اللہ سٹھیا نے فرمایا ہے جب تم اندازہ لگاؤ تو تمائی چھوڑ دیا کرد اگر تمائی نہیں تو چوتھائی کا چھوڑنا تو لازم ہے۔ امام حاکم ریافتہ اسے صحیح بتلاتے ہیں۔ ابوداؤد میں ہے کہ حضور مالیکیا حضرت عبداللد بن رواحہ رہائے کو یہود کے پاس بیجے تھے کہ وہ مھبوروں کا اندازہ کر دیں۔ پس آپ جبکہ کھبوریں پکئے کو آتیں ابھی کھانے کے قابل نہ ہوتیں ان کا اندازہ لگا لیتے بھر یہودیوں کو اختیار دیتے کہ اس انداز پر اگر چاہیں خود رکھیں اگر چاہیں انھیں دے دیں تاکہ زلوۃ اس سے پہلے ہی دے دی جائے کہ پھل کھانے کے کام آئے اور متفرق ہو جائے اور حدیث میں ہے کہ حضور سے کیا نے یہود خیبرے فرمایا کہ میں عہمیں مقرر کرتا ہوں اس پر جو تقرر اللہ کی طرف سے ہے تھجوریں ہم میں تم میں آدھوں آدھ۔ پھر آپ حضرت عبداللہ بن رواحہ رفاقد کو اٹکل نگانے کے لیے سیجے وہ اندازہ لگا کریمود کو افتیار دیے یودای اندازے پر خوش ہو کر خود ہی رکھ لیتے۔ بخاری مسلم میں ہے کہ ایک عورت کے باغ کے پیل کا اندازہ خود رسول اندازہ لگاؤ أنھوں نے بھی دس وسق كااندازہ كيا۔ صحيحين ميں ہے كہ حضور التايم نے ان لوگوں كو جنسيں تخفے كے طور پر چند ورخت خرماطے ہوں اجازت دی کہ اس کے اندازے سے خیک کھوریں لے لیں۔ حضرت عمرین خطاب بواللہ نے سمل بن ابی حثمہ کو تھجور کے اندازے اور اٹکل کے لیے جھیجا اور فرمایا کہ جب تو کسی باغ پر یا تھیت پر گزرے تو اندازہ لگا کر اتنا کچھوڑ

دیا کرکہ وہ کھائی لیس لیکن ان صاف صریح اور واضح عدیثوں کو حفیہ نہیں مانے اشمیں رد کردیے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہمارا عمل قرآنی آیت: ﴿ إِنَّمَا الْخَمْرُ ﴾ الخ برے اندازے لگانا تو ایک جوا ہے اور جوا حرام ہے۔ خیال فرمائے کس قدر ظلم ہے گویا ان کے نزدیک نعوذ باللہ رسول اللہ سی کے اور کھایا۔ کمال تو ایک مطابق شرع اٹکل و اندازہ؟ اور کمال جوا بازی اور قمار بازی؟ یہ تو ایسا ہی ہے جیسے کفار نے سود اور تجارت کو ایک کر دیا اپنی موت مرے ہوئے اور ذرئے کیے ہوئے جانور کو ایک کر دیا اپنی موت مرے ہوئے اور ذرئے کیے ہوئے جانور کو ایک کر دیا۔ اللہ کی پناہ! کیسی بات بول دی؟ سنو! اللہ نے اپنے رسول میں کے دی عزت ساتھوں کو جو سے اور قمار بازی سے اور جو اس کے دین میں حرام ہے بالکل محفوظ رکھا ہے اٹکل پر دنیا کے کام چل رہے ہیں۔ حفیو! کیا تمارا ایمان ہے کہ زمانہ خیر تک مسلمان جوا کھیلتے رہیں پھر خلفاء راشدین نے بھی جوا برابر ہونے دیا اور تمام مسلمان صحابہ تابعی جو سے بازی میں مشغول رہے یہاں تک کہ فقہاء کوفہ نے مسلمانوں کو اس جوے سے خردار کیا؟ واللہ! یہ وہ باطل ہے جس کے باطل ہونے پر ہم اللہ کی قتم کھاسکتے ہیں۔

ويكهوا سورج كمن كى نمازيس كى ركوع ايك ركعت يس بيس (۲۸۷) سینتیسویں حدیث جسے حنفی نہیں مانتے حفرت عائشه وثمانيا 'حفرت ابن عباس رمينة 'حفرت جابر وظائف وعفرت ابی بن کعب وظائف وغیرہ صحاب سے کھلی و بن عاص وظائف وعفرت ابوموسی اشعری وظائف وغیرہ صحابہ سے کھلی روایتی صحیح سند کے ساتھ مروی ہیں لیکن چونکہ حنی ندہب میں نہیں اس لیے اگلے پچھلے تمام حفیول نے ان حدیثول کے ساتھ متسخر کرنا شروع کر دیا ہے۔ بھی کہتے ہیں دیکھو عبدالرحلٰ بن سمرہ بناٹھ کہتے ہیں کہ میں ایک دن مدینے میں تیرانداذی كرربا تفاجو سورج كوكمن لكامين نے اپنے سب تيرسميث ليے اور جلاك ديكھوں اس ميں رسول الله مائيل كياكرتے بيں؟ ميں جا کر آپ مٹائیا کے پیچیے ہی رہا آپ مٹائیا شہیع کیبیراور دعاؤں میں مشغول رہے یمال تک کہ گہن کھل گیا۔ پس آپ نے دو رکعات پر حیس اور دو سور تیں تلاوت کیں۔ (مسلم) کہتے ہیں بخاری میں بھی دو رکعت نماز کا ادا کرنا مروی ہے ہم کہتے ہیں اس میں اس کا خلاف کمال ہے؟ کہ آپ نے ہر رکعت میں دو رکوع نہیں کیے ہر رکعت جو دو رکوع والی ہو وہ بھی ہے تو رکعت ہی جیسے کہ ہر رکعت میں دو سجدے ہیں لیکن رکعت ایک ہی ہے چنانچہ ایک صدیث میں ہے ابنِ عمر الله فرماتے ہیں مجھے یاد ہے کہ حضور نے دو رکعتیں قبل از ظهر پرهیں اور دو بعد از ظهر- رکعتین کو اس حدیث میں اور دوسری حدیث میں سجدتین سے بھی تعبیر کیا گیا ہے۔ پس حضور ملت المال کی مدیثیں ایک دوسرے کی تصدیق میں ہیں نہ کہ کلذیب میں۔ خصوصا اس مسکلہ میں جہاں کہ رکوع کی تکرار کی روایتیں تعداد میں اور سند کی عمد گی میں بہت بڑھی ہوئی ہیں اور دوسری روایتوں میں ذکر نمیں نہ کہ وہ ان کے خلاف ہوں۔ اعتراض! حفی کتے ہیں حضرت ابو بکرہ رہائند کی روایت میں تو یہ بھی ہے کہ آپ ساتھیا نے دو رکعتیں پڑھیں جیے کہ تم پڑھتے ہو پی صاف ہو گیا کہ ان میں بھی معمولی طور پر ایک ہی رکوع تھا۔ جواب! اس مدیث کا راوی شعبہ ہے اور اس سے میں روایت بغیران الفاظ کے بھی مروی ہے صیح بخاری میں بیہ زیادتی نہیں ہے۔ ہال اساعیل بن علیہ نے یہ زیادتی بیان کی ہے۔ اب دو صورتیں ہیں یا تو راویوں کے حفظ و اتقان کا مقابلہ کیا جائے یا زیادت کی قبولیت کے اصول کو لیا جائے۔ اگر پہلی بات پر آپ راضی ہوں تو ظاہر ہے کہ شعبہ شعبہ ہی ہیں (یعنی وہ شکی ہیں) پس دوسرے حضرات ان کے مقابلے میں حفظ و انقان میں ان سے زیادہ ٹھریں گے اور اگر زیادتی کا اصول لیا جائے تو زیادتی ثقه قابل قبول ہے۔ ایک رکوع سے دو رکوع کا بیان مع زیادتی ہے ہی میں اولی رہے گا۔ اعتراض مند اور سنن نسائی میں صاف ہے کہ دو

رکھتیں پڑھیں ہر رکھت میں ایک رکوع۔ اور مروی ہے کہ جب تم یہ دیکھو تو جیے فرض نماز پڑھتے ہو ایے ہی نماز پڑھو۔ جواب (۱) تکرار رکوع والی حدیثیں سندا زیادہ صحیح ہیں۔ علت و اضطراب سے بالکل پاک صاف صحیح سالم ہیں۔ خصوصاً بخاری مسلم کی حضرت عبداللہ بن عمرو کی حدیث کہ وہ کتے ہیں رسولِ کریم اٹھیے کے زمانے میں سورج گئن ہوا پس نداکی گئی کہ نماز کے لیے جمع ہو جاؤ پھر آپ مٹھیے نے ایک رکھت دو رکوع سے پڑھی۔ پھر بیٹھے یمال سک کہ سورج کھل گیا پس یہ بہت صحیح اور بہت صریح ہے۔ بنبست اس روایت کے جس میں ہر رکعت میں ایک رکوع ہے ایک رکوع ہو والی حدیث سمرہ بڑھڑ اور نعمان کی صحیح نہیں ہے۔ (۲) پھراس حدیث کے راوی صحابی بنبست اس حدیث کے تعداد میں بھی نیادہ ہیں اور بزرگی اور حفظ و جلالت میں بھی بہ نسبت سمرہ اور نعمان بڑھڑ کے برھے ہوئے ہیں پس ان کی روایت میں بھی نیادہ ہیں اور محد ثین کے صحیح اور پاک اصول کے مطابق ثقہ راوی کی حدیث کی زیادتی بادئی و تردد قائل قبول ہے' وباللہ التوفیق۔

صیح بخاری شریف میں ہے کہ رسول اللہ ساتھ کیا نے سورج ے جاری سریت ہے جنگی نہیں مانتے : سگن کی نماز میں لمبی قرائت بآواز بلند پڑھی۔ مند الوداؤد طیالی میں ہے کہ حضور مالیا نے اونچی آواز کی قرآت سے سورج گهن کی نماز پڑھائی۔ صحیحین میں ہے کہ سورج گهن کے موقعہ پر حضور ملتھیا نے منادی جیجا جو بیر ندا کر تا تھا کہ نماز کے لئے جمع ہو جاؤ جب لوگ آگئے تو حضور ملتھیم آگے برجھے تکمیسر کمی قرآن کا پڑھنا شروع کیا اور لمبی قرآت بلند آواز سے پڑھی' الخ۔ حضرت امام بخاری روائد فرماتے ہیں یہ حدیث حضرت عائشہ وی الی بنبت حدیث سرو والت کے زیادہ صحیح ہے۔ سرو والت کی حدیث میں ہے کہ اس نماز میں ہم نے حضور مالیکم کی ا آواز نمیں سن - واقعہ میں ہے کہ حضرت عائشہ وی ال عدیث زیادہ صراحت والی ہے پھرزیادتی لقتہ قابل قبول ہے ان تین وجہ سے جروالی حدیث کو ترجیح ہے ان حدیثوں کو حنفی نہیں مانتے اور اپنی دلیل میں ابنِ عباس میں کا بیہ قول پیش کرتے ہیں کہ حضور ساتھیا نے سورج گن کی نماز میں بقدر سورہ بقرہ کے قرآت کی کہتے ہیں کہ اگر او نچی آواز سے آپ پڑھتے تو صحابی س لیتے پھر انداز کے بیان کرنے کی ضرورت نہ رہتی۔ جواب اس میں چار وجوں کا احمال ہے۔ (۱) جرنہ کرنے کا (۲) جر کرنے کا لیکن ابنِ عباس بھی کے نہ س سکنے کا (۳) س کر پھر بھی یاد نہ رہنے کا کہ حضور ما پیلے نے کیا پڑھا۔ پس اس وجہ سے سورہ بقرہ کے ساتھ اندازہ کیا۔ ابن عباس جھ اے حضور ملتی کی حیات میں قرآن جع نہیں کیا تھا انھوں نے تو بعد از وصال حضور النيام قرآن جمع كياب (٣) پريه بهي احمال ب كه حضور ساليا خ جو يردها تقلد وه تو ابن عباس عليه كوياد نه رما بال قرأت كى لمبائى كا اندازه ياد ره كيا- جم تو روزمره يه ديكھتے ہيں كه امام نے فلان نماز ميں آج كيا پردها؟ اسے بھى بحول جاتے ہيں اور آج ہی بھول جاتے ہیں۔ پس ایس مجمل چیز کو محکم اور صریح چیز پر مقدم کرے شریعت کے ایک مسلے کاخلاف کرتا ہے کس نے بتلایا ہے؟ لطف دیکھنے کہ حضرت انس بڑاتھ سے مروی ہے کہ آنخضرت میں آبانے نے آواز بلند بسم اللہ الرحمٰن الرحمٰ کو نہیں پر مااس کے خلاف محابی سے صحح نہیں ہوا تو وہاں تو ایک امام کے مقلدوں نے کمہ دیا کہ انس بڑاتھ چھوٹی عمر کے تھے صفول ك ييهي موت سے اس ليے بسم الله الخ كى قرأت كو سن نه سكے۔ ہم كہتے ہيں كه بھرابن عباس بھا قوان سے بھى جھوٹے تے اور ان کے برخلاف بوے بوے بررگ صحابہ صلوة كسوف ميں باواز بلند قرأت برصنے كے قائل ہيں۔ ليكن تم نے يمال ان تمام چیزوں پر نگاہ بھی نہ ڈالی کیوں نہ کمہ دیا کہ یہ چھوٹے بیچے تھے صفوں کے پیچیے تھے اس لیے نہ س سکے۔ اچھااس سے

بھی بردھ کر اور لطیفہ ملاحظہ ہو کہتے ہیں انس بڑا تھ بھوٹے بچے تھے اس لیے وہ آخضرت ساڑھیا کی لبیک پکارنا نہ من سکے کہ حضرت ساڑھیا ہوں کہتے ہیں ((لبیك حجّا وعمرةً)) اس لیے ابنِ عمر بڑی کا قول ٹھیک ہے کہ حضور ساڑھیا نے ج افراد کیا لینی صرف ج کا احرام باندھا تھا۔ اے تاریخ دانو! سنو اس وقت حضرت انس بڑا تھ کی عمر ہیں سال کی تھی۔ ابنِ عمر بڑی نے اس پورا نہیں کیا تھا وہ بھی اس عمر ہیں تھے بھران کا قول کہ میں نے پورا نہیں کیا تھا وہ بھی اس عمر ہیں تھے بھران کا قول کہ میں نے آپ سے لبیک تجا و عمرة کہتے ہوئے بنا ہے محکم مبین اور صریح ہے اس میں توکوئی اور احمال پیدا نہیں ہو سکتا اور صاف ہے کہ حضور ساڑھیا اپنے ج میں قارن تھے یعنی ج عمرے کا ایک ساتھ احرام باندھا تھا۔ اور سنو ابنِ عمر بڑا تھے ہے ہیں مروی ہے کہ آپ نے تمتع کیا تھا۔ یعنی عمرے کا احرام باندھا پھر اسے کھول کر ج کا احرام باندھا ایس ابنِ عمر بڑا تھی کی مدیث میں اندھا ہے اور انس بڑا تھی کی حدیث میں احتمال ہے اس جی صواحت و بیان اور بین س بی اور نہ کسی اور حدیث میں آخضرت ساڑھیا کے اپنے الفاظ منقول ہیں پس روایت انس بڑا تھی بی واضح ہے۔

حنفیہ نے اس حدیث کو بھی مان کر نہیں دیا بلکہ رو کر (۲۸۸) انتالیسویں حدیث جے حفی فرہب نہیں مانتا: دیا صراحت وضاحت اور صحت کے ساتھ موجود ہے کہ جو لڑکا کھانا نہ کھاتا ہو اس کے پیٹاب کے دھونے کی ضرورت نہیں صرف چھیٹنا دے لینا کافی ہے۔ صحیحین میں اُمِّ قیس پیشاب کر دیا تو آپ نے پانی منگوا کر اس کے اوپر بها دیا اور اے دھویا نہیں۔ سنن ابی داؤد میں امامہ بنت حارث رہی ہوا ہے مروی ہے کہ حضرت حسین بناٹھ آپ کی گود میں تھے آپ پر بیشاب کر دیا تو حضرت امامہ بناٹھ نے کما آپ کوئی اور کپڑا پین لیج اور مجھے اپنا تھد ویجے کہ میں اسے وھو لاؤں آپ مٹھیلم نے فرمایا پیشاب تو لڑکی کا دھویا جاتا ہے لڑکے کے پیشاب پر تو صرف چھنٹے دے لیے جاتے ہیں۔ مند وغیرہ میں ہے حضور طالتے اللہ فرماتے ہیں دودھ پیتے الرے کے بیشاب پر چھینا دیا جاتا ہے اور لڑی کا پیٹاب دھویا جاتا ہے۔ قادہ رائع فرماتے ہیں یہ اس وقت تک ہے جب تک کھانا نہیں کھاتے جب کھانے لگیس تو دونوں وھوئے ہی جائیں گے۔ امام حاکم اسے صحیح بتلاتے ہیں۔ ابو الاسود دؤلی کا ساع حضرت علی روای سے ثابت ہے۔ امام ترمذی رطاقیہ اسے حسن کہتے ہیں۔ سنن ابی داؤد میں ابو المجم خادم رسول الله مان کیا سے روایت ہے کہ حضور مان کیا نے فرمایا لؤکی کا پیشاب دھو ڈالا جائے اور لڑے کے پیشاب پر پانی چھڑک دیا جائے۔ مند میں ائم کرز رہے اے مروی ہے کہ حضور مالی ا ك ياس ايك الركالاياكيا اس في آپ النظار بيثاب كرديا تو آپ ف اس ير پانى كا چينادك ليا ايك الرك لائى مى اس ف پیتاب کرویا تو آپ نے اس کے وحونے کا حکم فرمایا۔ ابن ماجہ میں حضور سٹھیم کا فرمان ہے کہ لڑے کے پیتاب کو چھیٹا دے لیا جائے اور لڑکی کے پیشاب کو وهولیا جائے۔ میں فتوی حضرت علی بناتھ کا ہے۔ حضرت أمِّ سلمہ فی واک اے بلکه کسی ایک صحانی سے بھی اس کے خلاف ثابت نہیں فالحمدللد- لیکن اس مصیبت کو کیا کیا جائے کہ یمال تو ند بب کے خلاف کسی حدیث کو ماننا ہی نمیں یمال تو مدار مذہب قیاس فقیہ ہے- ان تمام حدیثوں کو قیاس سے رد کرتے ہیں اور عمومات سے دلیل لے کر ان سے منہ چیرلیا۔ مثلاً بیر روایت کہ چار چیزوں سے کیڑا و حویا جائے گا پیشاب سے ' پاخانے سے ' منی سے ' خون سے اور قے سے حالا تکہ یہ حدیث فابت ہی نہیں۔ یہ فابت بن حماد کی روایت سے ہے اور بقول ابن علی روایت اس کی حدیثیں منکر ہیں اور معلول ہیں۔ اچھااگر بالفرض صیح بھی مان لی جائیں تو دونوں پر عمل ہونا چاہیے نہ کہ ایک کو ایک سے کرا کرچورا کر دیا جائے۔ تطبیق صاف ہے کہ اڑے کا پیشاب کھانا کھانے کی حد تک اس میں سے مخصوص ہے جیسے کہ حلال جانوروں کا بھی مخصوص ہو گیا ہے حالانکہ وہ حدیثیں شہرت و صحت میں اس پائے کی بھی نہیں۔

ایک ہی ور پڑھنے کی قابت صحیح اور غیر منظابہ سنت کو بھی حفی اللہ است مسیح اور غیر منظابہ سنت کو بھی حفی فران (۲۸۹) چالیسویں حدیث جسے حفی نہیں مانتا :

قراب ٹال دیتا ہے نہیں مانتا اس کا منکر ہے اور اسے رد کرتا

ہے۔ صحیحین میں ابنِ عمر بھی اے مروی ہے اُنھوں نے رسولِ کریم طاقید سے رات کی نماز کی بابت دریافت کیا آپ نے فرمایا دو دو رکعتیں ہیں پھر جب تم میں ہے کی کو صبح ہو جانے کا خطرہ ہو تو ایک رکعت پڑھ لے اس نے جو نماز پڑھی ہے اسے یہ و دو دو دو رکعتیں ہیں پھر جب کہ حضرت مالی عشاء کی نماز کے بعد سے لے کر صبح تک گیارہ رکعتیں پڑھتے تھے دو دو رکعتوں کے بعد سلام پھرتے جاتے تھے آخر میں ایک ور پڑھ لیتے صبح مسلم میں ہے ابنِ عباس بھا ور کے سوال کے جواب میں فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ مالی اللہ مالی ہے سا ہے کہ ایک رکعت ہے آخر رات میں۔

ایک حدیث میں ہیر بھی ہے کہ بیٹھ کر پڑھنے والے کی نماز کھڑے ہو کر پڑھنے والے ہے آدھی پر ہے۔ پس اس حدیث کے مطابق بیٹھ کر نماز پڑھنے والے کی وورکسیس کھڑے ہو کر پڑھنے والے کی ایک رکعت کے برابر ہو تیں۔ اگر اسے نہ مانا جائے تو بیٹھ کر نماز پڑھنے والے کی نماز کھڑے ہو کر پڑھنے والے ہے بھی زیادہ پوری ہوگی لیکن اعتاد ان حدیثوں پر ہے جو اوپر بیان ہو تیں نہ کہ اس حدیث پر ہی ہو۔ اور سنے ایک و تر پڑھنا ان بزرگ صحابہ ہے بھی خابت ہے۔ حضرت عثان بن عقان مصرت سعد بن وقاص محد من بر ہی ہو۔ اور سنے ایک و تر پڑھنا ان بزرگ صحابہ ہی خاب محضرت معاویہ بن سفیان وی سات عقان مصرت سعد بن وقاص محد من فران رسول مان پڑھ ہے کہ تین و تر نہ پڑھو کہ مغرب کی نماز سے مشابہ کر دو بائج و تر پڑھو یا سات کو موجوں ابن حبان میں بھی بہ حدیث ہے امام عاکم موٹیے و تر پڑھو یا سات کے سب راوی قشہ ہیں ایک صحح سند ہے اس کا شاہد اور بھی مروی ہے اس کے آخر میں یہ لفظ ہیں پانچ و تر پڑھو یا سات یا نو یا گیارہ یا ذیارہ۔ لیکن ایک و تر کی ان بکٹوت بالکل صحح سند ہو اور بھی مروی ہے اس کے آخر میں یہ لفظ ہیں پانچ و تر پڑھو یا سات کے نو یا گیارہ یا ذیارہ۔ لیکن ایک و تر کی ان بکٹوت بالکل صحح سند ہو اور بھی مروی ہے اس کے آخر میں یہ لفظ ہیں پانچ و تر پڑھو یا سات یا نو یا گیارہ یا ذیارہ۔ لیکن ایک و تر کی ان بکٹوت بالکل سے اس کے آخر میں یہ لفظ ہیں پانچ و تر پڑھو یا سات یا نو یا گیارہ یا ذیارہ۔ لیکن ایک و تر کہ اس کی کوئی سند بھیائی می فاسد قیاس لیے بھرتے ہیں کہ جس نماز کا رکوع مجدہ ٹھیک نہ ہو اطمینان سے جو نماز ادا نہ کی گئی سند بھی اس کہ جس نماز کا رکوع مجدہ ٹھیک نہ ہو اطمینان سے جو نماز ادا نہ کی گئی سند ہو آخش اس سے جو نماز ادا نہ کی گئی سند ہو تھی اس مدیث کی حقیقت اب دو سمری حدیث سنے بات کی بان فرباتے ہیں نمین مرفوعاً اس کے سوا کوئی بھی روایت نمیں کرتا اور راوی اسے ایمن مصود کا قول کر کے بیان فرباتے ہیں ٹھیک بات بھی میں ہو کہ کیان فرباتے ہیں ٹھیک بات بھی

اب ان کا فاسد قیاس بھی من لیجئے۔ کہتے ہیں کہ ہماری رائے میں مغرب دن کے وتر ہیں تو جو صورت اس کی ہے وہی صورت رات کے جو تین ہیں ایسے ہی رات کے بھی ہیں۔ ہم کہتے ہیں یہ تو اندھر صورت رات کے بھی ہیں۔ ہم کہتے ہیں یہ تو اندھر ہے کہ جن دو چیزوں میں حدیثوں میں فرق موجود ہو تم اخیس ایک کر کے فرق مٹا دو یہ شریعت کی تابعداری شمیں بلکہ مخالفت ہے بلکہ ہمیں کہنے دیجئے کہ یہ تو اپنی طرف سے شریعت بنانی ہے یہ تو حدیث کو چھوڑ رائے پرستی کرنی ہے اس کی

وجوہات نے (۱) وال کے ور مغرب میں قرات با والی باند دو رکعت میں ہے ایک میں پست آواز ہے۔ رات کے ور میں یہ بات نہیں۔ (۲) مغرب کی نماذ باج اجت اوا کرنا واجہ ہے یا مشروع ہے ور میں یہ نہیں۔ (۳) مغرب کی فرض نہیں گئے۔ (۳) عشاء کے ور کی ایک رکعت آپ نے فرمائی لیکن مغرب تین ہی رکعت ہے۔ پر اوا کے ور اوا کی طرح آجہ کی مطام اوا کے ور ایک مغرب کی نماذ اس طرح نہیں۔ (۱) صدیث میں صاف موجود کی تین ہی رکعت ہیں۔ اور بالاتقاق روت کو ور اور ایک اور دراصل نام ہے ایک ہی رکعت کا اور درن کے ور کی تین نی رکعت ہیں۔ اور بالاتقاق رات کے ور فرض ہے اور بالاتقاق رات کے ور فرض نہیں ہیں۔ اور بالاتقاق رات کے ور فرض نہیں۔ (۹) مغرب کی قضا بالاتقاق ہو ور اور میں وقت ہو چکا۔ پس سے مشل تحیۃ المسجد کی نماز اور محل رفع میں رفع الیدین اور قنوت کی خری نہیں۔ کی طرح ہے۔ امام احمد دولتھ نے بھی قضاء ور میں توقف فرمایا ہے۔ ہمارے شخ دولتے ویں کہ ور کی قضا نہیں کیونکہ اس کا جو مقصد تھا دہ اس کے وقت کے فکل جانے ہی دولت کو ورد دکھ کی وجہ کا جو ست کہ ور کی قضا نہیں کی بارہ رکعتیں پڑھ لیا کرتے۔ اس میں راوی نے ور پڑھے کا وکر نہیں کیا۔ سے آپ سے رات کا قیام فوت ہو جاتا تو آپ دن کو بارہ رکعتیں پڑھ لیا کرتے۔ اس میں راوی نے ور پڑھے کا وکر نہیں کیا۔ اس میں بھی ہے کہ اس سے پہلے کی نماز کو ور بیا کہ کی کی ور ور تا ہی ہو جاتا ہے جو مدیث میں ہے کہ اس سے بہلے کی نماز کو ور تا ہی تھی ہو۔ تا کہ وہ اپنے سے پہلے کی کل فرائ کو ور تا تھی طاق کر دے جو پہلے بھت تھی 'وباللہ التونی ۔

حفیوں نے حدیث کے اس مسلے کو بھی نہیں مانا کہ جب (۲۹۰) اکتالیسویں حدیث جسے حفی نہیں مانتے: فرضوں کی تکبیر ہو گئی چرنفل پڑھنا درست نہیں۔ صحیح مسلم شریف میں ہے کہ رسول الله ساتھ کیا نے فرمایا جب نمازی اقامت کمی جائے پھر کوئی نماز نہیں بجواس فرض نماز کے- مسند احمد میں بیہ تشریح ہے کہ بجزاس نماز کے جس کی تعبیر کی گئی ہے۔ بخاری مسلم کی اور حدیث میں ہے کہ اقامت ہوتے ہوئے حضور طائ ایک ایک محض کو دو رکعتیں پڑھتے دیکھا بعد از فراغت لوگوں نے اسے گھیرلیا اور آپ ماٹھا بھی اسے میں فرمانے لگے کہ کیا صبح کی نماز چار رکعت ہے؟ کیا صبح کی نماز چار رکعت ہے؟ صبح مسلم میں ہے کہ ایک مخص مسجد میں آیا اس وقت آخضرت التھا منج کی نماز میں تھے اس نے صف میں ملنے سے پہلے دو رکعتیں ادا کیں جب وہ فارغ ہوا تو آپ ماتھ کیا ہے اسے فرمایا یہ تو بتلاؤ تم نے اپنی کس نماز کو نماز شار کی؟ آیا اے جو تھا پڑھی؟ یا اے جو مارے ساتھ اوا کی؟ بخاری مسلم میں ہے کہ حضور مٹائیے ایک مخص کے پاس سے گزرے اس سے آپ نے مجھ بات چیت کی لیکن ہم اسے مطلقاً نہ سمجھ سکے۔ بعد از نماز ہم نے اسے گیرلیا اور اس سے دریافت کرنے لگے کہ آپ مالی نے تم سے کیا کما؟ اس نے کمایہ فرمایا کہ قریب ہے کہ تم میں سے کوئی صبح کی چار رکعتیں پڑھے؟ مسلم شریف میں ہے کہ نماز فجر کی اقامت ہوئی آپ نے دیکھا کہ ایک طرف اقامت ہو رہی ہے ایک طرف ایک صاحب نماز پڑھ رہے ہیں تو آپ نے اسے فرمایا کیا صبح کی چار رکعتیں پڑھو گے؟ مند ابوداؤد طیالی میں ہے حضرت ابن عباس بواللہ فرماتے ہیں کہ میں نماز کڑھ رہا تھا جو مؤذن نے اقامت کہنی شروع کی تو آخضرت ملی الم اللہ علیہ کھیے تھینے کیا اور فرمایا کیا صبح کی چار رکعتیں پڑھے گا؟ حضرت عمر بن خطاب بڑاتھ جب اقامت سنتے ہوئے کسی مخص کو نماز پڑھتے دیکھتے تو اسے مارتے۔ ابن عمر ایکھا سے مروی ہے کہ آپ ساتھا نے ایک مخص کو تکبیر ہوتے ہوئے

دو رکتیں پڑھے دیکھا تو اس پر ککر پھیکے اور فرایا کیا صبح کی چار رکتیں پڑھے گا؟ لیکن حفیہ نے ان تمام صریح صبح محکم مضبوط حدیثوں کو رد کر دیں مان کر نہیں دیا۔ ان کا فد ب ہ کہ صبح کے فرضوں کے ہوتے ہوئے دو سنتیں ادا کر سکتے ہیں اپنے اس فد ب کو بتانے کے لیے وہ ایک حدیث لائے ہیں جس میں ہے کہ جب نماز کی اقامت کی جائے تو کوئی نماز نہیں گر صبح کی دو رکتیں ہے زیادتی اس حدیث میں واقعی حدیث میں زیادتی ہے یہ محض بے اصل چیز ہے صحت کے ساتھ طابت نہیں۔ اعتراض ایک روایت میں ہے کہ حضرت ابوالدردا بڑھ مجد میں آتے لوگ صبح کی نماز میں صفیں بائد ہے ہوتے آپ مسجد کے گوشے میں دو رکعت نماز ادا کرتے پھر لوگوں کے ساتھ نماز میں مل جاتے اور اثر میں ہے کہ حضرت ابن مسعود بواٹھ اپنی مسعود بواٹھ اپنی مسعود بواٹھ اور ابن عمر میں ادا کرتے پھر لوگوں کے ساتھ فرض میں مل جاتے اور حدیث اپنی دراء بواٹھ اور ابن مسعود بواٹھ کو اس مسعود بواٹھ اور ابن عمر میں ہیں۔ یہ تو مقابلے میں رہے اور حدیث جو اب ابودرداء بواٹھ اور ابن مسعود بواٹھ کے مقابلے میں میں کہ وہ موجود ہوتے ہوئے نماز کو مو خرکرے اور اس کے بعد پڑھے۔ اللہ تعالی کے ہاتھ تو فی کہ کسی گوشی کو یہ جائز نہیں کہ وہ موجود ہوتے ہوئے نماز کو مو خرکرے اور اس کے بعد پڑھے۔ اللہ تعالی کے ہاتھ تو فی کہ کسی گوشی کو یہ جائز نہیں کہ وہ موجود ہوتے ہوئے نماز کو مو خرکرے اور اس کے بعد پڑھے۔ اللہ تعالی کے ہاتھ تو فی کہ کہ کی گھنے کہ کہ کہ گوشی کو یہ جائز نہیں کہ وہ موجود ہوتے ہوئے نماز کو مو خرکرے اور اس کے بعد پڑھے۔ اللہ تعالی کے ہاتھ تو فی ہے۔

حفیوں نے اس منت صححہ صریحہ کو بھی رد کر دیا ہے کہ عور توں (۲۹۱) بیالیسویں حدیث جسے حنفی نہیں مانتے: کو باجماعت نماز پڑھنامتی ہے نہ کہ تنا تعالی چنانچہ مند اور سنن میں ہے حصرت أم ورقد وی الله علی بیں که رسول الله طاقع ان کے پاس ان کے گھر آئے ان کا ایک مؤذن تھا جو اذان دیا کرتا تھا۔ حضور ملی کیا نے انھیں حکم دے رکھا تھا کہ یہ اپنے گھروالوں کی امامت کرایا کریں۔ راوی مدیث عبدالرحن كہتے ہیں کہ میں نے دیکھا ان کامؤون بہت بوڑھا آدمی تھا۔ اور روایت میں ہے کہ حضور مالی نے انھیں تھم دیا یا اجازت دی کہ اپنے گھروالوں کی امامت کیا کریں یہ حضور مالی کیا کے زمانے میں ہی قرآن پڑھ چکی تھیں۔ مند احد میں ہے کہ أم المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ و اور عراق نماز کی جماعت عورتوں کی کرائی آپ ان کی امام تھیں اور عورتوں کی صف اول کے درمیان کھڑی ہوئی تھیں ای طرح یہ بھی مروی ہے کہ أم المؤمنین حضرت أم اسلمد و الله عورتوں کی امامت كراتی تھيں اور ان کے درمیان کھڑی ہوا کرتی تھیں- ان حدیثوں کے علاوہ یہ بھی خیال فرما لیجئے کہ بالفرض اگرید مخصوص اور صاف حدیثیں نه بھی ہوتیں تو بھی حضور مالی کا صرف یہ فرمان کافی تھا کہ باجماعت نماز تنا مخص کی نماز پر ستائیس درج زیادہ فضیلت ر کھتی ہے اس سے طابت ہے کہ عور تیں بھی نماز باجماعت پڑھیں تاکہ اس تواب سے محروم نہ رہیں۔ بیمق میں ہے رسول اوپر بیان ہوئیں لیکن چونکہ حفی مذہب اس کا قائل شیں للذا حفی ان تمام حدیثوں کو شیں مانے اور بظاہر یہ معلوم کرانے کیلئے کہ ہم بھی عامل بالحدیث ہیں ایک حدیث ساتے ہیں ہم وہ حدیث آپ کو بھی سنا دیں تاکہ آپ کو یقین آجائے کہ دراصل اس مدیث کو اس مسلے سے دور کا بھی تعلق نہیں یعنی مدیث میں ہے کہ وہ قوم فلاح نہ پائے گ جو اپنے کام کی ولایت عورتوں کو دے۔ ظاہر ہے کہ یہ حدیث ولایت اور امامت عظمی سرداری پادشانی قضا لینی ججی وغیرہ کے بارے میں ہے نہ کہ نماز کی امامت کے لیے امامت نماز روایت حدیث شادت واقعہ فتوے دینا وغیرہ یہ امور اس ممانعت میں قطعاً داخل نہیں۔ ناظرین کو اس وقت اور تعجب معلوم ہو گا کہ حفیہ کہتے ہیں کہ عورت کو قاضی لیعنی جج بنا کر مسلمانوں کے امور کی ولایت دینا جائز ہے۔ سبحان اللہ! مسلمانوں پر وہ بوجہ ججی اور حکومت کے حاکم بن جائے تو اس حدیث کا خلاف ہو لیکن نماز کی امامت کرے تو تو حدیث کا خلاف ہو جائے۔ عورت حاکم بن جائے تو تو مسلمانوں کی فلاح نہ جائے لیکن جمال وہ مصلے پر آئی اور مسلمان مٹ گئے کچھ نہیں۔ یہ بھی تقلید کا ایک نفذ نفع ہے کہ حدیث کو چھوڑ دی جائے۔

رد کرنا سُنت صححہ صریحہ محکمہ کا جو آنخضرت ملاہیا ہے ۔ (رکزنا سُنت صححہ صریحہ محکمہ کا جو آنخضرت ملاہیا ہے ۔ (۲۹۲) تینتالیسویں صدیث جسے مقلد نہیں مانتے : پدرہ صحابہ رکھائی کی روایت سے مردی ہے کہ آپ اپنی

نماز میں دائیں بائیں سلام کھیرتے تھے ان لفظوں سے ((السلام علیکم ورحمة الله)) ان راویوں میں حضرت عبدالله بن مرئ مسعود ، حضرت سعد بن ابی و قاص ، حضرت جابر بن سمرہ ، حضرت ابوموئ اشعری ، حضرت عمار بن یا سر ، حضرت عبدالله بن عمر حضرت براء بن عازب ، حضرت وائل بن حجر ، حضرت ابومالک اشعری ، حضرت عدی بن عمرہ ضمری ، حضرت طلق بن علی ، حضرت اوس بن اوس ، حضرت ابورمشہ و می شی ان کی روایت کردہ حدیثیں صبح اور حسن کے مابین ہیں۔

اعتراض: مقلدین اپنا بھی عمل بالحدیث ظاہر کرنے کیلئے پانچ روایتی پیش کرتے ہیں جن کی صحت مخلف فیہ ہے ایک میں ہے کہ حضور باتھ ایک سلام کرتے تھے (ترندی) دوسری میں ہے کہ آپ مٹھ مناز کے خاتمہ پر ایک مرتبہ السلام علیم کتے تھے۔ تیسری میں ہے آپ ملتھا ایک سلام چھیرتے تھے اس پر زیادتی نہیں کرتے تھے (دار قطنی) چو تھی میں ہے کہ حضور التھا ایک مرتبہ نماز میں اپنے چرے کی طرف سلام کرتے چرجب وائیں طرف سلام چیرتے بائیں طرف بھی چیرتے (دار قطنی) پانچویں میں ہے حضور ملتا ایک مرتبہ سلام چھرتے۔ جواب یہ حدیثیں دو طرف سلام چھرنے کی حدیثوں کا مقابلہ تو کیا کرتیں ان کے قریب بھی نہیں ہیں پھر معارضہ کیسا؟ پہلی حدیث تو باتفاق اہل حدیث معلول ہے۔ امام بخاری رواتھے فرماتے ہیں زهر بن شامی مکر روایتوں کو لا تا ہے۔ یجیٰ کہتے ہیں یہ ضعیف ہے پھراس سے راوی عمرو بن الی سمہ ہے اور اس کی روایت اس سے بقول طحاوی اور بھی ضعیف ہوتی ہے۔ امام یجیٰ بن معین رطاقیہ کہتے ہیں اکثر ہمارے اصحاب نے مجھ سے کہا جن میں علی بن عبدالرحمٰن بن مغیرہ ہیں کہ اس میں بہت ہی خلط لط ہے۔ فرماتے ہیں کہ اصل میں بروایت حفاظ حدیث یہ روایت موتوف ہے قول عائشہ رہے اور مرفوع مدیث نہیں ہے۔ اعتراض یہ تو ہلاؤ کہ حضرت عائشہ رہے ایک خلاف كون سا صحابي ٢٠ جواب ابو بكر عمر على بن ابوطالب عبدالله بن مسعود عمار بن ياسر سل بن ساعدي وي الله بد بزرگ حضرات اپنے دائیں سلام پھیرتے پھر ہائیں سلام پھیرتے۔ پھر صحابہ رہی تنا میں سے کسی ایک نے بھی ان پر اس کا انکار نہیں کیا باوجود یکہ یہ زمانہ حضور مالی کے زمانے سے متصل ہی تھا انھوں نے حضور مالیکم کو دیکھا بھی تھا اور آپ کے افعال حفظ بھی کیے تھے پس کسی کو اس کا خلاف لائق نہ تھا گو اس بارے میں کچھ مروی نہ بھی ہوتا۔ پس خصوصیت کے ساتھ جب ان کے نعل کی موافقت فعل رسول ملتھا سے مروی ہے چر باتی کیا رہا؟ دوسری حدیث بروایت حضرت سعد بن ابی و قاص رہاتھ جو مروی ہے وہ بھی علت والی ہے بلکہ باطل ہے اس کے باطل ہونے کی دلیل ہد ہے کہ اس روایت کو اس طرح صرف دراوردی ہی بیان کرتے ہیں اور تمام راوی اس کے مخالف ہیں۔ جیسے حضرت عبداللہ بن مبارک مضرت محد بن عمرو اور طریقے سے بھی حدیث انمی حضرت سعد بوالت سے مروی ہے اور اس میں اور سب کی موافقت ہے اس میں ہے کہ رسول الله النائيا اپني دائني طرف سلام پھيرتے تھے يمال تك كه آپ النائيا ك زخسار مبارك كى سفيدى نظر آجاتى تھى اور بائيس جانب

سلام پھیرتے تھے یمال تک کہ اس زخسار کی سفیدی دکھائی دے جاتی تھی۔ (مسلم) پس خود حضرت سعد بڑا تھ سے بھی صحت کے ساتھ حضور ماٹھیم کا دونوں طرف سلام پھیرنائی مروی ہے اور اس سے اس پہلی روایت کا باطل ہونا بھی واضح ہے۔

تیسری روایت کا عبدالمسین راوی ہے امام دار قطنی روایھ کھتے ہیں یہ قوی نمیں۔ ابنِ حبان کے نزدیک بھی اس سے دلیل لینا باطل ہے۔ چوتھی حدیث میں روح راوی جو ہے اسے امام احمد روائید منکر الحدیث بتلاتے ہیں۔ امام یکی روائید نے اسے متروك كمآ ہے۔ پانچويں مديث ميں يحيٰ بن ارشد بين ان پر بھى جرح ہے امام يحيٰ كتے بيں يہ كوئى چيز مين امام نسائى مطلبہ اسے ضعیف کتے ہیں' امام ابوعمر بن عبدالبررواليد فرماتے ہیں کہ حضور ساتھ اے ایک سلام کی روایت حضرت سعد والتر سے حضرت عائشہ ری ایک سے اور حضرت انس روائھ سے مروی ہے لیکن بہ سب روایتی علت والی ہیں جنھیں حدیث کا علم ہے وہ ا تھیں صیح نہیں بتاتے۔ سعد بولٹر کی حدیث میں تو دراوردی کی خطاہے کیونکہ دوسرے راوی اس میں دو سلام بیان کرتے ہیں اس کے بعد آپ نے مصعب بن ثابت والی روایت ذکر کی ہے کہ حضور مالیم ایک سلام پھیرتے سے پھر فرمایا ہے کہ محد ثین ك نزديك به وجم ب بالكل غلط ب بلكه صحح وه ب جو ابن المبارك رطينة وغيره في روايت كياب كه حضور التهيم الني دائيل اور اپن بائیں سلام پھیرا کرتے تھے۔ مصعب سے اس روایت میں حضرت سعد بنا تھ کے بیان سے دونوں طرف سلام پھیرنے کی بہت سی سندیں اور بھی ہیں جنسیں امام ابو محمد ابنِ عبدالبرروائي نے بیان کی ہیں پھرسند بیان کرے حضرت سعد بوالت سے لائے ہیں کہ میں نے رسول الله ساتھ کو دیکھا کہ آپ اپنے داہنے بائیں سلام چھیرا کرتے تھ ' مجھے تو اس وقت بھی ایا ہی معلوم ہوتا ہے کہ گویا میں آپ ساتھ کے رضار کی طرف دیکھ رہا ہوں۔ اسے سُن کر زہری رہا تھ نے کما ہم نے یہ حدیث نہیں سی تو حضرت اساعیل بن محد رواید ن ان سے فرمایا کیا تم نے رسول الله ساتھ کی تمام حدیثیں سی بیں؟ جواب دیا کہ نہیں فرمایا اچھا آدھوں آدھ حدیثیں سی ہیں؟ جواب دیا کہ نہیں فرمایا بس تو پھراس حدیث کو تم اننی میں سمجھو جنسیں تم نے نہیں سنین۔ حضرت عائشہ ری ایک مدیث جو ایک سلام کی ہے اسے صرف زہیر بن محد ہی مرفوع کہتے ہیں وہ بشام بن عروہ سے روایت كرتے ہيں ان سے عمرو بن الى سلمہ يه زهربن محد تمام محدثين كے نزديك ضعيف بين ساتھ بى بهت خطاكرتے ہيں ان سے دلیل نہیں لی جاتی۔ امام یکیٰ بن معین مطالع اس حدیث کو ذکر کرے فرماتے ہیں کہ عمرو بن ابی سلمہ اور زهر بن محمد دونوں راوی ضعیف ہیں ان سے دلیل و جبت نہیں لی جاتی حضرت انس بڑھ والی مدیث صرف ایوب سختیانی کی سند سے ہے اور محدثین کے نزدیک ابوب کا حضرت انس زائٹ سے سننا فابت نہیں۔ ایک روایت حضرت حسن زائٹ سے مرسلاً مروی ہے کہ حضور طی اور ابابکر رات اور عمر رات ایک سلام پھیرا کرتے تھے اس کا راوی وکیج ہے ان کے استاد رہے ہیں ' اعتراض کتے ہیں کہ مدینے والوں کا مشہور عمل میں ہے اس کو اُنھوں نے اپنے بزرگوں سے اور اُنھوں نے اپنے بروں سے لیا ہے اور ایسے عمل سے دلیل لی جا سکتی ہے کیونکہ ایک شرمیں ہرروز ایک عمل کابار بار ہونا مخفی نہیں رہ سکتا۔

(۱) میں کہتا ہوں اس اصل میں جمہور ان کے خالف ہیں ان کی درا اور اس اصل میں جمہور ان کے خالف ہیں ان کی درا اس اصل میں جمہور ان کے خالف ہیں ان کی درا اس اصل میں جمہور ان کے خالف ہیں ان کا میل یہ ہوتا :

مارے لیے جمت و سند نہیں ای طرح اہل مدینہ کا عمل بھی۔ ہم تو یہ جانتے ہیں کہ جن کے عمل کے ساتھ حدیث ہو ان کا عمل معترہے۔ (۳) سنیے جب علاء اسلام میں اختلاف ہو تو بعض کا عمل بعض پر جمت نہیں ہو سکتا۔ جمت و دلیل صرف اتباع سنت ہو سنت و حدیث اس سے بہت بالاتر ہے کہ بعض مسلمان کا عمل اس کے خلاف ہونے کی وجہ سے اسے چھوڑ دیا

جائے۔ (۴) اگریمی مان لیا گیا کہ خلاف حدیث عمل کے باعث حدیث چھوڑ دی جائے تو پھر حدیثوں کو خیر نظر نہیں آتی۔ (۵) کوئی ہے؟ جو ہمیں یہ بتلائے کہ بنبت اور تمام شرول کے فلال شرکے عمل کی صحت کا اللہ ضامن ہے۔ (٢) سنو ديوارول گھروں اور جگہوں کو کسی قول و فعل کے صبح غیر صبح ہونے میں کوئی دخل نہیں تاثیر تو انسانوں کی ہے اور ان کے ساتھ کی دلیوں کی۔ (۷) کون نہیں جانتا کہ اصحابِ رسول مان الم اللہ مزولِ وحی کے وقت موجود تھے وہ معنی مطلب بخوبی سمجھتے تھے ان کو جو صحے اور صاف علم تھا یقیناً اس سے ان کے بعد والے قطعی محروم تھے اس وجہ سے دہ اپنے بعد والوں پر بیشک و شبہ آگے ہیں فضیلت میں بھی اور دین میں بھی ان کا عمل بھی دراصل وہی عمل سمجھا جائے گا جس میں خود ان کا خلاف و اختلاف نہ ہو۔ پھر یہ بزرگ ادھر ادھر کھیل گئے تھے بہت سے کوفے میں 'بہت بھرہ میں 'بہت سے شام میں جیسے حضرت علی بن ابی طالب کرم الله وجه اور ابوموسی اور عبدالله بن مسعود اور عباده بن صامت اور ابوالدرداء اور عمرو بن عاص اور معاويد بن ابي سفيان اور معاذ بن جبل رسی او معرف میں۔ بھرے کی طرف بھی تین سوسے زیادہ اصحاب منتقل ہو گئے تھے۔ شام و مصر کی طرف بھی قریب قریب اسنے ہی۔ (۸) پھراس کی تو کوئی وجہ ہماری سمجھ میں نہیں آئی کہ وہ مدینے میں ہی رہیں تو ان کا عمل معتر ہو اور گو ان کا خلاف اور صحابہ ہی کریں لیکن ہوں وہ اور جگہ تو ان کا عمل نامعتر ہو جائے اور ان کے مقابلے میں وہ پیش کئے جانے کے قابل بھی نہ سمجھا جائے لیکن وہی جب مدینے کی چار دیواری سے باہر آجائیں توان کا عمل اعتبار سے گر گیا اور اب جو مدنی ہیں اننی کا عمل معتبر رہا۔ اور باہر والوں کا خلاف بالکل اعتبار سے گر گیا۔ حالاتکہ ہیں وہ بھی صحابہ ہیں وہ بھی مدنی بدتو بالکل ممتنع اور محال ہے۔ (٩) اگر ان كاعمل معترب جو اب تك مدين ميں ہي ہيں تو كوئي وجه نہيں جو ان كاعمل نا معتربو جائے جو مدینہ چھوڑ گئے ہیں۔ (۱۰) سنو وحی تو حضرت محمد ملتہ کے وصال کے ساتھ ہی ختم ہوگئ اس کے بعد تو کتاب و سنت باتی رہ گیا۔ جس کے ساتھ سنت و حدیث ہوگی اس کاعمل معتبر ہو گا اور حق بھی ہو گا خواہ وہ مدینے کے اندر ہو خواہ باہر ہو' سنت معصومہ عدم عمل غیرمعصوم سے قابل ترک ہرگز نہیں ہو سکتی۔ (۱۱) ہمارا ایک اور معاہمی من لو۔ مدینے والے صحابہ رکھاتھ سے کچھ سنیں یا اٹھیں کچھ کرتا دیکھیں اور پھروہ برابراسی پر عمل رکھیں تو وہ تو معتبر جو جائے اور بیرون مدینہ کے لوگ انہی صحلبہ مِی اَشْری سے سنیں یا امنی کو عمل کرتا دیکھیں اور پھروہ برابراسی پر عامل رہیں تو بیہ نامعتبر؟ اس کی کیا وجہ؟ (۱۲) دیکھو عمل کی سند دراصل قول و فعل رسول الله التي يل آپ كاجو قول و فعل مدينے ك رہنے والے صحابي اداكرين وه مانا جائے اور کہیں کے رہنے والے ادا کریں تو نہ مانا جائے ہیہ تو سراسر زیادتی ہے۔ (۱۳) بیہ بھی اس وقت جب کہ مدینے اور اس کے غیر ك رہنے والے دليل حديث اپنے ياس ركھتے موں چراس وقت جب كه الل مدينہ كے سوا اور لوگوں كے پاس حديث رسول معصوم ہو اور مدینے والوں کے پاس نہ ہو تو صرف ان کے عمل کو سامنے رکھ کر اسے قابل عمل مھرا کر اس کے خلاف کو صرف اس جرم پر کہ وہ لوگ مدینے میں نہیں۔ رد کر دینا تو صریح ظلم ہے۔ کسی کا عمل حدیث کا وزن اینے اندر نہیں رکھتا۔ (۱۴) بلکہ اصولاً یہ کمنا چاہیے کہ ان کا یہ عمل ان کے خلاف ان کا یہ عمل للذا یہ اور وہ دونوں قابل ترک۔ پس مدیث جو ہے وہ بے معارضہ زیج گئی۔ وہی قابل عمل۔

ایک سوال: (۱۵) یه بتلاؤ کیایه ممکن ہے کہ جب جمہور صحابہ رئی آثی مدینہ چھوڑ گئے تو باقی والوں پر کوئی حدیث نبوی مخفی میں سوال: رہ سکتی ہے یا نہیں؟ کہ اضیں وہ معلوم نہ ہو اور اوروں کو جو مدینے میں نہیں وہ معلوم ہو۔ اگر تم جواب و کہ یہ ممکن نہیں اور جائز ہی نہیں۔ تو تو تم نے اکثر سنتوں کو باطل کر دیا' جنھیں اہل مدینہ روایت نہیں کرتے۔ اس کے

صاف معنی ہے ہوئے کہ وہ حدیثیں نا قابل قبول ہیں جن کے راوی حضرت عبداللہ بڑاتھ ہوں گو وہ روایت ان سے علقمہ اور علقہ سے ابراہیم ہی کرتے ہوں وہ حدیثیں بھی رو ہیں جو حضرت علی بڑاتھ سے مروی ہوں اور ان کے راوی ہوں۔ ای طرح ابوموی روایت کرتے ہیں نیز وہ بھی جو حضرت معاذ بڑاتھ سے مروی ہوں اور ان کے اصحاب ان کے راوی ہوں۔ ای طرح ابوموی کی 'عمرو بن عاص کی ' ان کے صافر اور کے عبداللہ کی ' ابودرداء کی معاویہ کی ' انس بن مالک کی ' عمار بن یا سرکی اور ان کے سوا کہ بہت بہت بر گوں گا۔ بڑا کوئی اس کا قائل ہو سکتا ہے؟ (۱۱) اور اگر آپ کا جواب بیہ ہو کہ ہاں بیہ ہو سکتا ہے کہ مدینے ہیں جو اصحاب باتی ہیں ان پر کوئی شنت رسول پوشیدہ رہ گئی ہو۔ اور ان کے سوا اوروں کو اس کا علم حاصل ہو تو اب ہم کمیں گے کہ پھر کیسے کمی مسلمان کو جائز ہو گا کہ وہ حدیث پر عمل چھوڑ وے؟ ان کے عمل کو دیکھ کر جنھیں وہ حدیث پنچی میں نہیں۔ اور لو۔ (۱۵) ہے ہیں حضرت عمر بن خطاب بڑاتھ' اللہ ان سے خوش رہے 'شری تو کیا دیماتی شخص بھی اگر کوئی حدیث کر ایس کا سے ایس کی مطابق عمل ہی گئی حدیث کر میت کی مسابق عمل ہی ان کی خورت کو اپنی خات کہ اعرابی صحابی تھی ان ان کو خط میں یہ حدیث کی جھیجی کہ رسول اللہ مائی کو خط میں یہ حدیث کی جھیجی کہ رسول اللہ مائی کی عورت کو اپنی خات کی دیت میں سے ورش پانے کا فیصلہ کیا تو حضرت عمر بڑاتھ نے اس وقت اپنا فیصلہ بھی کی مسابل کی عورت کو اپنی وائی دیت میں ہو اور اس پر عمل کرے تو تو تو تو ہے کے نا خال کی مدین میں ہو اور اس پر عمل کرے تو تو تو تو ہے کی بے بڑا نا کی معرب کی جز نا قابل عمل ہو جائے؟

(۱۵) اور سنے آپ تو غضب کر رہے ہیں۔ آپ کے اس اصول کے تو صاف معنی ہیہ ہوئے کہ تمام اسلای ممالک صرف مدینے کے تالع ہیں جو مدینے اور اسے کریں وہ بھی نہ کریں۔ کی کو ان کی مخالفت بھی کی امر میں جائزی نہیں۔ کیونکہ تم جب ان کے عمل کے مقابلے میں شدت و حدیث کو بھی کوئی چڑ نہیں سبجھتے اور اسے رَد کر دیتے ہو تو بقیتاً تمہرا عقیدہ بھی ہے کہ مدار وین اہل مدینہ ہی ہیں۔ (۱۸) اگر یہ کما جائے کہ خود ان کا عمل ہی شدت ہے کی کو ان کی مخالفت مارا عقیدہ کی ہے کہ مدار وین اہل مدینہ ہی فاط ہے یہ ہیں ظافا راحتہ ین مؤی آپی ان کا کوئی ایسا قانون ہماری نظرے نہیں گزرا کہ اور شہروں والے وہ کہ کیس گے کہ یہ بھی غلط ہے یہ ہیں ظافا راحتہ ین مؤی آپی ان کا کوئی ایسا قانون ہماری نظرے نہیں گزرا کہ اور شہروں والے وہ کا کریں۔ و اہل مدینہ کرتے ہیں ان کا ظاف بوقت موجودگی حدیث بھی نہ کریں۔ و اہل مدینہ کا عمل خلاف حدیث ہی ہو تاہم اسی کو سند ہتاتے رہیں۔ ہرگز نہیں بلکہ حضرت امام مالک رطبتے نے ظیفہ ہارون رشید کو اس سے منع کر دیا۔ حالت ظیفہ کے ول میں یہ بات پیدا ہوئی تھی۔ اور ولیل میں بھی فرمایا کہ اصحاب رسول مخالجا اور خوب فاہت ہوں میں من خود ہیں۔ ہرایک جماعت کو وہ حدیثیں یاد ہیں جو وہ سرے کو نہیں۔ اس سے بھی ظاہر ہے اور خوب فاہت ہی یہ صرف آپ کے جست لازمہ نہیں ہو۔ اب جو آپ فرماتے ہیں یہ صرف آپ کے خود کی کہ امام صاحب رطبت کے جست لازمہ نہیں اور یہ نہیں فرمایا کہ اہل مدینہ کے عمل کے ضاف عمل ہو وہ جس بھی فرما ویا گہتے ہیں کہ ان کے شروائوں کا عمل اس پر ہے۔ اللہ مدینہ کی اہل مدینہ کی اہل مدینہ میں اہل مدینہ کی اہل مدینہ میں اہل مدینہ کی اہل مدینہ میں اہل مدینہ میں اس کا عبل اس میہ ہو، جس میں ان کا مخالف ہیں گو وہ اس میں ان کا مخالف ہیں وہ جس میں ان کا خلاف ہیں گو وہ جس میں ان کا خلاف ہیں گور اہل مدینہ میں بیں ان کا خلاف ہیں گور اس میں دیا گیا کہ امام صاحب رطبط کی کی دیا گیا گور اور کی کیا کیا کی اس کی کی کی کی کی کو کور کی کی کی کور کی کی کا کور کی کی کی کور کی کی کی کی کی کور کی کی کی کی کی کی کی کور کی کی کور کی ک

کی عین دیانت داری اور تقوی شعاری ہے کہ آپ نے ہرگزیہ نہیں فرمایا کہ یہ اُمت کا وہ اجماع ہے جس کا خلاف جائز ہی نہیں۔ اب سنے ہم کتے ہیں کہ جس پر عمل ہے یا تو اس سے مراد صرف قتم اوّل ہے یا قتم اوّل مع ثانی یا وہ دونوں مع ثالث اگر اول مراد ہے تو بے شک اس کی اتباع واجب ہے یعنی جس میں کوئی اختلاف ہی تہیں اور اگر دوسری اور تیسری قتم مراد ہے تو ہم اس کی دلیل کے طالب ہیں ساتھ ہی ہد بھی کتے ہیں کہ اہل میند کا عمل اگر جست ہے تو آمخضرت ساتھ ا موجودگی اور حیات کے زمانے کا اہل مدینہ کا عمل تو قطعاً جبت و دلیل ہے پھر آپ کے بعد آپ کے خلفاء کے زمانے کا بدعمل توالیا ہے گویا ہاتھ سے شول لیا اور آئھوں سے دمکھ لیا۔

(۲۹۴) حنفیوں کا اپنے اِس اصول کو بھی توڑنا:

اس کی مثال سنو: (۱) آنحضور ما کیا نے خبیر فقت کیا وہاں کی زمین صحابہ ری آفی میں تقسیم کی اور انھوں نے وہ وہاں یمودیوں کے سپرد کی کہ وہی آباد کریں اور پھول اور اناج میں آدھا اُن کا آدھا اِن کا۔ اِس شرط پر جب تک الله انھیں برقرار رکھے یہ رہیں گے اور مسلمانوں کو اختیار ہوگا کہ جب جاہیں یودیوں کو نکال دیں۔ یہ عمل نبی مان کیا کے زمانے میں رہا۔ صدیق اکبر بڑا تھ کے زمانے میں رہا پھرایک مرت تک خلافتِ فاروقی میں بھی میں دستور رہا بالآخر آپ نے اپی شادت سے سال بحريمك ان يهوديوں كو جلا وطن كرديا اور ان سے يہ زمين لے لى- ب شك يد عمل الل مدينه قطعاً قابل اخذ ب اور اس كاترك موجب حسرت ہے۔ اس كاخلاف كيے جائز ہو جائے گا؟ اور اسے كسى ف نظے ہوئے عمل كى وجد سے كيسے چھوڑ ديا جائے گا؟ اور لیجے (۲) آمخضرت مل الم اے ساتھ صحابہ وی ایک ایک ایک اونٹ کی قربانی میں سات سات شریک ہوتے ہیں ایک ایک گائے کی قربانی میں سات سریک ہوتے ہیں۔ فرمائے اب یہ کیسے جائز ہو سکتا ہے کہ بعد والوں کے کسی نے جاری کردہ عمل کو لے کراس بالکل حق اور صحیح طور پر قابل اتباع عمل رسول میں پیا معمل صحابہ بھی پینے 'اہل مدینہ 'اجماعِ صحابہ ' اجماع أمت كو چھوڑ ديا جائے؟ (٣) حفى بھائيو! بوے زوروں سے تم نے يہ دعوىٰ توكر دياكم عمل الل مديد جمت بيكن اتنا كه كراس سے اپناایك مسلم ثابت كر كے چرجو مضياں بند كر كے ، پیٹے چير كر بھاگے تو ہمارى گزارش پر كان بھى ند لگايا۔ اے جناب سنے! بہت اچھا! عمل اہل مدینہ جبت تو عمل اہل مدینہ مع مدیث رسول ساتھیا اور بھی اعلی جبت جس کا خلاف ڈبل حرام- پركيا وجد كه جناب نے سورة ﴿ إِذَ الْسَمَّاء أَنْشِقَّتْ ﴾ كے سجدة الاوت كو أثرا ديا- حالانكه صحاب و كاتف ناسي ني التیا كے ساتھ اس تجدے كو اواكيا- اننى كى تابعدارى حضرت ابو جريرہ والتي نے كى جو تين سال كچھ ماہ حضور مالتيكا كى خدمت میں رہے تھے انھوں نے اس کی خردی ظاہرہے کہ حضور ساتھ کے آخری امر کی آپ روایت کرتے ہیں لیکن افسوس تم اس صاف اور سونے جیسی خالص چیز کو چھوڑ کراپنے نفس کو دھوکہ دیتے ہوئے آج تک میں کہتے پھرتے ہو کہ عمل ترک سجدہ پر ہ طال تک یہ عال برسوں بعد پیدا ہوتے ہیں۔ آہ! تم نے یہ جارت کیوں اور کیے کی؟ (۴) مینے کا واقعہ مدینے والوں کا عمل اور ساتھ ہی حضرت عمرفاروق بڑھے کاواقعہ صحابہ کا گویا اجماع کہ آپ خطبے میں منبر پر سجدے کی آیت تلاوت فرماتے ہیں' منبرے أثر كر سجدة الاوت ادا كرتے ہيں اور تمام صجابہ وكافتا الل مدينہ بھى آپ كے ساتھ سجدہ كرتے ہيں ليكن تم نے الل مين ك اس فعل كوچھوڑ ركھا ہے اور لطف يد ہے كه تم كه ديتے ہوكه اس كے خلاف عمل ہے۔ اے جناب فرض سيجي کہ اس کے بعد اس کے ظاف بھی بایا گیاتو اس سے پہلے کے اتفاق عمل اہل مدینہ کو کون سی دلیل نے خورد برد کردیا؟ فنعوذ بالله - (۵) حفى دوستو! الله كي قتم تم تو اعجوبه روزگار مو كيا بلند بأنك دعوے تھ اور پھركسے انصيل چھوڑ ديے؟ آؤ عمل الل

مدينه ديكهو ساته بي رسول الله ما الله ما ودوى بهي ديكهو أب كي امامت اور صحابه ريكة كي يعني ابل مدينه كي اجماع اقتدا بهي و کیمو اور پھراپنے خلاف پر نظر ڈال کراہے سنوارنے کی کوشش بھی کرو-جس کی اُمید تم سے بہت کم ہے: إلاَّ اَنْ يَّشَاءَ الله وَتُ العَالَمِينَ - نِي التَّيَامِ بيم كرنماز روهات بين - صحاب رَقَ في آپ كي اقتداء من بين ليكن كرے موكر نماز راحت بين بيد واقعہ صحیح ہے بہت ظاہرہے بالکل صرح ہے صاف کھلا ہے لیکن تعجب ساتعجب ہے کہ عمل اہل مدینہ کو جمت ماننے والے اس پر جابر جعفی کی روایت کو مقدم کرتے ہیں جو شعبی سے لے رہے ہیں طالائلہ یہ دونوں کوفی ہیں۔ ان کی روایت میں ہے کہ میرے بعد کوئی بیٹے کر نماز نہ بڑھائے۔ حالاتکہ یہ روایت بالکل ساقط ہے لیکن تم نے اسے لے کر اہل مدینہ کے انقال کو ذاكل كر ديا- (١) سليمان بن عبدالملك نے اپنے جے ك سال الل علم كى ايك كانفرنس كى جس ميں حضرت عمر بن عبدالعزيز حفرت خارجه بن زيد مخصرت قاسم بن محمد عفرت سالم بن عبدالله و عضرت عبيدالله بن عبدالله بن عمر مفرت محمد بن شاب زمری عضرت ابوبکر بن عبدالرحل بن حارث بن بشام پر الله وغیرہ تھے۔ طوافِ افاضہ سے پہلے خوشبو لگانے کا مسلد ان حضرات کے سامنے پیش کیاتو ہرایک نے اس کے جواز کا فتوی دیا۔ بلکہ قاسم نے کہا کہ مجھے اُم المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ پہلے اور آئ کی حلت از احرام کے لیے طواف بیت اللہ سے پہلے۔ اس سے ان میں سے کسی نے بھی اختلاف نہیں کیا- ہاں! حفرت عبدالله بن عبدالله بست ای تیز تھے۔ جرے پر کنگریاں پھینک کر پھر ذرج کرتے ، پھر منڈواتے ، پھر سوار ہو کر سید ھے طواف افاضه کو جاتے اس سے پہلے اپنے ڈیرے میں نہ آتے۔ سالم کتے ہیں درست ہے اسے نسائی نے ذکر کیا ہے۔ دیکھیے یہ ہے اال مدینہ کاعمل ' یہ ہے اہل مدینہ کافتوی۔ کیااس کے بعد کاکوئی عمل 'کوئی فتویٰ جو اس کے خلاف ہو اس پر مقدم ہو سكتا ب؟ ليكن تم في يهال اس مسئلے ميں بھي الل مدينہ كے عمل كى كوئى پرواہ نسيں كى- (2) صحيح بخارى شريف ميں ہے كم مدید میں کوئی مماجر صحابی کا گھرانہ ایسا نہیں جن کے ہاں تمائی چوتھائی حصے پر کھیتی نہ ہوتی ہو۔ حضرت علی عضرت سعد بن مالك ومفرت عبدالله بن مسعود عفرت عمر بن عبدالعزيز عفرت قاسم بن مجمد حفرت عروة بن زبير مفرت ابوبكر والمنتق كاكل گرانه ' حفرت عمر بخاتنه کا کل گرانه ' حفرت علی بخاتنه کا کل گرانه ' ابنِ سیرین رطاتیه وغیره سب ای طرح مزارعت کیا کرتے تھے۔ خلیفۃ المسلمین حفرت عمرفاروق والتر نے کسانوں سے کما کہ زمین میری ہے اگر ج بھی میرا ہوا تو آدھوں آدھ پیدادار میری ورند اتنی میری' اتنی تمهاری- بد ب الل مدیند کاعمل اور القاتی عمل اور حدیث بھی اور خلفا رسی کاتعال بھی- بتاؤاس ك خلاف جوكرك كيااس كاعمل اس سے آگے برھنے كاحقدار موسكتا ہے؟ يج توبيہ ہے كہ جس نے اسے ليااى نے اللہ ك بال است لي مضبوط وستاويز بناليا- سجان الله اس يركون ساعمل مقدم موسكا ب؟كياكوكي اجماع اس سے زيادہ وضاحت و صحت والا ہو سکتا ہے؟ لیکن اے حفیو! تم نے یہاں بھی پیٹے دکھائی اور اپنے قول کی عزت کھو دی۔ تہمارے ندہب کی کتابوں میں تمارے امام صاحب کا قول صاف موجود ہے کہ اس طرح کی مزارعت نا درست ہے بلکہ مکروہ ہے۔

(۲۹۵) اہل مدینہ کا عمل ولیل شرعی نہ ہونے کے مزید ولا کل:
ہیں اور سنو: (۲۱) عمل کی دو قتمیں
ہیں ایک دہ جس کے ظاف کوئی آیت و حدیث نہ ہو۔ اس کے پہلے کا کوئی عمل اس کے ظاف ہو اور نہ مدینہ کے سوا اور کسی شہریا شہوں میں سے کوئی ہو۔ اگر تمہارے نزدیک بید

دونوں قسمیں دلیل ہیں تو تم نے وہ بلت کی ہے جے کوئی عقلند کوئی عالم اپنی زبان سے نکال ہی نہیں سکنا اور تم ان دونوں میں فرق کرو تو ہم کہتے ہیں کہ اس کی دلیل پیش کرو- ہماری پیش گوئی ہے کہ تم ایک بھی دلیل نہیں دے سکتے جس کے خلاف میں اس سے بہتر اور حقیقی دلیل ہم نہ پیش کر سکیں۔

ایک اہل مینہ کی دو قسمیں ہیں۔ اور اہماع اہل مینہ اور اہماع اہل مینہ کی دو قسمیں ہیں۔ ایک وہ جو بطریق نقل و حکایت ہو۔ دو سرا وہ جو بطریق اجتماد و استدالل ہو۔ پھر پہلے کی تین قسمیں ہیں۔ اقل شرع ابتداؤ آنخضرت ساتھا کی طرف ہے۔ پھراس کی بھی چار قسمیں ہیں۔ اقل آپ کے قول کی نقل ' دو سرے آپ کے فعل کی نقل ' دو سرے آپ کی تقریر کی نقل کہ کی کام پر انھیں دیکھا یا باقی رکھا یا فہر دی۔ چوتھ کسی چیز کو چھوڑنے کی نقل جس کے وجود کا سبب موجود ہو اور پھر بھی آپ اسے نہ کریں۔ دو سرے اس عمل کی نقل جو آپ کے خطور نام نام کی نقل جو آپ کے مقسل ہی نقل جو ایک اور ان مقداروں کی نقل جو این انگلے حال سے متغیر فسیں ہوئے۔

(۲۹۷) تنگیسویں ولیل و قولی حدیثیں:

میند ان کے راوی ہوں بین مدیثیں جو آپ سے مروی ہوں اور اہل بین مدنی حدیثیں جو آپ سے مروی ہوں اور اہل میں۔

میند ان کے راویوں کی احادیث کو دیکھیں گے تو پائیں گے کہ سب سے پہلے امام المحد ثین رطاقہ انمی احادیث کو لاتے ہیں پھر اور جگہ کے راویوں کی احادیث لاتے ہیں۔ مثلاً مالک عن نافع عن ابن عمر۔ اور ابنِ شماب عن سالم عن ابید۔ اور ابنِ شماب عن عبیداللہ بن شماب عن عبیداللہ بن سعید عن ابی سمید عن ابی مریرة اور ابنِ شماب عن عبیداللہ بن

عبدالله بن عتبه عن ابنِ عباس- اور مالك عن موى بن عقبه عن ابنِ عباس- اور مالك عن موى بن عقبه عن كريب عن اسامه بن زيد- اور زهرى عن عطاء بن يزيد الليثي عن ابوب وغيره وغيره-

(۲۹۸) چوبيسويس دليل، فعلى حديثيس: القريق نقل فعل-اس كى مثال جيسے كه محابه رئي الله كايه كمنا كه حضور الله علي عديد كاه جات،

وہیں لوگوں کو ہر عید کی نماز پڑھاتے۔ آپ جمعہ کا خطبہ کھرے ہو کر لوگوں کی طرف مُنہ اور قبلے کی طرف پشت کرے کتے۔ آپ ہر ہفتے کے دن پیدل اور سوار قباکو تشریف لے جاتے۔ آپ صحابہ بھی تشاہ سے ان کے گھروں پر جاکر ملتے۔ آپ ان کے مریضوں کی عیادت کرتے' ان کے جنازوں میں شامل رہتے' وغیرہ وغیرہ۔

نقل تقریری مثالین ملاحظہ ہوں: (۱) آنخضرت مثالین کی مثالین ملاحظہ ہوں: (۱) آنخضرت مثالین نین کی کھور کا پوند لگانا برق ہوں کی جارتیں برقرار رکھیں۔ زمین میں چل برقرار رکھا۔ (۲) متیوں قسموں کی تجارت برقرار رکھیں۔ زمین میں چل پھر کر تجارت ادارہ کی تجارت 'ادھار کی تجارت ۔ ان میں سے کسی تجارت پر آپ نے انکار نمیں فرمایا۔ ہاں! سود کو منع فرما دیا۔ جو وسائل سودی ہوں' جو چیزیں سود تک پنچانے والی ہوں' ان سب سے روک دیا۔ جو تجارت کسی حرام کام کا ذریعہ بنتی ہواس سے روک دیا۔ جو تجارت کسی حرام کام کا ذریعہ بنتی ہواس سے روک دیا۔ خرص گناہ اور زیادتی کے کاموں پر بنائے۔ رہیم اُن مسلمان مردوں کے ہاتھ بیچنا جو اس اسے اپنے پہننے کے لیے لے رہے ہوں۔ غرض گناہ اور زیادتی کے کاموں پر بنائے۔ رہیم اُن مسلمان مردوں کے ہاتھ بیچنا جو اس سے آپ نے منع فرما دیا۔ (۱) لوگوں کی مختلف قسم کی صنعتوں کو بھی آپ نے

سے بالضوص جب کہ کی شاعر کا مقصود وہ ہو جو اللہ اور رسول ساڑی کا پہندیدہ ہو۔ مثلاً اسلام اور اہل اسلام کی مرح 'شرک اور اہل شرک کی ذمت 'جاد کی رغبت ' شاوت اور بزرگی اور شجاعت پر آمادگی دغیرہ تو وہ آگر اپنے مقصود کے اظہار سے پہلے ایکی چزیں بطورِ مقدمہ بیان کرے تو بے شک یہ تقریری شقت کے مطابق جوان میں داخل ہیں اس میں جو فساد کا قدرے کھکا ہے اس سے بہت بڑا فاکدہ ان چزوں میں ہے جو اس کا اصلی مقصود ہیں۔ پس یہ فساد اس مصلحت کے مقائل ہے میں کوئی چز نہیں رہا ' باوجود میکہ یہ طرز لوگوں کے دلوں کو جھکانے والی اور انھیں اپنی جانب متوجہ کرنے والی ہے اور اس سے اس کے بعد کا مقصود ذہن نشین اور دل میں جاگزین ہو جاتا ہے ہی وجہ ہے کہ عمواً تمام شاعرا ہے قصدیوں کا بمی طریقہ رکھتے ہیں اور اپنے قصدیوں میں اپنی اغراض کے اظہار کے پہلے بطور غرل گوئی کے ایسا مضمون ضرور لاتے ہیں۔ (سے) اس طرح شنت تقریری میں یہ بھی داخل ہے کہ محابہ کرام رئی تھے فرض نماز شام ہو بھی۔ آپ نے اس پر بھی انکار نہیں کیا۔ سک کہ معرد کے باہر والے آسے من لیتے شے اور جان لیتے تھے کہ نماز شام ہو بھی۔ آپ نے اس پر بھی انکار نہیں کیا۔ سک کہ کمور کے باہر والے آسے من لیتے تھے اور جان لیتے تھے کہ نماز شام ہو بھی۔ آپ نے اس پر بھی انکار نہیں کیا۔ سک کہ معرد کے باہر والے آسے من لیتے تھے اور جان لیتے تھے کہ نماز شام ہو بھی۔ آپ نے اس پر بھی انکار نہیں کیا۔ سک کہ معرد کے باہر والے آسے من لیتے تھے اور جان لیتے تھے کہ نماز شام ہو بھی۔ آپ نے اس پر بھی انکار نہیں کیا۔

## نی مان کیا کے چھوڑے ہوئے کام کا چھوڑنا بھی سنت ہے:

محلبہ ریکھی کا آپ کے ترک کی نقل کرنا' دو قتم پر ہے اور دونوں قتمین منت ہیں۔ ایک ان کا صراحت عظمیہ کہنا سل دیا' نہ ان کے جنازے کی نماز پڑھی۔ (۲) نماز عید کے لیے مروی ہے کہ اس کے لیے نہ اذان ہوتی تھی نہ اقامت ، وتی تھی' نہ منادی ہوتی تھی۔ (٣)دو نمازوں کے جمع کر کے پڑھنے کے موقعہ پر مروی ہے کہ نہ ان دونوں کے درمیان آپ نے نوافل و سنت پڑھے نہ ان میں سے کسی کے بعد وغیرہ وغیرہ ۔ دوسری قتم ترک کی بدے کہ کسی فعل کی نقل نہ ہو ہاد جود مکد اسباب ایسے موجود ہوں کہ اگر آپ اے کرتے تو ضرور لوگ اسے روایت کرتے یا سب کرتے یا اکثر کرتے یا کم از كم كوئى نه كوئى تو ضرور اسے بيان كرا۔ محلبه رئيكھ ايسے نه تھے كه نى مائيد كے كى فعل كو أمت تك نه پنچائيں كوئى بھی کمی وقت کمیں بھی اے بیان ہی نہ کرے ' یہ بالکل ہی نامکن ہے۔ اس کی مثالیں سنے : (۱) نماز کے شروع کرنے کے وقت نیت کے الفاظ کا زبان سے نہ کنلہ (۲) بیشکی اور پابندی کے ساتھ صبح اور عصر کی نماز کے بعد یا پانچوں نمازوں کے بعد مقذیوں کی طرف مُنہ کر کے آپ کا ذعانہ مانگنا اور مقتربوں کا آمین آمین نہ کہنا۔ (۳) صبح کی نماز کی آخری رکعت میں بعد از ركوع برروز آپ كا باتھ اٹھاكر دُعائي تنوت ((اللَّهُمَّ اَهْدِنَا)) الخ- كے ساتھ نہ مانگنا۔ اور مقتريوں كاسب كا آمين نہ كمنك يد بالكل محال ب كد روزاند دائماً يد بات ني التيكيا كرت بول اور كوئي چمونا برا مرد اس عورت نقل بى ندكرى-(م) مزدلفه میں رات گزارنے کے لیے آپ کاعشل نہ کرنا۔ (۵) شیطانوں کو کنگریاں مارنے کے لیے آپ کاعشل نہ کرنا۔ (١) طواف زیارت کے لیے آپ کاعشل نہ کرنا۔ (۵) بارش ما تکنے کی دعا کے لیے آپ کاعشل نہ کرنا۔ (۸) سورج کر بن لی نماز کے لیے آپ کاعنسل نہ کرنا۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوگیا کہ ان وقتوں میں جو لوگ عنسل کو متحب سے بیں ان کا یہ قول غلط ہے اور ان موقعوں پر عنسل کرنا خلاف سنت ہے کیونکہ ترکب نعل بھی سنت ہے جس طرح کی نعل کو آپ کا كرنائنت ہے۔ پس جب كه بم كى اس كام كاكرنامتحب مانيں مع جے آپ نے نہ كيا ہو تو ايبا بى برا ہو گاجيے بم كى اس کام کے نہ کرنے کو متحب مائیں جے آپ نے کیا ہو۔ ان وونوں میں کوئی فرق نہیں۔ اے یاد رکھو یہ کام کی

بات ہے۔

## اعتراض :

اگر اس پرید اعتراض کیا جائے کہ نبی میں ہے اسے نہیں کیا۔ اس پر آپ کے پاس کیا دلیل؟ عدمِ نقل نقل عدم فعل کو متلزم نہیں۔

## جواب:

تو ہم جواب میں کمیں گے کہ یہ اغراض شنت و طریقتہ نبوی میں این کی ناشنای پر بنی ہے ادر اگر آپ کو ای پر اصرار ہو نہ ہم کتے ہیں کہ اگر کوئی تراوی کی نماز کے لیے بھی افان کو متحب بتلائے تو آپ أے کیا جواب دیں عے؟ وہ بھی آپ کو يى كمه سكتا ہے جو آپ نے ہم سے كماكم اس كے مستحب نه ہونے كى دليل؟ أكر آپ كميں كداس كامنقول نه ہوناي اس کے عدمِ استحباب کی دلیل ہے تو وہ پلٹ کر آپ کو کے گا کہ کرنے کی روایت کانہ پایا جانا نہ کرنے کا اقتضا ضروری طور پر نمیں کرتا۔ ای طرح ممکن ہے کہ کوئی کمہ دے کہ ہر نماز کے لیے عسل واجب ہے ، تم کمو کہ بیر منقول نمیں تو وہ کھے منقول نہ ہونے سے فی الواقع عسل کا بھی نہ ہونالازم نہیں آتا اور کیوں جی اگر کوئی کے کہ اذان سے آخری کلے لا إلى إلا الله کے بعد رَحِمَکُمُ الله کنا ہمی متحب ہے تم اس کا اگر انکار کرو تو زیادہ سے زیادہ دلیل تمہاری یمی ہوگی کہ آتخضرت من الله الله معقول نہیں وہ آپ ہی کا یہ قاعدہ پیش کردے گاکہ معقول نہ ہونے سے لازی طور پر یہ تو فابت نہیں ہوتا کہ دراصل وجود ہی نہ ہو۔ اگر کوئی کھڑا ہو اور کے کہ ساہ لباس اور طیلمانی کیڑا پہننا جعد کا خطبہ برج سے والے خطیب کے لیے ضروری ہے اور خطیب جب گرے چلے تو اس کے آگے چاؤش موں اور جب ممی وہ اللہ اور اس کے رسول کانام نے تو مؤذن بھی اپنی آواز بلند کریں سب مل کریا الگ الگ- تم کرواس کا انکار تو وہ تم سے دلیل طلب کرے تم کہو کہ نبی التہا کے زمانے میں ایبا ہونا مروی شیں۔ تو وہ کے کہ مروی نہ ہونے سے واقعہ میں ایبانہ ہونا ضروری طور پر ثابت نہیں ہو سکتا۔ کوئی کے کہ شعبان کی پندرہویں شب کو رجب کے پہلے جعہ کی شب کو ساری رات نماز میں گزارنا مستحب ہے اور تمارے انکار پر وہ تمہیں وہی کے جو تم نے ہمیں کما تھا تو آخر تمهارا جواب کیا ہوگا؟ الغرض اگر تم نے یہ اصول جاری کیا تو بدعوں کا دروازہ کھل جائے گا اور جربدعتی اپنی بدعت کے لیے اس کوسند بنانے لگے گا۔ پس ضیح بات یمی ہے کہ جیسے آخضرت سائیا کے کیے ہوئے کام کاکرنا شنت ہے۔ ای طرح آپ کے چھوڑے ہوئے کام کاچھوڑنا بھی سنت ہے۔ نویں مثال سنے! سبزیوں اور تر کاربوں سے زکوۃ کے لینے کو آخیضرت ملی ایم کا جمور دینا طالا تکہ لوگ مدینہ شریف کے آس پاس ان چیزوں کی کھیتیاں کرتے تھے۔ ہرسال بوتے اور کاشتے تھے لیکن نہ آپ ان سے زکوۃ طلب فرماتے نہ وہ ان چیزوں کی ذکوۃ ادا كرتي- والله اعلم-

